De apostolische geloofsbelijdenis — Prof. dr Karl Barth
Vertaald, ingeleid en van aantekeningen voorzien door Dr K.H. Miskotte
Nijkerk: Callenbach 1935

Bijlage: Beantwoording van vragen
op 5 en 6 april 1935 (naar een stenogram)?

Veroorlooft u mij enkele persoonlijke woorden.

Toen ik de 18 ingekomen brieven en de 70 daarin vervatte vragen bestudeerde, werd mij
bijzonder duidelijk dat u en ik ons niet op hetzelfde menselijke plan bevinden en dat we er
goed aan doen dit te bedenken: ik, wanneer ik uw vragen hoor, en u, wanneer u mijn
antwoorden hoort. Dit is geen absoluut onderscheid — zoiets bestaat er onder mensen niet —
maar wel een relatief en als zodanig hoe dan ook in acht te nemen onderscheid van de
plaats waar wij ons bevinden. Wat ons verbindt is de gemeenschappelijke, sterke
belangstelling voor theologische en kerkelijke vragen. Wat ons relatief onderscheidt is het
gegeven dat ik de laatste 14 jaren van mijn leven in Duitsland heb doorgebracht, u echter
leeft als Hollanders in Holland. Dat is niet onbelangrijk.

Ik wil u allereerst zeggen waarin ik dat specifiek Hollandse lees in de aan mij gestelde vragen,
dat verschilt van de omstandigheden van waaruit ik spreek: zo’n beetje al uw vragen
verraden mij dat u nog in de gelegenheid bent om op een ontspannen wijze theologie te
bedrijven, met een zekere rust en distantie van de problemen, zoals wij dat in Duitsland ook
hebben gekend, maar zoals wij dat vandaag de dag niet meer kennen. U heeft hier nog de
prachtige mogelijkheid om tegenover de theologische kwesties te gaan zitten, die te
beschouwen en die tot u door te laten dringen. En dan komt daar die professor uit Duitsland
en spreekt over veel kwesties op een zeer nadrukkelijke en op een in zekere zin
verplichtende wijze, en u maakt vanuit uw situatie — in uw brieven werd dat zeer duidelijk —
een min of meer kalme, afwijzende beweging. U zou graag zien dat alle, of zo veel mogelijk
vragen opengelaten zouden worden. Ik ben voor u, hoewel bij u bekend als ‘hoofd van de
dialectische theologie’, niet ‘dialectisch’ genoeg! En voorts: u kunt het zich hier nog
veroorloven om bepaalde geliefde gedachtegangen te volgen, u wilt bepaalde ‘specialiteiten’

1 *Vertaald overgenomen uit Karl Barth, Credo — Die Hauptprobleme der Dogmatik dargestellt an das
Apostolische Glaubensbekenntnis. 16 Vorlesungen, gehalten an der Universitat Utrecht im Februar und Marz
1935. Miinchen: Kaiser 1935. [469] ‘Fragebeantwortung’, 149-173. Vertaling Willem van der Meiden. Deze
beantwoording van vragen verscheen in een aparte brochure, ook in 1935, bij uitgeverij Callenbach. In een
prospectus werd deze uitgave aangekondigd als Existentielle Fragen, maar de titel werd veranderd in
Grundfragen — beantwortet von Prof. Dr. Karl Barth, anldsslich seiner Kollege (iber das Apostolicum, gehalten in
Utrecht im Friihling V.J. 1935 (met een kort Vorwort — in matig Duits — van de Verleger). Enkele passages van
deze beantwoording zijn terechtgekomen in de ‘aantekeningen’ van Miskotte bij de Nederlandse uitgave. Daar
wordt naar verwezen als dat het geval is. Een overzicht van de gestelde vragen (en van de beantwoording ervan
door Barth) biedt Jan Willem Stam in zijn artikel in het Zeitschrift fiir Dialektische Theologie, Heft 81, Jg. 41, nr.
1/2025, themanummer ‘Karl Barth in den Niederlanden’: “Ein heilsamer StoR?” — Karl Barth’s visit to the
Netherlands in 1935, 9-35. Jan Willem Stam was zo vriendelijk de verwijzingen naar de brieven nog eens na te
zien en zo nodig te corrigeren en aan te vullen met behulp van het (deels digitale) Karl Barth Archiv (KBA),
waarvoor veel dank! Rinse Reeling Brouwer hielp bij de totstandkoming van de vertaling en bij de verwijzingen.
Deze tekst wordt digitaal beschikbaar gesteld op de website van de Dr. K.H. Miskotte Stichting als bijlage bij de
Nederlandse tekst van De Apostolische Geloofsbelijdenis (en de aantekeningen van Miskotte).

1



bevestigd en andere afgewezen zien. Tal van richtingen wachtten er klaarblijkelijk op om te
horen wat ik nu juist over uw kwesties te zeggen heb. Teleurstellingen konden ook in dit
opzicht niet uitblijven. U moet dit alles niet als kritiek begrijpen. Met vreugde heb ik gezien
dat deze vorm van theologie in de huidige wereld nog mogelijk is, want ik ben ervan
overtuigd dat de theologie het nodig heeft om ook op deze wijze te bestaan, zoals hier nog
het geval mag zijn.

Ik kom uit een kerk en ik kom uit een academische wereld die innerlijk en uiterlijk een totaal
ander leven leiden dan uw kerkelijke en uw academische leven hier.2 Denkt u zich eens in
wat in deze laatste maanden in Duitsland en in Bonn is voorgevallen... Waar zoiets mogelijk
is waait een totaal andere wind. En dat is niet nog maar enkele weken aan de gangin
Duitsland, maar in wezen al jarenlang, en wat de aanzetten ervoor betreft eigenlijk al sinds
het einde van de oorlog...

Door dit alles werden bij ons kerk en theologie, werd en wordt ook elke theoloog
afzonderlijk uitgedaagd om stelling te nemen, zich uit te spreken, te belijden. Wanneer u
terugkijkt op mijn lezingen of wanneer u nu mijn antwoorden op uw vragen beluistert, dan
moet u daarbij bedenken dat dit de situatie is van waaruit ik spreek. Ook deze situatie, deze
acute urgentie® door de nood van het leven, door de verdrukking waarin de kerk in Duitsland
zich vandaag bevindt, heeft natuurlijk haar goede én gevaarlijke kanten. Maar het valt niet te
ontkennen dat de situatie van een ecclesia militans [‘strijdende kerk’] nauwere
verwantschap vertoont met de grote tijden van het kerkelijke verleden, met de tijden waarin
het kerkelijke dogma is ontstaan. Onwillekeurig zal men jegens dit dogma zich anders
innerlijk opstellen dan wanneer dat gebeurt onder kalme kerkelijke omstandigheden,
wanneer men het enkel vereert of wellicht ook bekritiseert als het erfgoed van een niet
meer actueel verleden.*

Mogen deze opmerkingen vooropstaan bij een hartelijke kennismaking en voor een
verklaring ingeval wij het niet helemaal met elkaar eens zouden kunnen worden. We zijn
voor het overige nauw genoeg met elkaar verbonden om elkaar te willen verstaan en,
sterker nog, ook te kunnen verstaan.

En nu ga ik over op de beantwoording van enkele (slechts enkele!) van de vele mij gestelde
vragen, die ik zo goed als ik kon thematisch® heb geprobeerd te ordenen.

| Dogmatiek en catechismus

Dogmatiek en catechismus willen beide onderricht zijn in de christelijke leer op grond van de
Heilige Schrift. Over deze gezamenlijke opdracht van beide valt te zeggen: ze moet in beide
gevallen ‘pastoraal’ en ‘kritisch’ zijn en het gaat niet aan om de dogmatiek de kritische, de
catechismus de pastorale opdracht te willen toewijzen. Beider doelstelling laat zich

2 *Duits: ‘Fakultat’ resp. ‘Fakultitsleben’

3 *Duits: ‘direkte Gefordertheit’

4 *Barth in een brief aan zijn moeder Anna (foto afgedrukt bij het artikel van Jan Willem Stam, ZDTh, a.w. 34):
“Das ganze Holland machte uns von unsern aufgewiihlten Verhaltnissen her gesehen, einen ungemein
beruhigten Eindruck: friedig fliesst das Wasser in seinen Kanélen, drehen sich seine Windmiihlen, gedeihen
seine Tulpenfelder, ziehen die Wolken Uber seinen weiten Himmel... und diskutieren seine Theologen Uber alles
Mogliche, was uns nun wirklich keine Probleme mehr sind. Aber es ist ja schon, dass es das auch noch gibt.”
(bron: KBA 9235.90)

5 *Duits: ‘in Problemkreise’



samenvatten in het begrip van de zuivere leer. Leer: ze zijn beide pastoraal, zuivere leer: ze
moeten beide ook kritisch zijn. Er is daarom ook in de oude kerk tussen de opdracht van de
dogmatiek en de opdracht van de catechismus geen fundamenteel onderscheid gemaakt.
Cyrillus van Jeruzalem, Augustinus’ Enchiridion!® De Heidelbergse Catechismus heeft vooral
als tekstboek voor dogmatische lezingen dienst gedaan, en omgekeerd was dé dogmatiek
van de tijd van de Reformatie, Calvijns Institutio, een ‘catechetisch’ werk, zoals uit de naam
al blijkt.”

Het werkelijke onderscheid tussen dogmatiek en catechismus zou het beste omschreven
kunnen worden met de begrippen onderzoek en leer. Tussen beide is, zoals in elke
wetenschap en zo ook hier, slechts praktisch en niet principieel onderscheid te maken.
Dogmatiek is de catechismus voor de ecclesia docens, dat wil zeggen voor diegenen die later
zelf als ‘catecheten’ tot de leer geroepen zijn. Daarom ligt de nadruk in de dogmatiek op de
bezinning, op het opwerpen van vragen en het opperen® van antwoorden. Omgekeerd is de
catechismus de dogmatiek van de ecclesia audiens, om te beginnen voor de jeugd, maar
zoals in het bijzonder de catechismus van de Reformatietijd laat zien, zeker ook voor de hele
kerk gedacht, met zijn bijzondere nadruk op de formulering van de antwoorden. Zoals de
ecclesia docens en audiens niet theoretisch, maar slechts in actu te onderscheiden zijn, zo
ook dogmatiek en catechismus. De dogmatiek moet in het oog houden dat er een
catechismus is.’ Anderzijds zal de catechismus in de hand van de leraren alleen dan
bruikbaar zijn wanneer deze leraren ook dogmatisch geschoold zijn. Vandaaruit kan ik ook
de concrete, bijgevoegde vraag'® beantwoorden: fundamenteel moet het mogelijk en
gerechtigd zijn dat vanuit de dogmatiek ook een antwoord van de catechismus in twijfel
getrokken wordt.*!

Il Dogmatiek en exegese

Het Credo is aan de Schrift onderworpen en de dogmatiek is daarom steeds door de exegese
te corrigeren. Zij staat onder haar controle.'? Waarbij we het nu zeker met elkaar daarover
eens moeten worden wat onder exegese te verstaan is. De exegese, die in rangorde om zo te
zeggen voor de dogmatiek komt, moet een poging zijn om de Heilige Schrift te verstaan in de
ruimte van de kerk, ze moet dus theologische exegese zijn. Daaronder versta ik een
uitlegging en verklaring van de geschriften van het Oude en Nieuwe Testament als
profetisch-apostolische geschriften, dus een uitlegging en verklaring die de vraag voor ogen
heeft die aan profeten en apostelen te stellen is: in hoeverre wordt ons hier in deze tekst

& *Cyrillus van Jeruzalem (ca. 315-386) schreef catechetische homilieén, Augustinus’ (354-430) Enchyridion,
over geloof, hoop en liefde — aan de hand van het Credo (verreweg het langst), het gebed des Heren en het
gebod dat in de liefde zijn bestemming vindt — is een compacte verhandeling over christelijke vroomheid.

7 *Deze eerste alinea lijkt in te gaan op de derde vraag van het Utrechtse theologische dispuut Excelsior Deo
luvante, in zijn brief van 29 maart 1935. Stam, ZDTh, a.w. 19, KBA 9335.336. Zie: https://kba.karl-
barth.ch/media/web/24419.

8 *Duits: ‘Vordringen’

% *Ecclecia docens: de onderwijzende kerk, ecclesia audiens: de horende kerk, in actu: in de daad, in de praktijk.
Zie ook voetnoot 32 bij De apostolische geloofsbelijdenis, 14v.

10 *7je voetnoot 7.

11 *7je voor deze paragraaf ook de brief van ‘Hegelianer’ (ps.) van 2 april 1935. Stam, ZDTh, a.w. 21. KBA
9335.349. Zie https://kba.karl-barth.ch/media/web/24448.

12 *Deze vraag verwijst naar de eerste vraag van het dispuut Excelsior Deo luvante, zie voetnoot 7.

3


https://kba.karl-barth.ch/media/web/24419
https://kba.karl-barth.ch/media/web/24419
https://kba.karl-barth.ch/media/web/24448

getuigenis van Gods Woord gegeven? Theologische exegese is een exegese die geschiedt
onder een zeer bepaalde conditie, namelijk in de eerste plaats: dat de lezer van het Oude en
Nieuwe Testament zich herinnert dat in dit boek de kerk tot nu toe Gods Woord gehoord
heeft, en in de tweede plaats: dat deze lezer of onderzoeker in dit boek leest in de
verwachting dat ook hijzelf in zijn tijd opnieuw Gods Woord hoort. De theologische exegese
bevindt zich midden tussen deze herinnering en deze verwachting, overeenkomstig de tijd
van de kerk tussen hemelvaart en wederkomst van Christus. Derhalve: de exegese, die norm
is voor de dogmatiek, is niet een zogeheten waardevrije exegese. Die bestaat niet. Deze
vermeende ‘waardevrijheid’, waarop een bepaald type gnosis zich pleegt te beroemen,
betekent slechts dit, dat hier juist een andere voorwaarde wordt gesteld, die concreet
inhoudt dat we hier niet met Gods openbaring te maken hebben, maar dat men tegenover
datgene waar deze Schrift naar verwijst neutraal kan staan, zoals dat ook mogelijk is
tegenover andere dingen. Deze neutraliteit, deze onbekommerdheid om Gods openbaring,
en dus deze ‘onvoorwaardelijkheid’, is net zo’n voorwaarde als elke andere. Methodisch
moeten we de keuze maken welke van deze voorwaarden moet gelden en in de kerk komt
daarvoor zeker slechts één in aanmerking als zinvol en ter zake. Als er ‘kerk’ is, dan is ook de
canon van de kerk dienovereenkomstig te lezen, dat is: met deze herinnering en deze
verwachting. Merkt u wel dat ik bij dit alles het pretentieuze woord ‘pneumatische exegese’
niet in de mond heb genomen? Het is voor mij afdoende om een theologische exegese te
vragen.

Zulke theologische exegese nu is het criterium van alle loci*® van de dogmatiek, en
vanzelfsprekend ook het criterium waaraan het Credo en alle Belijdenissen uit de
kerkgeschiedenis al getoetst zijn en steeds weer getoetst moeten worden. Het
reformatorische Schriftprincipe moet in de dogmatiek over de hele linie fundamenteel van
kracht zijn. Wanneer het werkelijk zou gebeuren dat zo’n theologische exegese zich
genoodzaakt zou zien om bepaalde gedeelten van het Credo te schrappen (maagdelijke
geboorte, opstanding?), dan zou aan deze oproep zonder meer gevolg moeten worden
gegeven. Maar de opstanding van Christus schrappen uit het Credo, dat zou alleen de wens
kunnen zijn van een zeer on-theologische exegese. Een theologische exegese zal zonder
meer toegeven dat het resurrexit tertia die op zo’n manier in het centrum van het
nieuwtestamentische getuigenis staat dat men kan zeggen: dit getuigenis staat en valt met
deze uitspraak. Een theologische exegese zou echter ook van bijvoorbeeld hemelvaart en
maagdelijke geboorte weliswaar niet zeggen dat zij in het centrum van het
nieuwtestamentische getuigenis staan, maar wel dat zij op een zeer opmerkelijke wijze aan
de rand daarvan staan. Zeker is de maagdelijke geboorte omgeven met opvallende
vraagtekens en daarom in de dogmatiek dienovereenkomstig te behandelen.

Ik hoop dat u zich van mijn lezing niet alleen herinnert dat ik mij hier positief opstelde, maar
ook hoe en in welk verband (res en signum!) ik dat heb gedaan. Ik ben ertoe gekomen om
aan de maagdelijke geboorte vast te houden, doordat ik in het Nieuwe Testament vaststelde
dat hier een soort signaal werd gegeven dat voor de oude kerk in elk geval belangrijk genoeg
was om ook in het Credo opgenomen te worden. In de zin waarin ik u hier de leer van de
maagdelijke geboorte heb voorgedragen, geloof ik dat zij zeker aan de vereisten van een

13 *pyits: ‘Satze’



theologische exegese kan voldoen. Ik kan daarom het bezwaar dat ik mij daarmee niets zou
aantrekken van de theologische exegese!* niet delen en moet de tegenvraag stellen of niet
veeleer een exegese die gelooft de maagdelijke geboorte te kunnen schrappen als een on-

theologische exegese te betitelen is.>

Il Dogmatiek en traditie

Bij de behandeling van dit thema schijn ik met mijn lezingen wel bijzonder misnoegen
gewekt te hebben! Ik weet niet of ik mij rechtvaardigen kan in uw ogen, maar ik wil trachten
u mijn positie ten opzichte van dit probleem toe te lichten. Wat is de kritische maatstaf
tegenover de traditie?'® Onze traditie is toch wel te verstaan het geheel van de stemmen der
vaderen. Dit koor van stemmen uit de oude kerk kan vanzelfsprekend onder geen
omstandigheden in aanmerking komen als een tweede openbaringsbron (zoals in de rooms-
katholieke kerk, waarin consequent het ‘leerambt’ als derde openbaringsbron er nog bij
komt). Daarop moeten wij ‘nee!’ zeggen. Het Concilie van Trente, dat de traditie op gelijke
wijze als de heilige Schrift als openbaringsbron heeft erkend, en het Vaticaanse Concilie met
het dogma van de onfeilbaarheid van de paus tonen de zelfapotheose van de kerk, die een
van de meest zwaarwegende en onoverzienbare dwalingen van de katholieke kerk is. Het
reformatorische Schriftprincipe stelde ter onderscheiding daarvan de kerk voortdurend
onder de autoriteit van het profetisch-apostolische Bijbelwoord en wel zo dat in deze
menselijke onderscheiding van kerk en heilige Schrift als de lerares van de kerk het blijvende
voortdurende onderscheid tussen de Heer van de kerk en de kerk als verzameling van de
gelovigen op aarde tot uitdrukking komt. Deze scheidslijn!” tussen Schrift en kerk, die
veelbetekenend verwijst naar de scheidslijn tussen de kerk en haar Heer, is in het rooms-
katholicisme overgestoken.'® Traditie is niet openbaring. Toch is echter te zeggen, en wel in
overeenstemming met onze oud-kerkelijke en reformatorische vaderen te zeggen: het kan er
de kerk van geen enkel tijdvak om gaan om zo te zeggen met een sprong over de eeuwen
heen rechtstreeks (al naar gelang ieders goede ogen en open hart) bij de Bijbel aan te
knopen. Dat is het biblicisme, dat veelbetekenend juist in de 18¢ en 199 eeuw steeds weer
is opgedoken als de mogelijkheid om met een groot afwerend gebaar Nicenum, orthodoxie,
scholastiek, kerkvaders, belijdenissen af te wijzen en zich ‘alleen aan de Bijbel’ te willen
houden! Ik denk aan G. Menken, J.T. Beck, [J.C.K. von] Hofmann uit Erlangen, Adolf
Schlatter,'® allen merkwaardig genoeg geniale mensen! Opmerkelijk genoeg heeft deze
handelwijze, die zo consequent aan het Schriftprincipe schijnt vast te houden, er steeds
weer toe geleid dat een rijkelijk moderne theologie daarvan het resultaat was! Want deze

14 *0ok in de in voetnoot 9 genoemde brief.

15 *#Zje voor de gedeelten over maagdelijke geboorte, opstanding en hemelvaart in deze paragraaf ook vraag 5
van de brief van J. v.d. Hoff van 31 maart 1935. Stam, ZDTh, a.w. 19. KBA 9335.340. Zie https://kba.karl-
barth.ch/media/web/24426. Zie ook vraag 5 van ‘Hegelianer’, zie voetnoot 10, en de laatste vraag van D.G.
Molenaar in zijn brief van 27 maart 1935. Stam, ZDTh, a.w. 18. KBA 9335.328. Zie https://kba.karl-
barth.ch/media/web/24405.

16 *xDeze passage gaat in op de tweede vraag van het dispuut Excelsior Deo luvante, zie voetnoot 7.

17 *Duits: ‘Schranke’

18 #*Deze zinnen gaan in op vraag 3 van ‘Hegelianer’, zie voetnoot 10.

19 *Resp. de opwekkingstheoloog Gottfried Menken (1768-1831), de orthodoxe, anti-modernistische theoloog
Johann Tobias Beck (1804-1878), de systematische theoloog en kerkhistoricus Johann Christian Konrad von
Hofmann (1810-1877) en Adolf Schlatter (1852-1938), een vooraanstaand nieuwtestamenticus.

5


https://kba.karl-barth.ch/media/web/24426
https://kba.karl-barth.ch/media/web/24426
https://kba.karl-barth.ch/media/web/24405
https://kba.karl-barth.ch/media/web/24405

vastbesloten ‘biblicisten” hadden ook de filosofie van hun tijdgenoten in het hoofd,
benaderden daarmee de Schrift en hebben daarom zeker niet minder dan de kerkvaders en
scholastici zichzelf ingelezen in de Bijbel.?° Ze waren weliswaar vrij van het kerkelijke dogma,
maar niet van hun eigen dogma’s en concepties. Luther en Calvijn zijn zo niet met de Bijbel
te werk gegaan. En ook wij moeten dit niet doen. De Bijbel wordt in de kerk gelezen en
wordt door de kerk gehoord. Dat betekent dat wij, doordat wij de Bijbel lezen, ook horen
moeten wat de kerk tot nu toe — de kerk die van mijn persoon onderscheiden is — uit de
Bijbel gelezen en gehoord heeft. Mogen we daaraan achteloos voorbijgaan? Hebben de
grote leraren van de kerk, hebben de concilies niet een — zeker niet hemelse — maar in elk
geval aardse, menselijke ‘autoriteit’? Hier moet men niet te snel het hoofd over schudden.
Naar mijn inzien staat de hele kwestie van de traditie onder het vijfde gebod: eert uw vader
en uw moeder! Zeker, dat is een begrensde autoriteit: wij hebben God meer te
gehoorzamen dan vader en moeder. Maar wij hebben ook vader en moeder te
gehoorzamen. En zo zou ik graag al diegenen die opgewonden raken als zij de woorden
orthodoxie, concilie, catechismus horen, willen toeroepen: lieve vrienden, wind je niet op!
Het gaat niet om gebondenheid en onvrijheid, het gaat alleen daarom dat, zoals u hopelijk
vader en moeder gehoorzaamt, ook een gehoorzaamheid jegens het kerkelijke verleden,
jegens de ‘ouderen’ in de kerk vereist is. Dat is heel eenvoudig een rangorde. Wij kunnen
toch niet het jaar 1935 als een absoluut begin markeren, als het ware een creatio ex nihilo
willen voltrekken! In deze gehoorzaamheid jegens het kerkelijke verleden kan men nog
steeds een zeer vrije theoloog zijn. Maar men moet weten dat men als lid van de kerk,
behorend tot de congregatio fidelium, niet mag spreken zonder te hebben gehoord. De
reformatoren wisten dat. Zij weten dat ze in de belijdenissen verwijzen naar de concilies van
de oude kerk en ook inhoudelijk lijdt het geen twijfel dat zij zich beriepen op de inzichten
van het kerkelijke verleden.?! Zou bijvoorbeeld de rechtvaardigheidsleer te begrijpen zijn
zonder het trinitarische en christologische dogma?

En nu zou ik u eens willen vragen: wat bedoelt u eigenlijk als u het woord ‘orthodoxie’
gebruikt? Enkele vragen in deze richting kwamen mij enigszins ouderwets voor.?? Wij hebben
dat in Duitsland ook gekend, deze boeman?3 van de ‘vrije’ theoloog. Maar dat is een
vogelverschrikker?* waarmee men wellicht ook in Holland zou moeten ophouden!
‘Orthodoxie’ betekent: overeenstemming met de vaderen en de concilies. Als zodanig kan zij
nooit een doel op zichzelf zijn. Repristinatie is onzin.?> Maar waar de ‘orthodoxie’ op zo’n
verschrikte toon wordt afgewezen, daar rijst de vraag of deze afwijzing niet wellicht uit een
eigen ‘orthodoxie’ voortkomt, wellicht voortkomt uit bepaalde denkgewoonten van de 199

20 #*Gaat in op vraag 4 over evt. ‘biblicisme’ bij Barth van W. Timmer in zijn brief van 1 april 1935. Stam, ZDTh,
a.w. 20. KBA: 9335.343. Zie https://kba.karl-barth.ch/media/web/24437.

21 *|n reactie op een vraag van W. Hausrath, in een brief van 1 april 1935. Stam, ZDTh, a.w. 20. KBA: 9335.334.
Zie https://kba.karl-barth.ch/media/web/24433.

22 *\lerwijst wellicht naar de vraag van F.W. Teding van Berkhout: “Waarom sluit u bij alle belangrijke kwesties
de ‘Griekse orthodoxie’ uit als gesprekspartner?” Brief van 2 april 1935. Stam, ZDTh, a.w. 20. KBA: 9335.348.
Zie https://kba.karl-barth.ch/media/web/24451.

23 *Duits: ‘Kinderschreck’

24 *Duits: ‘Vogelscheuche’

25 *Repristinatie, meestal pejoratief gebruikt: het opnieuw opnemen van oude woorden en begrippen voor
soms nieuwe betekenissen.



https://kba.karl-barth.ch/media/web/24437
https://kba.karl-barth.ch/media/web/24433
https://kba.karl-barth.ch/media/web/24451

en 20 eeuw, die ook zeer wel een dogma kunnen vormen. Er is ook een kerk van dit dogma
— met veel kapellen zelfs! — maar dat men nu onvoorwaardelijk tot deze kerk zou moeten
behoren, dat is echt niet gezegd. Als men daarover helder zou zijn dat ook hier sprake is van
een binding, zou men zeker ook de ‘binding’ aan het kerkelijke verleden als een in elk geval
respectabele zaak kunnen laten gelden. Hoe meer men luistert en zich vrijmaakt van de
waan dat de wereld zou beginnen met de eigen persoon, des te meer zal men ontdekken dat
die vaderen iets wisten en dat die gesmade ‘orthodoxen’ van pakweg de 179 eeuw
theologen van formaat waren. En het kan iemand zelfs overkomen dat hem de moderne
theologische literatuur daarnaast ietwat verschaald en een beetje saai overkomt. U moet dat
experiment maar eens zelf doen. Ik ben ook ooit liberaal geweest en ken de betovering!

Mij is nu gevraagd naar de maatstaf waaraan de traditie te meten is.?® Het kan in elk geval
niet erom gaan dat men zijn poorten wijd openzet en nu willekeurig hele hooiwagens vol
oude leer binnen laat rijden! Ook in het verleden waren zuivere en onzuivere leer zeer
vermengd. De norm die onze selectie bepaalt is de heilige Schrift. Zij is het doel van de studie
en tegelijk het criterium van de studie van het kerkelijke verleden. Bij het lezen van de
geschriften van de ‘vaderen’ staat mij steeds het getuigenis van de heilige Schrift voor ogen,
ik neem aan wat mij dit getuigenis verheldert, ik wijs af wat het weerspreekt. Zo wordt
daadwerkelijk een selectie gemaakt, maar in elk geval niet een selectie naar mijn individuele
smaak, maar naar mijn kennis van de heilige Schrift.

IV Dogmatiek en filosofie

Als wij onze mond opendoen, dan bevinden wij ons op het terrein van de filosofie. Dat dit
ook geldt voor de christelijke prediking en dogmatiek herinnert ons aan de ‘vleeswording
van het Woord’. De regel die voor de theoloog moet gelden mag in de eerste plaats luiden:
mij is alles veroorloofd. Mij is het bijvoorbeeld — ik antwoord op een vraag — veroorloofd om
over ‘noétisch’ en ‘ontisch’ te spreken.?’” Mij is alles veroorloofd, maar — mij zal niets
gevangen nemen. Wat zou dat echter inhouden: jezelf gevangen laten nemen? Wanneer wij
spreken in menselijke begrippen en dus in de begrippen van een bepaalde filosofie, dan
ondernemen we als theologen iets gevaarlijks. Het kan gebeuren dat de begrippen die men
om zo te zeggen alleen formeel gebruikt al een bepaalde inhoud hebben die meetrilt en die
eventueel de theoloog een denkweg wijst die niets te maken heeft met wat hij als theoloog
te zeggen heeft. Men heeft uit dit probleem van de theologische taal van oudsher een
uitweg gezocht door theologie en filosofie als twee partners tegenover elkaar te stellen. Dit
drama werd op de meest veelvuldige wijze opgevoerd. Men zei dan wel eens: de te
gebruiken filosofische begrippen moesten eerst als zodanig ‘gezuiverd’ worden!?® en gaf
daarmee de vooronderstelling dat er twee openbaringsbronnen zijn: rede en geschiedenis
aan de ene, de heilige Schrift aan de andere kant. Is deze conceptie van de verhouding van
theologie en filosofie fundamenteel onjuist, dan rest alleen de volgende stand van zaken: als

26 *\Wellicht in antwoord op een vraag van het Utrechtse dispuut Excelsior op 29 maart 1935, zie voetnoot 9,
hoewel het woord ‘maatstaf’ er niet in voorkomt en dat zou wel te verwachten zijn gezien wat Barth schrijft.

27 *\erwijst naar de derde vraag in de brief van Roel Houwink van 29 maart 1935. Stam, ZDTh, a.w. 19. KBA:
9335.335. Zie https://kba.karl-barth.ch/media/web/24415. Zie ook De Apostolische Geloofsbelijdenis, voetnoot
302, 82v.

28 *|n reactie op de eerste vraag van J. v.d. Hoff, zie voetnoot 13.

7


https://kba.karl-barth.ch/media/web/24415

theoloog heb ik mijn taal, hoe die ook mag zijn, en benader daarmee een onderwerp dat mij
in het getuigenis van de heilige Schrift ontmoet. Doordat ik mij dit getuigenis toe-eigen ben
ik niet vrij van alle filosofie, maar ook niet gebonden aan een bepaalde filosofie. Mij is alles
veroorloofd, maar het moet mij niet gevangen nemen. Het wordingsproces van theologische
kennis zal inhouden dat ik mijn denken en taal uitsluitend laat bepalen door mijn onderwerp.
Het Woord is niet aan de menselijke vooronderstellingen, maar de menselijke
vooronderstellingen zijn aan het Woord onderworpen. Natuurlijk zijn deze menselijke
vooronderstellingen niet uit te wissen, maar er is een verschil of ik de sarx van mijn
intelligentia zich vooraf systematisch laat versterken, dan wel of ik de causa divina laat
beslissen over de intelligentia. Er zal voor gezorgd zijn dat de menselijke vooronderstellingen
er ook altijd zijn, maar ik moet als theoloog weten dat ik hier geen synthese te voltrekken
heb, maar een weg te gaan heb van de beheersende zaak naar de dienende vorm. Op deze
weg, in deze beweging moet de echte theologische begripsvorming tot stand komen. Ook zo
zullen zich nog steeds genoeg ongevallen voordoen, maar in principe is daarmee toch een
richting gewezen waar de theologie noch de filosofie geweld wordt aangedaan. Het verdient
dus voor de theoloog praktisch aanbeveling om zich aan generlei begrip al te vasthoudend
en al te principieel te binden, dat is: het is aan te bevelen om zich op geen enkele
begrippentaal systematisch vast te leggen. U weet allen hoe graag wij ons in dit opzicht
vastleggen en hoe gemakkelijk dan bepaalde sporen ontstaan waarin onze gedachten lopen
en als zodanig een eigen gewicht krijgen, dat zij in de theologie nooit mogen hebben. Een
voorbeeld: uit uw midden kwam de klacht naar voren dat ik de taal van de Rémerbrief niet
meer zou spreken.?® U zou integendeel dankbaar moeten zijn dat ik u tegenwoordig niet
meer lastigval met ‘holle ruimte’ en ‘doodslijn’3! Destijds heeft dat zijn dienst bewezen, nu
zou het verwarrend en vervelend zijn als ik daaraan zou vasthouden. Ik hoop zeer dat ik over
vijf of tien jaar weer een andere taal dan vandaag kan spreken en dan ook moet spreken. Ik
zou dus willen aanraden om deze klaagzang niet voort te zetten. Destijds wilde ik niets
anders dan werkelijk de Romeinenbrief van Paulus uitleggen. Dat geschiedde deels in een
merkwaardige korst3! van kantiaans-platonische begrippen. Ik moest destijds deze begrippen
wel gebruiken, maar wanneer men mij vandaag wilde zeggen dat ik die zou moeten
gebruiken, zou ik stellig nee zeggen.

Mij is voorts op een strenge toon voorgehouden dat de dogmaticus zich bij zijn uitspraken
zou moeten ‘verantwoorden’ voor de filosofie.3? Daarvan zeg ik eveneens: nee! De
dogmatiek heeft zich alleen te verantwoorden voor God in Jezus Christus, concreet: voor de
Heilige Schrift in de ruimte van de kerk. Ze heeft zich zeker er ook voor te verantwoorden
dat zij begrijpelijk spreekt, maar nooit komt het zo ver dat de een of andere filosofie hier tot
norm verheven zou worden. Het is een misverstand te geloven dat ik in de Rémerbrief
kritisch-bewust te werk ben gegaan, mij oriénterend aan het denken van de moderne mens.
Ik heb als modern mens getracht mij aan het woord van Paulus te onderwerpen. Het kan
niet anders zijn dan dat de dogmatiek zich afzet tegen elke filosofie, hoe passend ze ook zou

29 #|n de brief van ‘Hegelianer’ (ps.) van 2 april 1935. Zie voetnoot 10.

30 *pyits: ‘Hohlraum’ en ‘Todeslinie’, vaak voorkomende begrippen in Barths Rémerbrief.

31 #pyits: ‘Kruste’, letterlijk: korst, (wond)roof, wellicht vrijer te vertalen met ‘brij’ of ‘mengelmoes’.

32 *|n antwoord op een opmerking en een vraag uit de brief van ‘Philalethes’ (ps.) van 28 maart 1935. Stam,
ZDTh, a.w. 18. KBA 9335.333. Zie https://kba.karl-barth.ch/media/web/24410.

8


https://kba.karl-barth.ch/media/web/24410

mogen zijn. De theologie moet feitelijk protest aantekenen tegen elke vorm van realisme en
idealisme. De betekenis van alle beelden en alle begrippen ligt voor haar niet in de beelden
en begrippen zelf, maar heeft in God haar oriéntatiepunt. Onze denk- en taalbewegingen
kunnen slechts een secundaire betekenis hebben en als bewegingen van het schepsel
onmogelijk samenvallen met de waarheid Gods, van waaruit er waarheid in de wereld is.33
Het goede waarvan de theologie te spreken heeft, is aan geen enkele andere maatstaf
onderworpen dan die van haar object. Dat daarbij voortdurend de mogelijkheid bestaat dat
wat gezegd wordt ‘niet verstaan’ wordt, dat kan niet worden uitgesloten. Ook de Heilige
Schrift verstaan wij zeer dikwijls niet. Een of andere filosofie kan ons echter in geen geval de
sleutel bieden. Ook op de vraag naar de ‘rechte’ taal van de theologie is uiteindelijk slechts
met gebed en met het geloofsleven te antwoorden.

V Exegese en geschiedwetenschap

We spraken reeds over het begrip theologische exegese, die de Schrift verstaat als getuigenis
van Gods openbaring, dat is: als verwijzing naar een werkelijk, in de tijd en in de ruimte zich
voltrekkend gebeuren, en wel een gebeuren dat rechtstreeks gefundeerd is in de
barmhartigheid van God, die tot ons mensen spreken en aan ons mensen handelen wil.3* Als
zulk een werkelijk, maar in de barmhartigheid, in de wil van God gefundeerd gebeuren wil
het object van het Bijbelse getuigenis begrepen zijn. Die twee zijn niet van elkaar te
onderscheiden. Het zijn zo te zeggen twee niveaus, twee vlakken die elkaar snijden. Bijbelse
exegese kan fundamenteel slechts uitleg van de tekst zijn die de Heilige Schrift biedt. Het kan
niet haar opdracht zijn om achter het getuigenis van deze tekst te willen teruggaan. Maar zij
herhaalt al uitleggend wat het getuigenis als zodanig zegt, wat de profeten en apostelen
betuigen van ‘de grote daden Gods’. Nu is er ook een andere manier om dit gebeuren en dit
getuigenis van het gebeuren te beschouwen. Er bestaat ook een on-theologische exegese. Zo
is er de grote onderneming van de moderne geschiedwetenschap. Daaronder zou ik de
poging willen verstaan om uit berichten over verleden gebeurtenissen door zo goed
mogelijke uitzuivering van alles wat in deze berichten de inbreng van de verteller is, datgene
uit te pellen wat nu ‘werkelijk’, dat is: wat, als door mensen gedaan en beleefd, het object
van de berichten vormt. En nu wordt de poging ondernomen om dit object tevoorschijn te
halen door het gebruik van de categorieén van de historische relatie en de historische
analogie. Daaraan wordt het bedoelde bericht gemeten, zij zijn het criterium of dan toch het
waarschijnlijkheidscriterium daarvoor hoe de berichten onderscheiden en gewaardeerd
moeten worden. Op grond daarvan wordt daarna het bericht dan of als historie of echter als
mythe, sage of legende aangeduid. Komt het bericht niet overeen met deze criteria, dan
spreekt de historicus van mythe, sage of legende.?> Het gaat in de moderne
geschiedwetenschap om een waarschijnlijkheidsberekening, die op een sterk toegespitst
waarheidsbegrip berust. De voorstelling van een in de geschiedenis handelende enin de
geschiedenis zich betuigende God is in hun categorieén niet voorzien. Nochtans kan er nu
geen fundamenteel beletsel zijn om dit proces van de moderne geschiedwetenschap ook op
de Bijbel toe te passen. De Bijbel is immers ook een document humain. Dat valt niet te

33 *\Jerwijst naar vragen in de brief van Roel Houwink, zie voetnoot 24.
34 *Wellicht een reactie op vraag 4 van F.W. Teding van Berkhout, zie voetnoot 19.
35 *|n antwoord op een vraag uit de brief van D.G. Molenaar, zie voetnoot 13.

9



loochenen en ook de daaruit voortkomende consequenties zijn zeker niet zomaar aan te
vechten. Waarom zou de geschiedwetenschappelijke methode niet ook het onderzoek en de
uitleg van de tekst van de Schrift haar specifieke diensten kunnen aanbieden? Ook de
theologische exegese kan van haar zeer specifieke dingen leren. En het is niet in te zien
waarom deze methode als zodanig voor de theologische academie halt zou moeten houden.
Waarom zou ze niet benut worden om de theologische exegese haar diensten te verlenen?
Als ze er maar geen aanspraak op maakt de methode voor de exegese te zijn! Zij kan alleen
een bepaald procedé zijn, dat onder andere zich ook op de Bijbel laat toepassen en dat juist
in zijn ‘atheistische’ karakter zuiverend dienst kan doen. De Bijbel is een menselijk
document, midden in de totale religiegeschiedenis. De moderne geschiedwetenschap stelt
ons in staat om dit menselijke als menselijk en dus juist zo als getuigenis te verstaan, een
mogelijkheid waarover de reformatoren bijvoorbeeld nog niet konden beschikken. Natuurlijk
duiken er nu problemen op. De methode van de moderne geschiedwetenschap kan alleen
daarom al niet identiek zijn met theologische exegese, omdat ze steeds de vraag moet
stellen naar het menselijke gebeuren als zodanig. En wanneer dat niet als zodanig te kennen
is, dat moet zij terughoudend zijn met positieve uitspraken. En verder: zij kan er niet mee
volstaan om teksten uit te leggen, maar moet vanuit de teksten tot de zaak willen
doordringen. De theoloog is dus bijvoorbeeld als het gaat om een hoofdstuk van het
Mattheds- of het Johannes-evangelie anders bezig dan de historicus. Voor hem is het
beslissende de tekst als zodanig, terwijl de historicus, abstraherend van de tekst, ernaar zal
vragen “hoe het geweest is”. Dan zijn er geen botsingen tussen theologische exegese en
geschiedwetenschap wanneer de geschiedwetenschap de inhoud van een tekst als historisch
erkent. Anders ligt de zaak wanneer de historicus meent te moeten spreken van ‘sage’ of
‘legende’. Ik zou toch denken dat er geen reden is voor de theoloog om hier te protesteren.
Beide begrippen betekenen toch duidelijk in de eerste plaats slechts dit, dat het hier om
berichten over een gebeuren gaat dat als menselijk gebeuren problematisch is, dat door
menselijk denken met gebruik van de categorieén van de relatie en de analogie, dus onder
de voorwaarde vanuit dat ingeperkte waarheidsbegrip, moeilijk zo niet ‘onmogelijk’
voorstelbaar te maken is. Waren toch de theologen van de 199 eeuw maar niet van hun
kant voor de historische denkwijze bezweken, maar gewoon bij de wijsheid van de vaderen
gebleven: “Het staat geschreven!” Dan was de hele kwestie van exegese en
geschiedwetenschap niet zo ingewikkeld geworden. Het protest van de theoloog kan, strikt
genomen, pas daar inzetten waar de historicus van “mythe” spreekt.3® Aan een als ‘mythe’ te
begrijpen bericht ligt geenszins een gebeuren ten grondslag, ook niet als een ‘uitspraak’ die
is geschied. Maar hier gaat het om een fantasiebeeld van de mens, een speculatie over God
en mens. De invoering van het begrip mythe moet de theologie als aanval op haar
vooronderstelling zien. Hier kan zij de historische methode slechts afwijzen. Het gesprek
tussen exegese en geschiedwetenschap kan echter desondanks door blijven gaan; zoals
bekend vinden de interessantste gesprekken vaak daar plaats waar men niet meer met
elkaar praat! De theoloog mag dan de historicus wellicht vragen of hij niet misschien ddarom
in de Bijbel mythen vindt, omdat hij zelf een al te mythische denker is, zoals er nauwelijks
ooit een denken zo mythisch is geweest als dat van de 19° en 20°* eeuw, enzovoort.

36 *Deze vraag komt ook uit de in de vorige voetnoot genoemde brief.

10



Wij mogen ons er niet over verbazen dat we in de Bijbel steeds teksten tegenkomen die
tegen het waarheidsbegrip van de geschiedwetenschap niet bestand zouden kunnen zijn,
maar die de historicus slechts als ‘sage’ of ‘legende’ zal kunnen aanduiden. Maar juist deze
teksten maken ons erop opmerkzaam dat het in de Bijbel weliswaar wel om een gebeuren,
maar juist om het gebeuren van de grote daden van God gaat. Qualiter? totaliter aliter>’ dan
ieder ander gebeuren! Meer valt dan niet te zeggen en ik zal me er wel voor hoeden om
bijvoorbeeld over de maagdelijke geboorte ook maar één woord toe te voegen aan wat er
staat. Een verklaring, een zichtbaar maken in historische zin, dat zou hier uitgesloten moeten
zijn.

En nu werd mij uit uw midden in dit verband concreet de specifiek Hollandse vraag gesteld:
heeft de slang in het paradijs ‘werkelijk’ gesproken?3® Ik zou mij er beslist tegen verzetten
om dit gebeuren met ‘mythe’ aan te duiden. Maar ik kan het anderzijds ook niet in de zin
van de geschiedwetenschap als ‘historisch’ aanduiden, want een sprekende slang — nou ja,
dat kan ik mij (van al het andere afgezien!) even weinig voorstellen als ieder ander. Maar ik
zou wel de lieve vrienden van de sprekende slang vragen of het niet beter zou zijn eraan vast
te houden dat nu eenmaal ‘geschreven staat’ en dus zich ervoor te interesseren wat de slang
gesproken heeft. Dat schijnen mij heel gewichtige en betekenisvolle woorden te zijn, die ik in
geen geval in de Bijbel zou willen missen. Wat de slang zegt is de uitnodiging aan de mens
om zich tegenover God op te stellen met de juist voor het probleem van de theologische
exegese zo belangrijke vraag: zou God gezegd hebben?3® Waar deze vraag wordt gehoord,
daar moet men bedoelen om gelijk God te zijn, daar moet van de vrucht gegeten worden.
Daar staat de mens al te reflecteren op het Woord van God en zal hij hem ook zeker niet
gehoorzaam zijn. Zowel kritisch als ook apologetisch daarboven te staan, dat zou men
achterwege moeten laten. Dat wij het niet achterwege laten, dat bewijst zeer evident: de
slang heeft werkelijk gesproken, jazeker!4°

VI De regering van de kerk

Met betrekking tot de door u in dit verband gestelde vragen kan ik slechts nadrukkelijk
wijzen op het woord van Jezus: Mij is gegeven alle macht in hemel en op aarde.*! Die dat
zegt is de Heer zowel van de kerk als ook van de wereld. Maar Jezus Christus zal ons steeds
slechts openbaar kunnen zijn als de Heer van de kerk, als de Heer van de wereld is hij voor
ons verborgen.*? We kunnen zijn regering niet aflezen uit het wereldgebeuren, zo zeker als

37 *| atijn: ‘Hoe dan? Totaal anders...” Karl Barth, GA 11/2012, 510n14 biedt de vindplaats bij Paul Jaeger,
Innseits: zur Versténdigung iber die Jenseitsfrage. Tibingen: Mohr 1917, 111: “Nach der Legende, in der ein
verstorbener Monch seinem Mitbruder erscheint und auf dessen Frage nach dem qualiter des ewigen Lebens —
so, wie wir es und vorgestellt haben? anders? ‘taliter?’, ‘aliter?” — antwortet: ‘totaliter aliter’.”

38 *Dé yraag die de gereformeerde kerken in Nederland bezighield in de jaren ‘20, de vraag die op de Synode
van Assen in 1926 met ‘ja’ werd beantwoord. Dat leidde tot het vertrek van enkele spraakmakende
predikanten (onder wie Geelkerken, Buskes, Smelik, Kroon, Ter Schegget), die daarna de Gereformeerde
Kerken in Hersteld Verband oprichtten. Na 1945 ‘herstelde’ dit kerkgenootschap ‘het verband’ met de
Nederlandse Hervormde Kerk. De vraag werd gesteld in de in voetnoot 13 genoemde brief van D.G. Molenaar.
39 *pyits: ‘sollte Gott gesagt haben?’ SV: ‘Is het ook dat God gezegd heeft...” Genesis 3: 1.

40 *7je ook vraag 4 in de brief van ‘Hegelianer’, zie voetnoot 10.

41 *Mattheiis 28: 18. Deze paragraaf reageert 0.a. op de eerste vraag van W. Coenraad in zijn brief van 23
maart 1935. Stam, ZDTh, a.w. 18. KBA: 9335.318. Zie https://kba.karl-barth.ch/media/web/24386.

42 *7je vraag 5 van W. Timmer, zie voetnoot 17.

11


https://kba.karl-barth.ch/media/web/24386

wij ook daar met geen andere macht te maken hebben dan met die van hem. In geen geval
kan dit echter betekenen dat ons twee gezichtspunten gegeven zouden zijn, zoals naar het
parool dat, zoals men mij vertelde, eens in Holland werd gegeven: 1. Er staat geschreven, 2.
Er is geschied!*® Wij kunnen alleen in de Heer van de Schrift en daarmee van de kerk de Heer
van de geschiedenis zoeken en vereren. En wanneer wij de Heer van de wereld gehoorzaam
willen zijn, zo kan dit alleen geschieden doordat wij de Heer van de kerk gehoorzamen. Gods
voluntas revelata en voluntas arcana* kunnen niet van elkaar onderscheiden worden. Dus
geen geschiedenisgeloof, geen geschiedenisduiding, geen geschiedenisfilosofie mag zich
hierin mengen: in het wereldgebeuren moeten wij leren horen naar het Woord, moeten wij
de Schrift, moeten wij Christus gehoorzaam zijn.*

Jezus Christus regeert echter zijn kerk als de opgestane, als hij die zijn leerlingen als
overwinnaar van de dood tegemoet getreden is door zijn woord en zijn geest die hij hun
gegeven heeft.*® Wie jullie hoort, die hoort mij! [Luk. 10: 16] Christus regeert zijn kerk door
de Heilige Schrift. “Ik ben bij jullie alle dagen tot het einde der wereld!” Dat betekent
concreet: Ik ben bij jullie in dit getuigenis! De Schrift regeert de kerk, daarmee is elk pauselijk
gezag in de kerk uitgesloten. De mensen rest alleen de dienst aan het woord van God, geen
heerschappij die Christus van zijn positie verdringen kan. De heerschappij berust alleen bij
Jezus Christus zelf, respectievelijk bij het getuigenis van hem dat de kerk opgedragen is
steeds opnieuw te laten spreken. Alle ‘kerkbestuurlijke’ daden kunnen daarom in wezen
slechts de daad van de vernieuwing van het kerkelijke bestuur zijn dat uitsluitend in handen
van Jezus Christus zelf ligt.*’

VIl Communio sanctorum

a) Men heeft mij gewezen op artikel 27 van de Confessio Belgica, waarin de kerk omschreven
is als coetus omnium vere fidelium Christianorum, met de opvatting dat het beter zou zijn
vast te houden aan de communio der sancti, omdat bij de uitleg als [communio der] sancta*®
de zekerheid des geloofs geschokt zou kunnen worden. Nu is het echter zo dat deze
formulering van artikel 27 in de Confessio Belgica aangevuld wordt door een betrekkelijke
bijzin: qui totam suam salutem in uno Jesu Christo expectant, sanguine ipsius abluti, et per
Spiritum eius significati atque obsignati.*® In deze bijzin wordt gewezen op de grote
objectieve sancta, op het handelen van Jezus Christus. Het is onmogelijk de sancti te
beschrijven zonder deze verwijzing naar de sancta. Heidelbergse Catechismus vraag 55!°°

43 *parool van de 19%-eeuwse historicus en staatsman Guillaume Groen van Prinsterer. In het woord vooraf
van Ongeloof en Revolutie — eene reeks van historische voorlezingen. Leiden: Luchtmans 1847, XI.

44 *| atijn: Gods geopenbaarde wil en Gods verborgen wil (Calvijn, Institutio 1.17.2).

45 *\Jerwijst naar de brief van G. Barger van 3 april 1935. Stam, ZDTh, a.w. 21. KBA: 9335.3595. Zie
https://kba.karl-barth.ch/media/web/24454.

46 *Een reactie op opmerking/vraag 5 van ‘Hegelianer’, zie voetnoot 10.

47 *Reageert op de tweede vraag van W. Coenraad, zie voetnoot 38.

48 *Sancta: zowel een meervoud in het Latijn: de heilige zaken, als het vrouwelijke enkelvoud, verwijzend naar
de sancta ecclesia van het Credo. Zie ook voetnoot 472 in De Apostolische Geloofsbelijdenis, 153v.

49 *Nederlandse tekst: “een heilige vergadering van mensen die waarachtig in Christus geloven, die al hun
zaligheid verwachten van Jezus Christus, gewassen door zijn bloed, geheiligd en verzegeld door de Heilige
Geest.”

50 *Heijd. Cat. vr. 55: Wat verstaat gij door ‘de gemeenschap der heiligen’? Antwoord: Eerstelijk dat de
gelovigen, allen en een iegelijk, als lidmaten aan den Heere Christus en al Zijn schatten en gaven gemeenschap

12


https://kba.karl-barth.ch/media/web/24454

Confessio Augustana artikel VII: congregatio sanctorum, in qua evangelium pure docetur et
sacramenta recte administrantur.>* De vocatio interna berust op een vocatio externa,
daarheen verwijzen de sancta.> Het staan in de kerk kan alleen maar een staan zijn in de
genade en zo in de gemeenschap van de schatten die aan de kerk zijn toevertrouwd. Als men
geisoleerd van sancti wil spreken, dan zou men in de uitleg van het begrip ‘kerk’ op een
gevaarlijke wijze het begrip ‘congregationalisme’ naderen, om ten slotte waarschijnlijk bij
het begrip ‘religieus genootschap’ uit te komen.>3

b) Er werd mij in dit verband opmerkelijk genoeg ook de omgekeerde vraag gesteld.>* Die
wilde alleen maar weten van de sancta en wel de sancta begrepen als sacramenta. Zeker
behoren ook de sacramenten tot de sancta. Maar ik wil graag eerst tot behoedzaamheid
manen en in genen dele sancta uitsluitend met sacramenta interpreteren. Sancta omvat hier
de goddelijke akte van de openbaring en van de verzoening en het op deze akte in de Heilige
Geest gegrondveste bestaan van de kerk in de tijd, in de wereld, in de geschiedenis, en wel
kerk verstaan als totaliteit van tekenen, signa, die hier opgericht zijn: de verzameling der
fideles, de prediking, de sacramenten, de Bijbel, die alle verwijzen naar deze goddelijke akte.
Men zou, op deze wijze verstaan, wel kunnen zeggen dat de kerk de sacramentele ruimte is,
dat wil zeggen de ruimte van de signa. De ruimte van de kerk is begrensd door de
sacramenten; de weg van de christen is de weg van de doop naar het avondmaal, zoals de
kerk onderweg is van de herinnering naar de verwachting. En in zoverre laat zich het geheel
hier ook wel onder het begrip van het sacrament verklaren en beschouwen. Maar geen
moment mag men vergeten dat het de coetus fidelium is die deze ruimte vormt. Er is niet
één objectiviteit op zichzelf, dat zou een filosofeem®® zijn. De kerk is niet alleen ruimte, zij is
ecclesia. Zij is congregatio sanctorum, dat is: vergadering van mensen, die deze tekenen zien,
die daardoor opgeroepen worden, die met betrekking tot deze tekenen de grote
mogelijkheid van het geloof hebben. Wij kunnen niet van de vocatio externa spreken zonder
tegelijk ook van de vocatio interna te spreken.”® Men mag de sancta net zo min van de sancti
losmaken als omgekeerd. En zo zou ik de beide laatste vragenstellers willen opwekken om
elkaar wederzijds te corrigeren, om zo beiden het juiste te raken.

c) Mij werd ten slotte gevraagd naar het domein van de communio sanctorum, in het
bijzonder of de engelen tot dit domein behoren.>’ Als wij onder communio sanctorum de
kerk verstaan, dan moet we ontkennen dat de engelen daarbij horen. Kerk, in de zin van de
reformatoren begrepen, is een verzameling van mensen. Ook de begrippen sancti en sancta
houden toch duidelijk verband met mensen die gezondigd hebben en die nu verzoend zijn
met God in Christus. Deze uitspraak op engelen toe te passen zou zinloos zijn.

hebben. Ten andere dat elk zich moet schuldig weten zijn gaven ten nutte en ter zaligheid der andere lidmaten
gewilliglijk en met vreugde aan te wenden.

51 *Nederlandse tekst: “de gemeenschap der heiligen, waarin het evangelie zuiver wordt onderwezen en de
sacramenten op de juiste wijze worden toegediend.”

52 *|n reactie op briefschrijver F.W. Teding van Berkhout, zie voetnoot 19.

53 *De eerste alinea van deze paragraaf reageert op vragen van briefschrijver J.G. Steenbeek, 1 april 1935.
Stam, ZDTh, a.w. 19. KBA: 9335.345. Zie https://kba.karl-barth.ch/media/web/24434.

54 *\/raag gesteld door W. Coenraad in zijn brief van 23 maart 1935, zie voetnoot 38.

55 *Fjlosofeem: een filosofische bewering.

56 *Antwoord op de tweede vraag van F.W. Teding van Berkhout, zie voetnoot 19.

57 *Door F.W. Teding van Berkhout, zie voetnoot 19.

13


https://kba.karl-barth.ch/media/web/24434

Daarentegen kan ik de tweede vraag van dezelfde vragensteller bevestigend beantwoorden:
tot de communio sanctorum behoort ook de ecclesia triumfans, niet alleen de ecclesia
militans,”® dat wil dus zeggen ook de gemeenschap der heiligen die ons voorgingen. Ik zou in
elk geval ook hier een beperking willen stellen en willen waarschuwen voor overbodige
fantasieén. Wat weten wij wezenlijk van de leden van de kerk die ons voorgegaan zijn, van
het koor van de kerkvaders, kerkleraars, reformatoren en alle anderen die vddér ons geloofd,
liefgehad en gehoopt hebben? Wij kennen hen toch wel alleen als leden van de strijdende
kerk; wij kennen ook een Martin Luther uitsluitend naar het vlees, wiens weg van monnik tot
kerkvader waarachtig een weg in de ecclesia militans was. Alles wat in het begrip triumfans
besloten ligt is ons slechts in het geloof toegankelijk. Het is het euvel van alle christelijke
biografieén dat hun auteurs dat niet bedenken, de ‘triomf’ van hun helden willen laten zien
en daarmee een echt zicht op de ecclesia militans belemmeren, en ons in plaats daarvan
vervelen met fantasiebeelden van een generzijds dat toch niet het generzijds van God is. Wij
hebben de kerk onder het kruis te zoeken.

VIII De pluriformiteit van de kerk

Onder de pluriformiteit van de kerk versta ik het feit van de meer of minder scherp
geaccentueerde deels onschuldige, deels gevaarlijke scheidslijnen®® in de kerk.

Wanneer wij ons geloof in de kerk van Christus belijden, belijden wij ons geloof in de ene
kerk, in de una sancta ecclesia. Deze una ecclesia wordt daarin uitgedrukt dat wij de kerk
niet geloven in een idee van de kerk, maar steeds in de concrete kerk waartoe wij behoren,
dat is: waarin wij gedoopt zijn, wij gereformeerden dus in de gereformeerde kerk. Zo zeker
als kerk de coetus fidelium is, zo zeker is zij ook een reéle, zichtbare verzameling van mensen
en kan slechts daar geloofd worden waar deze mensen zijn. Het gegeven van de
versplintering van de una sancta behoort tot de feitelijke kenmerken van de kerk in het
teken van het eerst nabij gekomen rijk van God in de tijd. Dat mag niet zo misverstaan
worden als zouden wij de mogelijkheid hebben om daarin een plan van God te zien en
wellicht zelfs van het wonder van deze veelheid en deze rijkdom te genieten. Dat zou een
profane opvatting zijn, die men misschien op de ‘mensheid’ kan toepassen, maar niet op de
kerk. Hoe zou ik, als ik een ander geloof zie, een andere leer hoor, een andere vormgeving
van de kerk waarneem, waarover van mij eenvoudigweg een beslissing wordt verwacht, nog
in de positie kunnen zijn om de daarin zeker zichtbaar wordende veelsoortigheid van de kerk
te bewonderen? Als geloven en belijden een serieuze zaak is, dan is er voor het “seid
umschlungen, Millionen”®° geen ruimte. Als het om menselijke ‘meningen’ zou gaan, dan zou
dat wel mogelijk zijn. Maar omdat het om een scheiding in de kerk gaat, kunnen wij deze
scheuringen slechts met schrik erkennen en voor hun opheffing bidden. Wij geloven in de
ene kerk. Wij kunnen hierin slechts een nood van de kerk zien in de overwinning waarvan we
moeten geloven, maar waarvan de overwinning echter waarachtig niet in onze hand ligt.

58 *Ecclesia militans en ecclesia triumfans: strijdende en zegevierende kerk (Latijn). Eveneens in antwoord op
de briefschrijver uit de vorige voetnoot.

59 *Dyits: ‘Trennungen’

60 *| etterlijk: “‘Weest omhelsd, gij miljoenen mensen’, een dichtregel uit An die Freude van Friedrich Schiller,
getoonzet door Ludwig von Beethoven in zijn 99¢ Symfonie en de titel van een wals van Johann Strauss jr.
(Opus 443).

14



Wat betreft de scheuring hebben wij onderscheid te maken tussen andere kerken en valse
kerken.®* De andere kerk zullen wij in haar anders-zijn als ‘zusterkerk’ kunnen herkennen,
van de valse kerk valt dat daarentegen niet te zeggen. Zo’n andere kerk, die voor ons in haar
zo-zijn niet zonder meer toegankelijk is, die voor ons enigszins moeizaam te begrijpen is, is
bijvoorbeeld de lutherse kerk. Het kan gebeuren dat mij bij het luisteren naar een lutherse
preek een lichte onrust bekruipt dat ik de kennis van de soevereiniteit van God niet helder
genoeg terugvind, vanwege de neiging van de lutheraan om aan het schepsel-zijn een zekere
zelfstandige waarde toe te kennen, dat ik de leer van de heiliging bij hem gekort vind, dat ik
zijn verstaan van het ‘ambt’ vreugdeloos en verdacht vind en zo meer. Maar ondanks deze
vragen wordt het mij niet onmogelijk gemaakt om de ene kerk hier te herkennen, en daarom
ook met lutheranen serieuze geloofsgemeenschap aan te gaan of aan het lutherse
avondmaal deel te nemen. Een unie van lutheranen en gereformeerden is niet fundamenteel
uitgesloten.®?

Er is echter ook die andere mogelijke pluriformiteit van de kerk: die van de valse kerk. Wij
kunnen kerken tegenkomen waarin wij niet meer de ware kerk kunnen herkennen, maar
jegens welke men zich voor de beslissing gesteld ziet. Zo is in het rooms-katholieke dogma
van de onfeilbaarheid van de paus bijvoorbeeld het koningschap van Christus zodanig in
twijfel getrokken dat het mij niet lukt om waar dit dogma geldt de kerk te herkennen. Ik zou
eveneens de rechtvaardigingsleer van het Concilie van Trente kunnen noemen, die de leer
van de vrije genade verhult, of de sacramentsleer van het Concilie van Florence®, die een
verloochening inhoudt van de heerschappij van het Woord in de kerk. Men zou ook
aangaande deze feitelijkheid moeten zeggen: Gods wegen zijn andere wegen dan onze
wegen. Hij kent de Zijnen ook daar waar wij hen niet verstaan. Ook in de katholieke kerk
wordt de doop gevierd en wordt, zij het in een schrikbarend verwrongen vorm, het
avondmaal bediend, ook in de katholieke kerk wordt de Bijbel uitgelegd, beschamend
ernstig en ijverig zelfs op vele plekken. Voor zover het geldt dat ook daar evangelium pure
docetur et sacramenta recte administrantur, kunnen en moeten wij de kerk zeker ook in de
valse kerk geloven.

Mij werd in dit verband de vraag gesteld naar het begrip ‘protestantisme’ .®* Dit woord duidt
op het polemische karakter van de ware kerk, maar omvat niet het begrip evangelische kerk.
Het ‘protesteert’ tegen de mens die zichzelf zou willen zetten in de plaats van God, en tegen
de leer van rechtvaardiging door ‘goede werken’®>, waarbij goed bedacht moet worden dat
dit protest al in de 169 eeuw zich niet alleen tegen Rome, maar ook tegen de dwepers
keerde. Het protestantisme heeft in de 400 jaren sedert de Reformatie een sterke
verandering ondergaan, rationalisme en piétisme probeerden de mens en zijn recht

61 #*Deze vraag verwijst naar de vierde vraag van het dispuut Excelsior Deo luvante, zie voetnoot 7.

62 #Djt inzicht bepaalde ook Barths kerkpolitieke handelen in de Bekennende Kirche, ondanks lutherse drijvers
als Paul Althaus.

63 *Resp. 1545-1563 en 1439. Het is onduidelijk waar Barth op doelt. Het concilie van Florence was erop gericht
om op het nippertje overeenstemming te bereiken tussen de oosterse en de westerse kerk. Wat de
sacramenten aangaat was alleen het gebruik van gezuurd of ongezuurd brood bij de communie in het geding,
maar daarover werd men het snel eens.

64 *\raag 4 in de brief van het dispuut Excelsior Deo luvante, zie voetnoot 9.

8 *|n de Duitse tekst van Barths Credo steevast weergegeven met ‘Werkgerechtigkeit’, een niet in één
Nederlands woord te vatten belangrijk theologisch begrip van vooral de lutherse reformatieleer.

15



tegenover God opnieuw in te voeren en de kerk heeft zich bij deze pogingen verregaand
neergelegd. Daarmee heeft zij, zelf tot een ‘pauskerk’®® geworden, het intrinsieke recht op
protest tegen Rome grotendeels verloren. De evangelische kerk zou zich daarom moeten
inspannen om evangelisch te zijn, en dan zo en als zodanig opnieuw waarachtig protestants
te worden.

IX Prediking en sacrament

Vraag 66 van de Heidelbergse Catechismus luidt: “Wat zijn de sacramenten? Het zijn heilige,
zichtbare kentekenen en zegelen, van God ingezet, opdat hij ons door het gebruik daarvan
de belofte des Evangelies des te beter te verstaan geve en verzegele; namelijk, dat hij ons
vanwege het enige slachtoffer van Christus aan het kruis volbracht, vergeving der zonden en
het eeuwige leven uit genade schenkt.”®” De mij gestelde vraag naar de verhouding van
sacrament en prediking zou ik in de eerste plaats willen beantwoorden met een kleine
waarschuwing: werkt u hier niet met de begrippen objectief en subjectief en denkt u niet dat
de subjectiviteit van de prediking tegenover de objectiviteit van het sacrament geplaatst
moet worden! Daarmee wordt een zeer hachelijke, ik zou willen zeggen: kleingelovige
vooronderstelling geuit: namelijk dat de prediker subjectief zou spreken. Terwijl de
vooronderstelling van de prediking toch juist deze is dat de subjectiviteit van de prediker zich
buigt onder het objectieve Woord van de profeten en apostelen en het door hen betuigde
Woord van God. Zeker, we hebben geen garantie dat werkelijk dat uitgesproken, werkelijk
dat gehoord wordt. En de verzoeking zou gezien de laatste tweehonderd jaar voor de hand
liggen om in de ‘objectiviteit’ van het sacrament te vluchten voor de al te subjectieve
objectiviteit van de prediking! En toch is dit een dwaling. Niet in het sacrament ligt de ware
objectiviteit besloten, maar in de Schrift, in Christus. Wilden we haar in het sacrament
zoeken, dan zou dat niet meer en niet minder betekenen dan de verloochening van de
kennis van de Reformatie. Wie niet verstaat dat de roomse mis, in zoverre zij op de
transsubstantiatieleer®® berust, werkelijk betekent zoals in Heid. Cat. vraag 80 staat: een
“vervloekte afgoderij”, die deed er veel beter aan meteen helemaal en openlijk katholiek te
worden. Hier kan uitsluitend sprake zijn van het een 6f het ander.

De andere vraag luidde of het bijzondere van het sacrament niet daarin bestaat dat daarin
een ‘diepste afdaling van God’ plaatsvindt.®® Ik kan echter in deze omschrijving niet een
bijzondere karakteristiek van het sacrament tegenover de prediking vinden. Is het ook niet
diepste afdaling dat ik, arme prediker, het Woord van God moet spreken? Als er één teken is
van Gods diepe afdaling, dan is dat de existentie van ons theologen op de kansel! Ik zou die
afgrenzing anders willen omschrijven: in de prediking spreekt een mens, het teken is hier het
mensenwoord. Ook bij het sacrament ontbreekt het spreken niet, maar het beslissende is
hier het gebeuren, het teken van het ondergedompeld worden in het water, van het gevoed
en gespijzigd worden. Het sacrament lijkt mij zich bij de prediking te voegen met verwijzing

% *Duits: ‘Papstkirche’

67 *Vertaling HSV-uitgave van uitgeverij Jongbloed.

68 *Duits: ‘Verwandlungslehre’

69 *Deze passage beantwoordt enkele vragen van J. Swijnenburg in zijn brief van 29 maart 1935. Stam, ZDTh,
a.w. 19. KBA: 9335.339. Zie https://kba.karl-barth.ch/media/web/24420.

16


https://kba.karl-barth.ch/media/web/24420

naar: hier wordt niet alleen gesproken, maar hier geschiedt iets! En wel juist het in het
sacrament betekende gebeuren: de geboorte van de nieuwe mens, zijn behoud en voeding
in het geestelijke leven. Bij het gesproken woord voegt zich de handeling. Calvijn heeft het
wezen van het sacrament graag omschreven met het begrip zegel. Zoals de koning in zijn
zegel tegenwoordig is en de inhoud van de brief gewicht geeft, zo is het sacrament aan de
prediking toegevoegd als het teken van de actueel handelende Christus. De evangelische
kerk heeft wat het sacrament betreft een grote fout begaan. En het had zeker ook met de
verwaarlozing van het sacrament te maken toen het protestantisme modernistisch werd.”®
Zeker, de prediking is de eigenlijke cultische handeling, maar ze had nooit op zo’n wijze
geisoleerd mogen worden als in de evangelische kerk geschiedde. Zoals het zegel de
herinnering is aan de handeling van de koning en als zodanig onontbeerlijk, zo moet het
sacrament (let wel: niet het katholiek begrepen sacrament!) opnieuw zijn betekenis krijgen.
In elke kerkdienst zou — waar reeds Calvijn zoals bekend naar streefde — het avondmaal
gevierd moeten worden. Een volwaardige evangelische kerkdienst zou met de doop moeten
beginnen, daarop de prediking moeten laten volgen en met het avondmaal moeten
afsluiten. Dan zou iedere ‘liturgische beweging’ overbodig zijn!”*

Met de verwijzing naar het gebeurteniskarakter van het sacrament moet echter niet
ontkend worden dat ook de prediking als zodanig een gebeuren moet zijn. Het ene mag hier
niet van het andere geabstraheerd worden. Ook doop en avondmaal zijn op hun wijze
woordverkondiging en zo is omgekeerd ook de prediking een gebeuren. Wij moeten deze
wederzijds betrokkenheid opnieuw leren verstaan.”?

X De continuiteit van het geloof

Twee vragen liggen er: de vraag naar de continuiteit van de oude en nieuwe mens en de
vraag naar de continuiteit van de individuele geloofshandeling.

a) Hoe is de continuiteit tussen de wedergeboren en de natuurlijke mens te denken?”3 Ik zou
willen antwoorden met de tegenvraag: moet deze continuiteit gedacht worden? Is het
noodzakelijk en is het mogelijk om te bedenken in hoeverre ik in het vlees ben én in Christus,
in hoeverre ik justus ben, et peccator?’* Kan men dat denken, mag men dat denken? Is er
een derde, neutrale plek waarvandaan men dat kan overzien: ik geloof, lieve God, kom mijn
ongeloof te hulp’>? Zou hier niet elk synthetisch woord moeten betekenen dat men de aard
van deze twee werkelijkheden vervalst en bagatelliseert? Het Nieuwe Testament weet van
de oude en nieuwe mens slechts dit te zeggen: de oude mens is dood, de nieuwe is
opgestaan. Vlees staat hier tegenover geest, geest tegenover vlees. Hier wordt een strijd
gestreden, hier wordt een weg gegaan, hier wordt een werk verricht. Dat is alles wat zich
daarover laat zeggen. Als ik, staand tussen twee mogelijkheden, één van beide moet kiezen,

70 *Reageert op het slot van de brief van F.W. Teding van Berkhout, zie voetnoot 19.

71 *\erwijst naar de tweede, uitvoerige vraag uit de brief van W.A. Zeydner van 27 maart 1935 over het gebrek
aan belangstelling onder Nederlandse dialectische theologen voor liturgie. Stam, ZDTh, a.w. 18. KBA 9335.329,
zie https://kba.karl-barth.ch/media/web/24406. Zeydner was de eerste naoorlogse preses van de NH Synode.
72 *Zje opnieuw de brief van F.W. Teding van Berkhout, zie voetnoot 19.

73 *Uijt de anonieme brief van ‘Philalethes’, 28 maart 1935, zie voetnoot 29.

74 *itdrukking van Martin Luther: simul justus et peccator (latijn: [de mens is] tegelijk rechtvaardig én
zondaar).

7> *Naar Marcus 9: 24.

17


https://kba.karl-barth.ch/media/web/24406

dan moet ik een wending maken. De eenheid van deze beide mogelijkheden ligt in God, die
mij van de ene af- en naar de andere toewendt. Aangaande de continuiteit tussen beide zou
echter fundamenteel te zeggen zijn: zij berust daarop dat God geduld met mij heeft, dat God
mij nog tijd laat om die wending te voltrekken. Als ik naar mijzelf kijk, dan rest mij alleen dit
te zeggen: hoe verwonderlijk dat ik er nog steeds ben en er zelfs ben als dezelfde die ik
gisteren was, in niets beter geworden. Wij allen kunnen, als wij naar onszelf kijken, niets
anders zeggen. En dan slaan wij de Bijbel op en wij lezen: Laat mijn genade voor jou genoeg
zijn1”® Zulke kerels als wij mogen zich dat laten zeggen! Dan kan men slechts — elke dag
opnieuw — God loven en prijzen. Dan kan men zich slechts schamen en tegelijk zich laten
roepen door dit woord, wetend dat wij de dood verdiend hebben en dat wij leven mogen,
ons uitstrekkend naar wat vdor ons ligt. In deze beweging mogen wij bestaan, heel ernstig
en daarom ook niet zonder humor. Ons overwinnen, ons verderkomen kan slechts een
inzicht van het geloof zijn. “Degenen die God liefhebben, moeten alle dingen ten beste
dienen.””” Met het oog daarop kan men getroost voortgaan, elke dag opnieuw. Maar elke
dag opnieuw zal ook in iedere situatie de totaliteit van de zondige mens staan tegenover de
totaliteit van de genade in Christus. De gedachte van de vooruitgang in het christelijke leven
heeft juist in de oude gereformeerde kerk een niet ondubbelzinnige rol gespeeld. De
werkelijke vooruitgang doet zich concreet daarin voor dat dat wij het steeds beter begrijpen
dat wij geheel en al op de genade zijn aangewezen. Zoals Luther aan het eind van zijn leven
zei: “Wij zijn bedelaars, dat is waar!”78 Alleen in deze zin kunnen wij spreken van de weg van
het geloof.

b) Over de continuiteit van de individuele geloofshandeling’ valt te zeggen dat het
inderdaad zo is dat elke handeling van het geloof een totaliteit beduidt. Ik word in elke
geloofshandeling totaal in twijfel getrokken: “deze uw broeder was dood en is weder levend
geworden”®, ledere geloofshandeling is een nieuw antwoord op een nieuwe vraag van God.
Maar met de geloofshandeling richten wij ons op Christus, die kwam en die wederkomt:
Jezus Christus gisteren en heden en dezelfde in eeuwigheid.®! Tegenover het geloof staat,
omdat Christus zijn object is, iets onbeweeglijks. Wat van ons uit gezien een gebeurtenis is,
een nu en een hier, dat is van God uit gezien iets eeuwigs, iets blijvends. Deze
tegenstrijdigheid in de handeling van het geloof kan en mag niet opgelost worden. Ons
leven, dat plaatsvindt in de communio sanctorum — ik denk aan de sancta —, de belofte die
ons gegeven is, de herinnering en verwachting die wij moeten voltrekken, wijzen ons op dit
blijvende. De troost van de eeuwige God is de inhoud van het tijdelijke geloof. Dit
onderscheid spiegelt zich in het onderscheid tussen geloof en gelovigheid. Gelovigheid zou

76 %2 Korinthiérs 12: 9. Duits: Laf dir an meiner Gnade geniigen. SV: “Mijn genade is U genoeg.”

77 *Romeinen 8: 28. Duits: denen, die Gott lieben, miissen alle Dinge zum Besten dienen. SV: “degenen die God
liefhebben [moeten] alle dingen medewerken ten goede.”

78 *Twee dagen voor zijn dood (18 februari 1546) schreef Martin Luther deze laatste woorden in een klein
briefje: “Wir sind Bettler. Hoc est verum.”

79 *|n antwoord op een vraag van E. Oberman-Graanboom, dochter van een joodse hoogleraar en getrouwd
met predikant G.W. Oberman, moeder van de kerkhistoricus Heiko A. Oberman. Ook het eerste gedeelte van
deze paragraaf gaat in op deze brief. Stam, ZDTh, a.w. 21. KBA 9335.346. Zie https://kba.karl-
barth.ch/media/web/24435.

80 *| ykas 15: 32.

81 *Naar Hebreeén 13: 8.

18


https://kba.karl-barth.ch/media/web/24435
https://kba.karl-barth.ch/media/web/24435

dan de bereidheid zijn tot de zich telkens aandienende geloofshandeling. Gelovigheid zou
dan betekenen: herinnering en verwachting. In zichzelf zinloos (religie en christendom op
zichzelf hebben geen heilsbetekenis!) heeft toch ook zij als belofte (sacrament!) deel aan het
in het geloof aanwezige continuiim van de goddelijke vervulling.8?

82 +0Of Barth tevreden was over het niveau van de gestelde vragen weten we niet. Miskotte in elk geval niet:
“Die Fragen in Utrecht waren nicht derart, dald Ihre Antworten etwas anderes sein konnten als eine
popularisierende Wiederholung von demjenigen, was die K. Dogm. in unvergleichlicher Akribie schon gebracht
hat. Man hat das Buch einfach nicht gelesen.” Dat schreef Miskotte in een PS bij een brief aan Barth, 27 april
1935. Zie: MVW 2, Karl Barth, 442. Die brief bevatte overigens 25 vragen van M zelf bij Barths manuscript dat
aan M’s vertaling ten grondslag lag. Barth heeft die vragen klaarblijkelijk niet beantwoord, maar M heeft
verschillende vragen (en mogelijke antwoorden) verwerkt in zijn aantekeningen, waar hij eind april 1935 volop
mee bezig was. De brief is gepubliceerd in het genoemde deel 2 van MVW, 439-442.

19



