
1 
 

De apostolische geloofsbelijdenis – Prof. dr Karl Barth 

Vertaald, ingeleid en van aantekeningen voorzien door Dr K.H. Miskotte 

Nijkerk: Callenbach 1935 

 

Bijlage: Beantwoording van vragen 

op 5 en 6 april 1935 (naar een stenogram)1 

 

Veroorlooft u mij enkele persoonlijke woorden. 

 

Toen ik de 18 ingekomen brieven en de 70 daarin vervatte vragen bestudeerde, werd mij 

bijzonder duidelijk dat u en ik ons niet op hetzelfde menselijke plan bevinden en dat we er 

goed aan doen dit te bedenken: ik, wanneer ik uw vragen hoor, en u, wanneer u mijn 

antwoorden hoort. Dit is geen absoluut onderscheid – zoiets bestaat er onder mensen niet – 

maar wel een relatief en als zodanig hoe dan ook in acht te nemen onderscheid van de 

plaats waar wij ons bevinden. Wat ons verbindt is de gemeenschappelijke, sterke 

belangstelling voor theologische en kerkelijke vragen. Wat ons relatief onderscheidt is het 

gegeven dat ik de laatste 14 jaren van mijn leven in Duitsland heb doorgebracht, u echter 

leeft als Hollanders in Holland. Dat is niet onbelangrijk. 

Ik wil u allereerst zeggen waarin ik dat specifiek Hollandse lees in de aan mij gestelde vragen, 

dat verschilt van de omstandigheden van waaruit ik spreek: zo’n beetje al uw vragen 

verraden mij dat u nog in de gelegenheid bent om op een ontspannen wijze theologie te 

bedrijven, met een zekere rust en distantie van de problemen, zoals wij dat in Duitsland ook 

hebben gekend, maar zoals wij dat vandaag de dag niet meer kennen. U heeft hier nog de 

prachtige mogelijkheid om tegenover de theologische kwesties te gaan zitten, die te 

beschouwen en die tot u door te laten dringen. En dan komt daar die professor uit Duitsland 

en spreekt over veel kwesties op een zeer nadrukkelijke en op een in zekere zin 

verplichtende wijze, en u maakt vanuit uw situatie – in uw brieven werd dat zeer duidelijk – 

een min of meer kalme, afwijzende beweging. U zou graag zien dat alle, of zo veel mogelijk 

vragen opengelaten zouden worden. Ik ben voor u, hoewel bij u bekend als ‘hoofd van de 

dialectische theologie’, niet ‘dialectisch’ genoeg! En voorts: u kunt het zich hier nog 

veroorloven om bepaalde geliefde gedachtegangen te volgen, u wilt bepaalde ‘specialiteiten’ 

 
1 *Vertaald overgenomen uit Karl Barth, Credo – Die Hauptprobleme der Dogmatik dargestellt an das 
Apostolische Glaubensbekenntnis. 16 Vorlesungen, gehalten an der Universität Utrecht im Februar und März 
1935. München: Kaiser 1935. [469] ‘Fragebeantwortung’, 149-173. Vertaling Willem van der Meiden. Deze 
beantwoording van vragen verscheen in een aparte brochure, ook in 1935, bij uitgeverij Callenbach. In een 
prospectus werd deze uitgave aangekondigd als Existentielle Fragen, maar de titel werd veranderd in 
Grundfragen – beantwortet von Prof. Dr. Karl Barth, anlässlich seiner Kollege über das Apostolicum, gehalten in 
Utrecht im Frühling V.J. 1935 (met een kort Vorwort – in matig Duits – van de Verleger). Enkele passages van 
deze beantwoording zijn terechtgekomen in de ‘aantekeningen’ van Miskotte bij de Nederlandse uitgave. Daar 
wordt naar verwezen als dat het geval is. Een overzicht van de gestelde vragen (en van de beantwoording ervan 
door Barth) biedt Jan Willem Stam in zijn artikel in het Zeitschrift für Dialektische Theologie, Heft 81, Jg. 41, nr. 
1/2025, themanummer ‘Karl Barth in den Niederlanden’: “Ein heilsamer Stoß?” – Karl Barth’s visit to the 
Netherlands in 1935’, 9-35. Jan Willem Stam was zo vriendelijk de verwijzingen naar de brieven nog eens na te 
zien en zo nodig te corrigeren en aan te vullen met behulp van het (deels digitale) Karl Barth Archiv (KBA), 
waarvoor veel dank! Rinse Reeling Brouwer hielp bij de totstandkoming van de vertaling en bij de verwijzingen. 
Deze tekst wordt digitaal beschikbaar gesteld op de website van de Dr. K.H. Miskotte Stichting als bijlage bij de 
Nederlandse tekst van De Apostolische Geloofsbelijdenis (en de aantekeningen van Miskotte). 



2 
 

bevestigd en andere afgewezen zien. Tal van richtingen wachtten er klaarblijkelijk op om te 

horen wat ik nu juist over uw kwesties te zeggen heb. Teleurstellingen konden ook in dit 

opzicht niet uitblijven. U moet dit alles niet als kritiek begrijpen. Met vreugde heb ik gezien 

dat deze vorm van theologie in de huidige wereld nog mogelijk is, want ik ben ervan 

overtuigd dat de theologie het nodig heeft om ook op deze wijze te bestaan, zoals hier nog 

het geval mag zijn. 

Ik kom uit een kerk en ik kom uit een academische wereld die innerlijk en uiterlijk een totaal 

ander leven leiden dan uw kerkelijke en uw academische leven hier.2 Denkt u zich eens in 

wat in deze laatste maanden in Duitsland en in Bonn is voorgevallen… Waar zoiets mogelijk 

is waait een totaal andere wind. En dat is niet nog maar enkele weken aan de gang in 

Duitsland, maar in wezen al jarenlang, en wat de aanzetten ervoor betreft eigenlijk al sinds 

het einde van de oorlog… 

Door dit alles werden bij ons kerk en theologie, werd en wordt ook elke theoloog 

afzonderlijk uitgedaagd om stelling te nemen, zich uit te spreken, te belijden. Wanneer u 

terugkijkt op mijn lezingen of wanneer u nu mijn antwoorden op uw vragen beluistert, dan 

moet u daarbij bedenken dat dit de situatie is van waaruit ik spreek. Ook deze situatie, deze 

acute urgentie3 door de nood van het leven, door de verdrukking waarin de kerk in Duitsland 

zich vandaag bevindt, heeft natuurlijk haar goede én gevaarlijke kanten. Maar het valt niet te 

ontkennen dat de situatie van een ecclesia militans [‘strijdende kerk’] nauwere 

verwantschap vertoont met de grote tijden van het kerkelijke verleden, met de tijden waarin 

het kerkelijke dogma is ontstaan. Onwillekeurig zal men jegens dit dogma zich anders 

innerlijk opstellen dan wanneer dat gebeurt onder kalme kerkelijke omstandigheden, 

wanneer men het enkel vereert of wellicht ook bekritiseert als het erfgoed van een niet 

meer actueel verleden.4 

Mogen deze opmerkingen vooropstaan bij een hartelijke kennismaking en voor een 

verklaring ingeval wij het niet helemaal met elkaar eens zouden kunnen worden. We zijn 

voor het overige nauw genoeg met elkaar verbonden om elkaar te willen verstaan en, 

sterker nog, ook te kunnen verstaan.  

En nu ga ik over op de beantwoording van enkele (slechts enkele!) van de vele mij gestelde 

vragen, die ik zo goed als ik kon thematisch5 heb geprobeerd te ordenen. 

 

I Dogmatiek en catechismus 

Dogmatiek en catechismus willen beide onderricht zijn in de christelijke leer op grond van de 

Heilige Schrift. Over deze gezamenlijke opdracht van beide valt te zeggen: ze moet in beide 

gevallen ‘pastoraal’ en ‘kritisch’ zijn en het gaat niet aan om de dogmatiek de kritische, de 

catechismus de pastorale opdracht te willen toewijzen. Beider doelstelling laat zich 

 
2 *Duits: ‘Fakultät’ resp. ‘Fakultätsleben’ 
3 *Duits: ‘direkte Gefordertheit’ 
4 *Barth in een brief aan zijn moeder Anna (foto afgedrukt bij het artikel van Jan Willem Stam, ZDTh, a.w. 34): 
“Das ganze Holland machte uns von unsern aufgewühlten Verhältnissen her gesehen, einen ungemein 
beruhigten Eindruck: friedig fliesst das Wasser in seinen Kanälen, drehen sich seine Windmühlen, gedeihen 
seine Tulpenfelder, ziehen die Wolken über seinen weiten Himmel… und diskutieren seine Theologen über alles 
Mögliche, was uns nun wirklich keine Probleme mehr sind. Aber es ist ja schön, dass es das auch noch gibt.” 
(bron: KBA 9235.90) 
5 *Duits: ‘in Problemkreise’ 



3 
 

samenvatten in het begrip van de zuivere leer. Leer: ze zijn beide pastoraal, zuivere leer: ze 

moeten beide ook kritisch zijn. Er is daarom ook in de oude kerk tussen de opdracht van de 

dogmatiek en de opdracht van de catechismus geen fundamenteel onderscheid gemaakt. 

Cyrillus van Jeruzalem, Augustinus’ Enchiridion!6 De Heidelbergse Catechismus heeft vooral 

als tekstboek voor dogmatische lezingen dienst gedaan, en omgekeerd was dé dogmatiek 

van de tijd van de Reformatie, Calvijns Institutio, een ‘catechetisch’ werk, zoals uit de naam 

al blijkt.7 

Het werkelijke onderscheid tussen dogmatiek en catechismus zou het beste omschreven 

kunnen worden met de begrippen onderzoek en leer. Tussen beide is, zoals in elke 

wetenschap en zo ook hier, slechts praktisch en niet principieel onderscheid te maken. 

Dogmatiek is de catechismus voor de ecclesia docens, dat wil zeggen voor diegenen die later 

zelf als ‘catecheten’ tot de leer geroepen zijn. Daarom ligt de nadruk in de dogmatiek op de 

bezinning, op het opwerpen van vragen en het opperen8 van antwoorden. Omgekeerd is de 

catechismus de dogmatiek van de ecclesia audiens, om te beginnen voor de jeugd, maar 

zoals in het bijzonder de catechismus van de Reformatietijd laat zien, zeker ook voor de hele 

kerk gedacht, met zijn bijzondere nadruk op de formulering van de antwoorden. Zoals de 

ecclesia docens en audiens niet theoretisch, maar slechts in actu te onderscheiden zijn, zo 

ook dogmatiek en catechismus. De dogmatiek moet in het oog houden dat er een 

catechismus is.9 Anderzijds zal de catechismus in de hand van de leraren alleen dan 

bruikbaar zijn wanneer deze leraren ook dogmatisch geschoold zijn. Vandaaruit kan ik ook 

de concrete, bijgevoegde vraag10 beantwoorden: fundamenteel moet het mogelijk en 

gerechtigd zijn dat vanuit de dogmatiek ook een antwoord van de catechismus in twijfel 

getrokken wordt.11 

 

II Dogmatiek en exegese 

Het Credo is aan de Schrift onderworpen en de dogmatiek is daarom steeds door de exegese 

te corrigeren. Zij staat onder haar controle.12 Waarbij we het nu zeker met elkaar daarover 

eens moeten worden wat onder exegese te verstaan is. De exegese, die in rangorde om zo te 

zeggen vóór de dogmatiek komt, moet een poging zijn om de Heilige Schrift te verstaan in de 

ruimte van de kerk, ze moet dus theologische exegese zijn. Daaronder versta ik een 

uitlegging en verklaring van de geschriften van het Oude en Nieuwe Testament als 

profetisch-apostolische geschriften, dus een uitlegging en verklaring die de vraag voor ogen 

heeft die aan profeten en apostelen te stellen is: in hoeverre wordt ons hier in deze tekst 

 
6 *Cyrillus van Jeruzalem (ca. 315-386) schreef catechetische homilieën, Augustinus’ (354-430) Enchyridion, 
over geloof, hoop en liefde – aan de hand van het Credo (verreweg het langst), het gebed des Heren en het 
gebod dat in de liefde zijn bestemming vindt – is een compacte verhandeling over christelijke vroomheid. 
7 *Deze eerste alinea lijkt in te gaan op de derde vraag van het Utrechtse theologische dispuut Excelsior Deo 
Iuvante, in zijn brief van 29 maart 1935. Stam, ZDTh, a.w. 19, KBA 9335.336. Zie: https://kba.karl-
barth.ch/media/web/24419. 
8 *Duits: ‘Vordringen’ 
9 *Ecclecia docens: de onderwijzende kerk, ecclesia audiens: de horende kerk, in actu: in de daad, in de praktijk. 
Zie ook voetnoot 32 bij De apostolische geloofsbelijdenis, 14v. 
10 *Zie voetnoot 7.  
11 *Zie voor deze paragraaf ook de brief van ‘Hegelianer’ (ps.) van 2 april 1935. Stam, ZDTh, a.w. 21. KBA 
9335.349. Zie https://kba.karl-barth.ch/media/web/24448. 
12 *Deze vraag verwijst naar de eerste vraag van het dispuut Excelsior Deo Iuvante, zie voetnoot 7. 

https://kba.karl-barth.ch/media/web/24419
https://kba.karl-barth.ch/media/web/24419
https://kba.karl-barth.ch/media/web/24448


4 
 

getuigenis van Gods Woord gegeven? Theologische exegese is een exegese die geschiedt 

onder een zeer bepaalde conditie, namelijk in de eerste plaats: dat de lezer van het Oude en 

Nieuwe Testament zich herinnert dat in dit boek de kerk tot nu toe Gods Woord gehoord 

heeft, en in de tweede plaats: dat deze lezer of onderzoeker in dit boek leest in de 

verwachting dat ook hijzelf in zijn tijd opnieuw Gods Woord hoort. De theologische exegese 

bevindt zich midden tussen deze herinnering en deze verwachting, overeenkomstig de tijd 

van de kerk tussen hemelvaart en wederkomst van Christus. Derhalve: de exegese, die norm 

is voor de dogmatiek, is niet een zogeheten waardevrije exegese. Die bestaat niet. Deze 

vermeende ‘waardevrijheid’, waarop een bepaald type gnosis zich pleegt te beroemen, 

betekent slechts dit, dat hier juist een andere voorwaarde wordt gesteld, die concreet 

inhoudt dat we hier niet met Gods openbaring te maken hebben, maar dat men tegenover 

datgene waar deze Schrift naar verwijst neutraal kan staan, zoals dat ook mogelijk is 

tegenover andere dingen. Deze neutraliteit, deze onbekommerdheid om Gods openbaring, 

en dus deze ‘onvoorwaardelijkheid’, is net zo’n voorwaarde als elke andere. Methodisch 

moeten we de keuze maken welke van deze voorwaarden moet gelden en in de kerk komt 

daarvoor zeker slechts één in aanmerking als zinvol en ter zake. Als er ‘kerk’ is, dan is ook de 

canon van de kerk dienovereenkomstig te lezen, dat is: met deze herinnering en deze 

verwachting. Merkt u wel dat ik bij dit alles het pretentieuze woord ‘pneumatische exegese’ 

niet in de mond heb genomen? Het is voor mij afdoende om een theologische exegese te 

vragen. 

Zulke theologische exegese nu is het criterium van alle loci13 van de dogmatiek, en 

vanzelfsprekend ook het criterium waaraan het Credo en alle Belijdenissen uit de 

kerkgeschiedenis al getoetst zijn en steeds weer getoetst moeten worden. Het 

reformatorische Schriftprincipe moet in de dogmatiek over de hele linie fundamenteel van 

kracht zijn. Wanneer het werkelijk zou gebeuren dat zo’n theologische exegese zich 

genoodzaakt zou zien om bepaalde gedeelten van het Credo te schrappen (maagdelijke 

geboorte, opstanding?), dan zou aan deze oproep zonder meer gevolg moeten worden 

gegeven. Maar de opstanding van Christus schrappen uit het Credo, dat zou alleen de wens 

kunnen zijn van een zeer on-theologische exegese. Een theologische exegese zal zonder 

meer toegeven dat het resurrexit tertia die op zo’n manier in het centrum van het 

nieuwtestamentische getuigenis staat dat men kan zeggen: dit getuigenis staat en valt met 

deze uitspraak. Een theologische exegese zou echter ook van bijvoorbeeld hemelvaart en 

maagdelijke geboorte weliswaar niet zeggen dat zij in het centrum van het 

nieuwtestamentische getuigenis staan, maar wel dat zij op een zeer opmerkelijke wijze aan 

de rand daarvan staan. Zeker is de maagdelijke geboorte omgeven met opvallende 

vraagtekens en daarom in de dogmatiek dienovereenkomstig te behandelen. 

Ik hoop dat u zich van mijn lezing niet alleen herinnert dat ik mij hier positief opstelde, maar 

ook hoe en in welk verband (res en signum!) ik dat heb gedaan. Ik ben ertoe gekomen om 

aan de maagdelijke geboorte vast te houden, doordat ik in het Nieuwe Testament vaststelde 

dat hier een soort signaal werd gegeven dat voor de oude kerk in elk geval belangrijk genoeg 

was om ook in het Credo opgenomen te worden. In de zin waarin ik u hier de leer van de 

maagdelijke geboorte heb voorgedragen, geloof ik dat zij zeker aan de vereisten van een 

 
13 *Duits: ‘Sätze’ 



5 
 

theologische exegese kan voldoen. Ik kan daarom het bezwaar dat ik mij daarmee niets zou 

aantrekken van de theologische exegese14 niet delen en moet de tegenvraag stellen of niet 

veeleer een exegese die gelooft de maagdelijke geboorte te kunnen schrappen als een on-

theologische exegese te betitelen is.15  

 

III Dogmatiek en traditie 

Bij de behandeling van dit thema schijn ik met mijn lezingen wel bijzonder misnoegen 

gewekt te hebben! Ik weet niet of ik mij rechtvaardigen kan in uw ogen, maar ik wil trachten 

u mijn positie ten opzichte van dit probleem toe te lichten. Wat is de kritische maatstaf 

tegenover de traditie?16 Onze traditie is toch wel te verstaan het geheel van de stemmen der 

vaderen. Dit koor van stemmen uit de oude kerk kan vanzelfsprekend onder geen 

omstandigheden in aanmerking komen als een tweede openbaringsbron (zoals in de rooms-

katholieke kerk, waarin consequent het ‘leerambt’ als derde openbaringsbron er nog bij 

komt). Daarop moeten wij ‘nee!’ zeggen. Het Concilie van Trente, dat de traditie op gelijke 

wijze als de heilige Schrift als openbaringsbron heeft erkend, en het Vaticaanse Concilie met 

het dogma van de onfeilbaarheid van de paus tonen de zelfapotheose van de kerk, die een 

van de meest zwaarwegende en onoverzienbare dwalingen van de katholieke kerk is. Het 

reformatorische Schriftprincipe stelde ter onderscheiding daarvan de kerk voortdurend 

onder de autoriteit van het profetisch-apostolische Bijbelwoord en wel zo dat in deze 

menselijke onderscheiding van kerk en heilige Schrift als de lerares van de kerk het blijvende 

voortdurende onderscheid tussen de Heer van de kerk en de kerk als verzameling van de 

gelovigen op aarde tot uitdrukking komt. Deze scheidslijn17 tussen Schrift en kerk, die 

veelbetekenend verwijst naar de scheidslijn tussen de kerk en haar Heer, is in het rooms-

katholicisme overgestoken.18 Traditie is niet openbaring. Toch is echter te zeggen, en wel in 

overeenstemming met onze oud-kerkelijke en reformatorische vaderen te zeggen: het kan er 

de kerk van geen enkel tijdvak om gaan om zo te zeggen met een sprong over de eeuwen 

heen rechtstreeks (al naar gelang ieders goede ogen en open hart) bij de Bijbel aan te 

knopen. Dat is het biblicisme, dat veelbetekenend juist in de 18de en 19de eeuw steeds weer 

is opgedoken als de mogelijkheid om met een groot afwerend gebaar Nicenum, orthodoxie, 

scholastiek, kerkvaders, belijdenissen af te wijzen en zich ‘alleen aan de Bijbel’ te willen 

houden! Ik denk aan G. Menken, J.T. Beck, [J.C.K. von] Hofmann uit Erlangen, Adolf 

Schlatter,19 allen merkwaardig genoeg geniale mensen! Opmerkelijk genoeg heeft deze 

handelwijze, die zo consequent aan het Schriftprincipe schijnt vast te houden, er steeds 

weer toe geleid dat een rijkelijk moderne theologie daarvan het resultaat was! Want deze 

 
14 *Ook in de in voetnoot 9 genoemde brief. 
15 *Zie voor de gedeelten over maagdelijke geboorte, opstanding en hemelvaart in deze paragraaf ook vraag 5 
van de brief van J. v.d. Hoff van 31 maart 1935. Stam, ZDTh, a.w. 19. KBA 9335.340. Zie https://kba.karl-
barth.ch/media/web/24426. Zie ook vraag 5 van ‘Hegelianer’, zie voetnoot 10, en de laatste vraag van D.G. 
Molenaar in zijn brief van 27 maart 1935. Stam, ZDTh, a.w. 18. KBA 9335.328. Zie https://kba.karl-
barth.ch/media/web/24405. 
16 *Deze passage gaat in op de tweede vraag van het dispuut Excelsior Deo Iuvante, zie voetnoot 7. 
17 *Duits: ‘Schranke’ 
18 *Deze zinnen gaan in op vraag 3 van ‘Hegelianer’, zie voetnoot 10. 
19 *Resp. de opwekkingstheoloog Gottfried Menken (1768-1831), de orthodoxe, anti-modernistische theoloog 
Johann Tobias Beck (1804-1878), de systematische theoloog en kerkhistoricus Johann Christian Konrad von 
Hofmann (1810-1877) en Adolf Schlatter (1852-1938), een vooraanstaand nieuwtestamenticus. 

https://kba.karl-barth.ch/media/web/24426
https://kba.karl-barth.ch/media/web/24426
https://kba.karl-barth.ch/media/web/24405
https://kba.karl-barth.ch/media/web/24405


6 
 

vastbesloten ‘biblicisten’ hadden ook de filosofie van hun tijdgenoten in het hoofd, 

benaderden daarmee de Schrift en hebben daarom zeker niet minder dan de kerkvaders en 

scholastici zichzelf ingelezen in de Bijbel.20 Ze waren weliswaar vrij van het kerkelijke dogma, 

maar niet van hun eigen dogma’s en concepties. Luther en Calvijn zijn zo niet met de Bijbel 

te werk gegaan. En ook wij moeten dit niet doen. De Bijbel wordt in de kerk gelezen en 

wordt door de kerk gehoord. Dat betekent dat wij, doordat wij de Bijbel lezen, ook horen 

moeten wat de kerk tot nu toe – de kerk die van mijn persoon onderscheiden is – uit de 

Bijbel gelezen en gehoord heeft. Mogen we daaraan achteloos voorbijgaan? Hebben de 

grote leraren van de kerk, hebben de concilies niet een – zeker niet hemelse – maar in elk 

geval aardse, menselijke ‘autoriteit’? Hier moet men niet te snel het hoofd over schudden. 

Naar mijn inzien staat de hele kwestie van de traditie onder het vijfde gebod: eert uw vader 

en uw moeder! Zeker, dat is een begrensde autoriteit: wij hebben God meer te 

gehoorzamen dan vader en moeder. Maar wij hebben ook vader en moeder te 

gehoorzamen. En zo zou ik graag al diegenen die opgewonden raken als zij de woorden 

orthodoxie, concilie, catechismus horen, willen toeroepen: lieve vrienden, wind je niet op! 

Het gaat niet om gebondenheid en onvrijheid, het gaat alleen daarom dat, zoals u hopelijk 

vader en moeder gehoorzaamt, ook een gehoorzaamheid jegens het kerkelijke verleden, 

jegens de ‘ouderen’ in de kerk vereist is. Dat is heel eenvoudig een rangorde. Wij kunnen 

toch niet het jaar 1935 als een absoluut begin markeren, als het ware een creatio ex nihilo 

willen voltrekken! In deze gehoorzaamheid jegens het kerkelijke verleden kan men nog 

steeds een zeer vrije theoloog zijn. Maar men moet weten dat men als lid van de kerk, 

behorend tot de congregatio fidelium, niet mag spreken zonder te hebben gehoord. De 

reformatoren wisten dat. Zij weten dat ze in de belijdenissen verwijzen naar de concilies van 

de oude kerk en ook inhoudelijk lijdt het geen twijfel dat zij zich beriepen op de inzichten 

van het kerkelijke verleden.21 Zou bijvoorbeeld de rechtvaardigheidsleer te begrijpen zijn 

zonder het trinitarische en christologische dogma? 

En nu zou ik u eens willen vragen: wat bedoelt u eigenlijk als u het woord ‘orthodoxie’ 

gebruikt? Enkele vragen in deze richting kwamen mij enigszins ouderwets voor.22 Wij hebben 

dat in Duitsland ook gekend, deze boeman23 van de ‘vrije’ theoloog. Maar dat is een 

vogelverschrikker24 waarmee men wellicht ook in Holland zou moeten ophouden! 

‘Orthodoxie’ betekent: overeenstemming met de vaderen en de concilies. Als zodanig kan zij 

nooit een doel op zichzelf zijn. Repristinatie is onzin.25 Maar waar de ‘orthodoxie’ op zo’n 

verschrikte toon wordt afgewezen, daar rijst de vraag of deze afwijzing niet wellicht uit een 

eigen ‘orthodoxie’ voortkomt, wellicht voortkomt uit bepaalde denkgewoonten van de 19de 

 
20 *Gaat in op vraag 4 over evt. ‘biblicisme’ bij Barth van W. Timmer in zijn brief van 1 april 1935. Stam, ZDTh, 
a.w. 20. KBA: 9335.343. Zie https://kba.karl-barth.ch/media/web/24437.  
21 *In reactie op een vraag van W. Hausrath, in een brief van 1 april 1935. Stam, ZDTh, a.w. 20. KBA: 9335.334. 
Zie https://kba.karl-barth.ch/media/web/24433. 
22 *Verwijst wellicht naar de vraag van F.W. Teding van Berkhout: “Waarom sluit u bij alle belangrijke kwesties 
de ‘Griekse orthodoxie’ uit als gesprekspartner?” Brief van 2 april 1935. Stam, ZDTh, a.w. 20. KBA: 9335.348. 
Zie https://kba.karl-barth.ch/media/web/24451. 
23 *Duits: ‘Kinderschreck’ 
24 *Duits: ‘Vogelscheuche’ 
25 *Repristinatie, meestal pejoratief gebruikt: het opnieuw opnemen van oude woorden en begrippen voor 
soms nieuwe betekenissen. 

https://kba.karl-barth.ch/media/web/24437
https://kba.karl-barth.ch/media/web/24433
https://kba.karl-barth.ch/media/web/24451


7 
 

en 20ste eeuw, die ook zeer wel een dogma kunnen vormen. Er is ook een kerk van dit dogma 

– met veel kapellen zelfs! – maar dat men nu onvoorwaardelijk tot deze kerk zou moeten 

behoren, dat is echt niet gezegd. Als men daarover helder zou zijn dat ook hier sprake is van 

een binding, zou men zeker ook de ‘binding’ aan het kerkelijke verleden als een in elk geval 

respectabele zaak kunnen laten gelden. Hoe meer men luistert en zich vrijmaakt van de 

waan dat de wereld zou beginnen met de eigen persoon, des te meer zal men ontdekken dat 

die vaderen iets wisten en dat die gesmade ‘orthodoxen’ van pakweg de 17de eeuw 

theologen van formaat waren. En het kan iemand zelfs overkomen dat hem de moderne 

theologische literatuur daarnaast ietwat verschaald en een beetje saai overkomt. U moet dat 

experiment maar eens zelf doen. Ik ben ook ooit liberaal geweest en ken de betovering! 

Mij is nu gevraagd naar de maatstaf waaraan de traditie te meten is.26 Het kan in elk geval 

niet erom gaan dat men zijn poorten wijd openzet en nu willekeurig hele hooiwagens vol 

oude leer binnen laat rijden! Ook in het verleden waren zuivere en onzuivere leer zeer 

vermengd. De norm die onze selectie bepaalt is de heilige Schrift. Zij is het doel van de studie 

en tegelijk het criterium van de studie van het kerkelijke verleden. Bij het lezen van de 

geschriften van de ‘vaderen’ staat mij steeds het getuigenis van de heilige Schrift voor ogen, 

ik neem aan wat mij dit getuigenis verheldert, ik wijs af wat het weerspreekt. Zo wordt 

daadwerkelijk een selectie gemaakt, maar in elk geval niet een selectie naar mijn individuele 

smaak, maar naar mijn kennis van de heilige Schrift. 

 

IV Dogmatiek en filosofie 

Als wij onze mond opendoen, dan bevinden wij ons op het terrein van de filosofie. Dat dit 

ook geldt voor de christelijke prediking en dogmatiek herinnert ons aan de ‘vleeswording 

van het Woord’. De regel die voor de theoloog moet gelden mag in de eerste plaats luiden: 

mij is alles veroorloofd. Mij is het bijvoorbeeld – ik antwoord op een vraag – veroorloofd om 

over ‘noëtisch’ en ‘ontisch’ te spreken.27 Mij is alles veroorloofd, maar – mij zal niets 

gevangen nemen. Wat zou dat echter inhouden: jezelf gevangen laten nemen? Wanneer wij 

spreken in menselijke begrippen en dus in de begrippen van een bepaalde filosofie, dan 

ondernemen we als theologen iets gevaarlijks. Het kan gebeuren dat de begrippen die men 

om zo te zeggen alleen formeel gebruikt al een bepaalde inhoud hebben die meetrilt en die 

eventueel de theoloog een denkweg wijst die niets te maken heeft met wat hij als theoloog 

te zeggen heeft. Men heeft uit dit probleem van de theologische taal van oudsher een 

uitweg gezocht door theologie en filosofie als twee partners tegenover elkaar te stellen. Dit 

drama werd op de meest veelvuldige wijze opgevoerd. Men zei dan wel eens: de te 

gebruiken filosofische begrippen moesten eerst als zodanig ‘gezuiverd’ worden!28 en gaf 

daarmee de vooronderstelling dat er twee openbaringsbronnen zijn: rede en geschiedenis 

aan de ene, de heilige Schrift aan de andere kant. Is deze conceptie van de verhouding van 

theologie en filosofie fundamenteel onjuist, dan rest alleen de volgende stand van zaken: als 

 
26 *Wellicht in antwoord op een vraag van het Utrechtse dispuut Excelsior op 29 maart 1935, zie voetnoot 9, 
hoewel het woord ‘maatstaf’ er niet in voorkomt en dat zou wel te verwachten zijn gezien wat Barth schrijft. 
27 *Verwijst naar de derde vraag in de brief van Roel Houwink van 29 maart 1935. Stam, ZDTh, a.w. 19. KBA: 
9335.335. Zie https://kba.karl-barth.ch/media/web/24415. Zie ook De Apostolische Geloofsbelijdenis, voetnoot 
302, 82v. 
28 *In reactie op de eerste vraag van J. v.d. Hoff, zie voetnoot 13. 

https://kba.karl-barth.ch/media/web/24415


8 
 

theoloog heb ik mijn taal, hoe die ook mag zijn, en benader daarmee een onderwerp dat mij 

in het getuigenis van de heilige Schrift ontmoet. Doordat ik mij dit getuigenis toe-eigen ben 

ik niet vrij van alle filosofie, maar ook niet gebonden aan een bepaalde filosofie. Mij is alles 

veroorloofd, maar het moet mij niet gevangen nemen. Het wordingsproces van theologische 

kennis zal inhouden dat ik mijn denken en taal uitsluitend laat bepalen door mijn onderwerp. 

Het Woord is niet aan de menselijke vooronderstellingen, maar de menselijke 

vooronderstellingen zijn aan het Woord onderworpen. Natuurlijk zijn deze menselijke 

vooronderstellingen niet uit te wissen, maar er is een verschil of ik de sarx van mijn 

intelligentia zich vooraf systematisch laat versterken, dan wel of ik de causa divina laat 

beslissen over de intelligentia. Er zal voor gezorgd zijn dat de menselijke vooronderstellingen 

er ook altijd zijn, maar ik moet als theoloog weten dat ik hier geen synthese te voltrekken 

heb, maar een weg te gaan heb van de beheersende zaak naar de dienende vorm. Op deze 

weg, in deze beweging moet de echte theologische begripsvorming tot stand komen. Ook zo 

zullen zich nog steeds genoeg ongevallen voordoen, maar in principe is daarmee toch een 

richting gewezen waar de theologie noch de filosofie geweld wordt aangedaan. Het verdient 

dus voor de theoloog praktisch aanbeveling om zich aan generlei begrip al te vasthoudend 

en al te principieel te binden, dat is: het is aan te bevelen om zich op geen enkele 

begrippentaal systematisch vast te leggen. U weet allen hoe graag wij ons in dit opzicht 

vastleggen en hoe gemakkelijk dan bepaalde sporen ontstaan waarin onze gedachten lopen 

en als zodanig een eigen gewicht krijgen, dat zij in de theologie nooit mogen hebben. Een 

voorbeeld: uit uw midden kwam de klacht naar voren dat ik de taal van de Römerbrief niet 

meer zou spreken.29 U zou integendeel dankbaar moeten zijn dat ik u tegenwoordig niet 

meer lastigval met ‘holle ruimte’ en ‘doodslijn’30! Destijds heeft dat zijn dienst bewezen, nu 

zou het verwarrend en vervelend zijn als ik daaraan zou vasthouden. Ik hoop zeer dat ik over 

vijf of tien jaar weer een andere taal dan vandaag kan spreken en dan ook moet spreken. Ik 

zou dus willen aanraden om deze klaagzang niet voort te zetten. Destijds wilde ik niets 

anders dan werkelijk de Romeinenbrief van Paulus uitleggen. Dat geschiedde deels in een 

merkwaardige korst31 van kantiaans-platonische begrippen. Ik moest destijds deze begrippen 

wel gebruiken, maar wanneer men mij vandaag wilde zeggen dat ik die zou moeten 

gebruiken, zou ik stellig nee zeggen. 

Mij is voorts op een strenge toon voorgehouden dat de dogmaticus zich bij zijn uitspraken 

zou moeten ‘verantwoorden’ voor de filosofie.32 Daarvan zeg ik eveneens: nee! De 

dogmatiek heeft zich alleen te verantwoorden voor God in Jezus Christus, concreet: voor de 

Heilige Schrift in de ruimte van de kerk. Ze heeft zich zeker er ook voor te verantwoorden 

dat zij begrijpelijk spreekt, maar nooit komt het zo ver dat de een of andere filosofie hier tot 

norm verheven zou worden. Het is een misverstand te geloven dat ik in de Römerbrief 

kritisch-bewust te werk ben gegaan, mij oriënterend aan het denken van de moderne mens. 

Ik heb als modern mens getracht mij aan het woord van Paulus te onderwerpen. Het kan 

niet anders zijn dan dat de dogmatiek zich afzet tegen elke filosofie, hoe passend ze ook zou 

 
29 *In de brief van ‘Hegelianer’ (ps.) van 2 april 1935. Zie voetnoot 10.  
30 *Duits: ‘Hohlraum’ en ‘Todeslinie’, vaak voorkomende begrippen in Barths Römerbrief. 
31 *Duits: ‘Kruste’, letterlijk: korst, (wond)roof, wellicht vrijer te vertalen met ‘brij’ of ‘mengelmoes’. 
32 *In antwoord op een opmerking en een vraag uit de brief van ‘Philalethes’ (ps.) van 28 maart 1935. Stam, 
ZDTh, a.w. 18. KBA 9335.333. Zie https://kba.karl-barth.ch/media/web/24410. 

https://kba.karl-barth.ch/media/web/24410


9 
 

mogen zijn. De theologie moet feitelijk protest aantekenen tegen elke vorm van realisme en 

idealisme. De betekenis van alle beelden en alle begrippen ligt voor haar niet in de beelden 

en begrippen zelf, maar heeft in God haar oriëntatiepunt. Onze denk- en taalbewegingen 

kunnen slechts een secundaire betekenis hebben en als bewegingen van het schepsel 

onmogelijk samenvallen met de waarheid Gods, van waaruit er waarheid in de wereld is.33 

Het goede waarvan de theologie te spreken heeft, is aan geen enkele andere maatstaf 

onderworpen dan die van haar object. Dat daarbij voortdurend de mogelijkheid bestaat dat 

wat gezegd wordt ‘niet verstaan’ wordt, dat kan niet worden uitgesloten. Ook de Heilige 

Schrift verstaan wij zeer dikwijls niet. Een of andere filosofie kan ons echter in geen geval de 

sleutel bieden. Ook op de vraag naar de ‘rechte’ taal van de theologie is uiteindelijk slechts 

met gebed en met het geloofsleven te antwoorden. 

 

V Exegese en geschiedwetenschap 

We spraken reeds over het begrip theologische exegese, die de Schrift verstaat als getuigenis 

van Gods openbaring, dat is: als verwijzing naar een werkelijk, in de tijd en in de ruimte zich 

voltrekkend gebeuren, en wel een gebeuren dat rechtstreeks gefundeerd is in de 

barmhartigheid van God, die tot ons mensen spreken en aan ons mensen handelen wil.34 Als 

zulk een werkelijk, maar in de barmhartigheid, in de wil van God gefundeerd gebeuren wil 

het object van het Bijbelse getuigenis begrepen zijn. Die twee zijn niet van elkaar te 

onderscheiden. Het zijn zo te zeggen twee niveaus, twee vlakken die elkaar snijden. Bijbelse 

exegese kan fundamenteel slechts uitleg van de tekst zijn die de Heilige Schrift biedt. Het kan 

niet haar opdracht zijn om achter het getuigenis van deze tekst te willen teruggaan. Maar zij 

herhaalt al uitleggend wat het getuigenis als zodanig zegt, wat de profeten en apostelen 

betuigen van ‘de grote daden Gods’. Nu is er ook een andere manier om dit gebeuren en dit 

getuigenis van het gebeuren te beschouwen. Er bestaat ook een on-theologische exegese. Zo 

is er de grote onderneming van de moderne geschiedwetenschap. Daaronder zou ik de 

poging willen verstaan om uit berichten over verleden gebeurtenissen door zo goed 

mogelijke uitzuivering van alles wat in deze berichten de inbreng van de verteller is, datgene 

uit te pellen wat nu ‘werkelijk’, dat is: wat, als door mensen gedaan en beleefd, het object 

van de berichten vormt. En nu wordt de poging ondernomen om dit object tevoorschijn te 

halen door het gebruik van de categorieën van de historische relatie en de historische 

analogie. Daaraan wordt het bedoelde bericht gemeten, zij zijn het criterium of dan toch het 

waarschijnlijkheidscriterium daarvoor hoe de berichten onderscheiden en gewaardeerd 

moeten worden. Op grond daarvan wordt daarna het bericht dan of als historie of echter als 

mythe, sage of legende aangeduid. Komt het bericht niet overeen met deze criteria, dan 

spreekt de historicus van mythe, sage of legende.35 Het gaat in de moderne 

geschiedwetenschap om een waarschijnlijkheidsberekening, die op een sterk toegespitst 

waarheidsbegrip berust. De voorstelling van een in de geschiedenis handelende en in de 

geschiedenis zich betuigende God is in hun categorieën niet voorzien. Nochtans kan er nu 

geen fundamenteel beletsel zijn om dit proces van de moderne geschiedwetenschap ook op 

de Bijbel toe te passen. De Bijbel is immers ook een document humain. Dat valt niet te 

 
33 *Verwijst naar vragen in de brief van Roel Houwink, zie voetnoot 24. 
34 *Wellicht een reactie op vraag 4 van F.W. Teding van Berkhout, zie voetnoot 19.  
35 *In antwoord op een vraag uit de brief van D.G. Molenaar, zie voetnoot 13.  



10 
 

loochenen en ook de daaruit voortkomende consequenties zijn zeker niet zomaar aan te 

vechten. Waarom zou de geschiedwetenschappelijke methode niet ook het onderzoek en de 

uitleg van de tekst van de Schrift haar specifieke diensten kunnen aanbieden? Ook de 

theologische exegese kan van haar zeer specifieke dingen leren. En het is niet in te zien 

waarom deze methode als zodanig voor de theologische academie halt zou moeten houden. 

Waarom zou ze niet benut worden om de theologische exegese haar diensten te verlenen? 

Als ze er maar geen aanspraak op maakt de methode voor de exegese te zijn! Zij kan alleen 

een bepaald procedé zijn, dat onder andere zich ook op de Bijbel laat toepassen en dat juist 

in zijn ‘atheïstische’ karakter zuiverend dienst kan doen. De Bijbel is een menselijk 

document, midden in de totale religiegeschiedenis. De moderne geschiedwetenschap stelt 

ons in staat om dit menselijke als menselijk en dus juist zo als getuigenis te verstaan, een 

mogelijkheid waarover de reformatoren bijvoorbeeld nog niet konden beschikken. Natuurlijk 

duiken er nu problemen op. De methode van de moderne geschiedwetenschap kan alleen 

daarom al niet identiek zijn met theologische exegese, omdat ze steeds de vraag moet 

stellen naar het menselijke gebeuren als zodanig. En wanneer dat niet als zodanig te kennen 

is, dat moet zij terughoudend zijn met positieve uitspraken. En verder: zij kan er niet mee 

volstaan om teksten uit te leggen, maar moet vanuit de teksten tot de zaak willen 

doordringen. De theoloog is dus bijvoorbeeld als het gaat om een hoofdstuk van het 

Mattheüs- of het Johannes-evangelie anders bezig dan de historicus. Voor hem is het 

beslissende de tekst als zodanig, terwijl de historicus, abstraherend van de tekst, ernaar zal 

vragen “hoe het geweest is”. Dan zijn er geen botsingen tussen theologische exegese en 

geschiedwetenschap wanneer de geschiedwetenschap de inhoud van een tekst als historisch 

erkent. Anders ligt de zaak wanneer de historicus meent te moeten spreken van ‘sage’ of 

‘legende’. Ik zou toch denken dat er geen reden is voor de theoloog om hier te protesteren. 

Beide begrippen betekenen toch duidelijk in de eerste plaats slechts dit, dat het hier om 

berichten over een gebeuren gaat dat als menselijk gebeuren problematisch is, dat door 

menselijk denken met gebruik van de categorieën van de relatie en de analogie, dus onder 

de voorwaarde vanuit dat ingeperkte waarheidsbegrip, moeilijk zo niet ‘onmogelijk’ 

voorstelbaar te maken is. Waren toch de theologen van de 19de eeuw maar niet van hun 

kant voor de historische denkwijze bezweken, maar gewoon bij de wijsheid van de vaderen 

gebleven: “Het staat geschreven!” Dan was de hele kwestie van exegese en 

geschiedwetenschap niet zo ingewikkeld geworden. Het protest van de theoloog kan, strikt 

genomen, pas daar inzetten waar de historicus van “mythe” spreekt.36 Aan een als ‘mythe’ te 

begrijpen bericht ligt geenszins een gebeuren ten grondslag, ook niet als een ‘uitspraak’ die 

is geschied. Maar hier gaat het om een fantasiebeeld van de mens, een speculatie over God 

en mens. De invoering van het begrip mythe moet de theologie als aanval op haar 

vooronderstelling zien. Hier kan zij de historische methode slechts afwijzen. Het gesprek 

tussen exegese en geschiedwetenschap kan echter desondanks door blijven gaan; zoals 

bekend vinden de interessantste gesprekken vaak daar plaats waar men niet meer met 

elkaar praat! De theoloog mag dan de historicus wellicht vragen of hij niet misschien dáárom 

in de Bijbel mythen vindt, omdat hij zelf een al te mythische denker is, zoals er nauwelijks 

ooit een denken zo mythisch is geweest als dat van de 19e en 20ste eeuw, enzovoort. 

 
36 *Deze vraag komt ook uit de in de vorige voetnoot genoemde brief.  



11 
 

Wij mogen ons er niet over verbazen dat we in de Bijbel steeds teksten tegenkomen die 

tegen het waarheidsbegrip van de geschiedwetenschap niet bestand zouden kunnen zijn, 

maar die de historicus slechts als ‘sage’ of ‘legende’ zal kunnen aanduiden. Maar juist deze 

teksten maken ons erop opmerkzaam dat het in de Bijbel weliswaar wel om een gebeuren, 

maar juist om het gebeuren van de grote daden van God gaat. Qualiter? totaliter aliter37 dan 

ieder ander gebeuren! Meer valt dan niet te zeggen en ik zal me er wel voor hoeden om 

bijvoorbeeld over de maagdelijke geboorte ook maar één woord toe te voegen aan wat er 

staat. Een verklaring, een zichtbaar maken in historische zin, dat zou hier uitgesloten moeten 

zijn. 

En nu werd mij uit uw midden in dit verband concreet de specifiek Hollandse vraag gesteld: 

heeft de slang in het paradijs ‘werkelijk’ gesproken?38 Ik zou mij er beslist tegen verzetten 

om dit gebeuren met ‘mythe’ aan te duiden. Maar ik kan het anderzijds ook niet in de zin 

van de geschiedwetenschap als ‘historisch’ aanduiden, want een sprekende slang – nou ja, 

dat kan ik mij (van al het andere afgezien!) even weinig voorstellen als ieder ander. Maar ik 

zou wel de lieve vrienden van de sprekende slang vragen of het niet beter zou zijn eraan vast 

te houden dat nu eenmaal ‘geschreven staat’ en dus zich ervoor te interesseren wat de slang 

gesproken heeft. Dat schijnen mij heel gewichtige en betekenisvolle woorden te zijn, die ik in 

geen geval in de Bijbel zou willen missen. Wat de slang zegt is de uitnodiging aan de mens 

om zich tegenover God op te stellen met de juist voor het probleem van de theologische 

exegese zo belangrijke vraag: zou God gezegd hebben?39 Waar deze vraag wordt gehoord, 

daar moet men bedoelen om gelijk God te zijn, daar moet van de vrucht gegeten worden. 

Daar staat de mens al te reflecteren op het Woord van God en zal hij hem ook zeker niet 

gehoorzaam zijn. Zowel kritisch als ook apologetisch daarboven te staan, dat zou men 

achterwege moeten laten. Dat wij het niet achterwege laten, dat bewijst zeer evident: de 

slang heeft werkelijk gesproken, jazeker!40 

 

VI De regering van de kerk 

Met betrekking tot de door u in dit verband gestelde vragen kan ik slechts nadrukkelijk 

wijzen op het woord van Jezus: Mij is gegeven alle macht in hemel en op aarde.41 Die dat 

zegt is de Heer zowel van de kerk als ook van de wereld. Maar Jezus Christus zal ons steeds 

slechts openbaar kunnen zijn als de Heer van de kerk, als de Heer van de wereld is hij voor 

ons verborgen.42 We kunnen zijn regering niet aflezen uit het wereldgebeuren, zo zeker als 

 
37 *Latijn: ‘Hoe dan? Totaal anders…’ Karl Barth, GA II/2012, 510n14 biedt de vindplaats bij Paul Jaeger, 
Innseits: zur Verständigung über die Jenseitsfrage. Tübingen: Mohr 1917, 111: “Nach der Legende, in der ein 
verstorbener Mönch seinem Mitbruder erscheint und auf dessen Frage nach dem qualiter des ewigen Lebens – 
so, wie wir es und vorgestellt haben? anders? ‘taliter?‘, ‘aliter?’ – antwortet: ‘totaliter aliter‘.“ 
38 *Dé vraag die de gereformeerde kerken in Nederland bezighield in de jaren ‘20, de vraag die op de Synode 
van Assen in 1926 met ‘ja’ werd beantwoord. Dat leidde tot het vertrek van enkele spraakmakende 
predikanten (onder wie Geelkerken, Buskes, Smelik, Kroon, Ter Schegget), die daarna de Gereformeerde 
Kerken in Hersteld Verband oprichtten. Na 1945 ‘herstelde’ dit kerkgenootschap ‘het verband’ met de 
Nederlandse Hervormde Kerk. De vraag werd gesteld in de in voetnoot 13 genoemde brief van D.G. Molenaar. 
39 *Duits: ‘sollte Gott gesagt haben?’ SV: ‘Is het ook dat God gezegd heeft…’ Genesis 3: 1. 
40 *Zie ook vraag 4 in de brief van ‘Hegelianer’, zie voetnoot 10. 
41 *Mattheüs 28: 18. Deze paragraaf reageert o.a. op de eerste vraag van W. Coenraad in zijn brief van 23 
maart 1935. Stam, ZDTh, a.w. 18. KBA: 9335.318. Zie https://kba.karl-barth.ch/media/web/24386. 
42 *Zie vraag 5 van W. Timmer, zie voetnoot 17. 

https://kba.karl-barth.ch/media/web/24386


12 
 

wij ook daar met geen andere macht te maken hebben dan met die van hem. In geen geval 

kan dit echter betekenen dat ons twee gezichtspunten gegeven zouden zijn, zoals naar het 

parool dat, zoals men mij vertelde, eens in Holland werd gegeven: 1. Er staat geschreven, 2. 

Er is geschied!43 Wij kunnen alleen in de Heer van de Schrift en daarmee van de kerk de Heer 

van de geschiedenis zoeken en vereren. En wanneer wij de Heer van de wereld gehoorzaam 

willen zijn, zo kan dit alleen geschieden doordat wij de Heer van de kerk gehoorzamen. Gods 

voluntas revelata en voluntas arcana44 kunnen niet van elkaar onderscheiden worden. Dus 

geen geschiedenisgeloof, geen geschiedenisduiding, geen geschiedenisfilosofie mag zich 

hierin mengen: in het wereldgebeuren moeten wij leren horen naar het Woord, moeten wij 

de Schrift, moeten wij Christus gehoorzaam zijn.45 

Jezus Christus regeert echter zijn kerk als de opgestane, als hij die zijn leerlingen als 

overwinnaar van de dood tegemoet getreden is door zijn woord en zijn geest die hij hun 

gegeven heeft.46 Wie jullie hoort, die hoort mij! [Luk. 10: 16] Christus regeert zijn kerk door 

de Heilige Schrift. “Ik ben bij jullie alle dagen tot  het einde der wereld!” Dat betekent 

concreet: Ik ben bij jullie in dit getuigenis! De Schrift regeert de kerk, daarmee is elk pauselijk 

gezag in de kerk uitgesloten. De mensen rest alleen de dienst aan het woord van God, geen 

heerschappij die Christus van zijn positie verdringen kan. De heerschappij berust alleen bij 

Jezus Christus zelf, respectievelijk bij het getuigenis van hem dat de kerk opgedragen is 

steeds opnieuw te laten spreken. Alle ‘kerkbestuurlijke’ daden kunnen daarom in wezen 

slechts de daad van de vernieuwing van het kerkelijke bestuur zijn dat uitsluitend in handen 

van Jezus Christus zelf ligt.47 

 

VII Communio sanctorum 

a) Men heeft mij gewezen op artikel 27 van de Confessio Belgica, waarin de kerk omschreven 

is als coetus omnium vere fidelium Christianorum, met de opvatting dat het beter zou zijn 

vast te houden aan de communio der sancti, omdat bij de uitleg als [communio der] sancta48 

de zekerheid des geloofs geschokt zou kunnen worden. Nu is het echter zo dat deze 

formulering van artikel 27 in de Confessio Belgica aangevuld wordt door een betrekkelijke 

bijzin: qui totam suam salutem in uno Jesu Christo expectant, sanguine ipsius abluti, et per 

Spiritum eius significati atque obsignati.49 In deze bijzin wordt gewezen op de grote 

objectieve sancta, op het handelen van Jezus Christus. Het is onmogelijk de sancti te 

beschrijven zonder deze verwijzing naar de sancta. Heidelbergse Catechismus vraag 55!50 

 
43 *Parool van de 19de-eeuwse historicus en staatsman Guillaume Groen van Prinsterer. In het woord vooraf 
van Ongeloof en Revolutie – eene reeks van historische voorlezingen. Leiden: Luchtmans 1847, XI. 
44 *Latijn: Gods geopenbaarde wil en Gods verborgen wil (Calvijn, Institutio I.17.2). 
45 *Verwijst naar de brief van G. Barger van 3 april 1935. Stam, ZDTh, a.w. 21. KBA: 9335.3595. Zie 
https://kba.karl-barth.ch/media/web/24454.  
46 *Een reactie op opmerking/vraag 5 van ‘Hegelianer’, zie voetnoot 10. 
47 *Reageert op de tweede vraag van W. Coenraad, zie voetnoot 38. 
48 *Sancta: zowel een meervoud in het Latijn: de heilige zaken, als het vrouwelijke enkelvoud, verwijzend naar 
de sancta ecclesia van het Credo. Zie ook voetnoot 472 in De Apostolische Geloofsbelijdenis, 153v. 
49 *Nederlandse tekst: “een heilige vergadering van mensen die waarachtig in Christus geloven, die al hun 
zaligheid verwachten van Jezus Christus, gewassen door zijn bloed, geheiligd en verzegeld door de Heilige 
Geest.” 
50 *Heid. Cat. vr. 55: Wat verstaat gij door ‘de gemeenschap der heiligen’? Antwoord: Eerstelijk dat de 
gelovigen, allen en een iegelijk, als lidmaten aan den Heere Christus en al Zijn schatten en gaven gemeenschap 

https://kba.karl-barth.ch/media/web/24454


13 
 

Confessio Augustana artikel VII: congregatio sanctorum, in qua evangelium pure docetur et 

sacramenta recte administrantur.51 De vocatio interna berust op een vocatio externa, 

daarheen verwijzen de sancta.52 Het staan in de kerk kan alleen maar een staan zijn in de 

genade en zo in de gemeenschap van de schatten die aan de kerk zijn toevertrouwd. Als men 

geïsoleerd van sancti wil spreken, dan zou men in de uitleg van het begrip ‘kerk’ op een 

gevaarlijke wijze het begrip ‘congregationalisme’ naderen, om ten slotte waarschijnlijk bij 

het begrip ‘religieus genootschap’ uit te komen.53 

b) Er werd mij in dit verband opmerkelijk genoeg ook de omgekeerde vraag gesteld.54 Die 

wilde alleen maar weten van de sancta en wel de sancta begrepen als sacramenta. Zeker 

behoren ook de sacramenten tot de sancta. Maar ik wil graag eerst tot behoedzaamheid 

manen en in genen dele sancta uitsluitend met sacramenta interpreteren. Sancta omvat hier 

de goddelijke akte van de openbaring en van de verzoening en het op deze akte in de Heilige 

Geest gegrondveste bestaan van de kerk in de tijd, in de wereld, in de geschiedenis, en wel 

kerk verstaan als totaliteit van tekenen, signa, die hier opgericht zijn: de verzameling der 

fideles, de prediking, de sacramenten, de Bijbel, die alle verwijzen naar deze goddelijke akte. 

Men zou, op deze wijze verstaan, wel kunnen zeggen dat de kerk de sacramentele ruimte is, 

dat wil zeggen de ruimte van de signa. De ruimte van de kerk is begrensd door de 

sacramenten; de weg van de christen is de weg van de doop naar het avondmaal, zoals de 

kerk onderweg is van de herinnering naar de verwachting. En in zoverre laat zich het geheel 

hier ook wel onder het begrip van het sacrament verklaren en beschouwen. Maar geen 

moment mag men vergeten dat het de coetus fidelium is die deze ruimte vormt. Er is niet 

één objectiviteit op zichzelf, dat zou een filosofeem55 zijn. De kerk is niet alleen ruimte, zij is 

ecclesia. Zij is congregatio sanctorum, dat is: vergadering van mensen, die deze tekenen zien, 

die daardoor opgeroepen worden, die met betrekking tot deze tekenen de grote 

mogelijkheid van het geloof hebben. Wij kunnen niet van de vocatio externa spreken zonder 

tegelijk ook van de vocatio interna te spreken.56 Men mag de sancta net zo min van de sancti 

losmaken als omgekeerd. En zo zou ik de beide laatste vragenstellers willen opwekken om 

elkaar wederzijds te corrigeren, om zo beiden het juiste te raken. 

c) Mij werd ten slotte gevraagd naar het domein van de communio sanctorum, in het 

bijzonder of de engelen tot dit domein behoren.57 Als wij onder communio sanctorum de 

kerk verstaan, dan moet we ontkennen dat de engelen daarbij horen. Kerk, in de zin van de 

reformatoren begrepen, is een verzameling van mensen. Ook de begrippen sancti en sancta 

houden toch duidelijk verband met mensen die gezondigd hebben en die nu verzoend zijn 

met God in Christus. Deze uitspraak op engelen toe te passen zou zinloos zijn. 

 
hebben. Ten andere dat elk zich moet schuldig weten zijn gaven ten nutte en ter zaligheid der andere lidmaten 
gewilliglijk en met vreugde aan te wenden. 
51 *Nederlandse tekst: “de gemeenschap der heiligen, waarin het evangelie zuiver wordt onderwezen en de 
sacramenten op de juiste wijze worden toegediend.” 
52 *In reactie op briefschrijver F.W. Teding van Berkhout, zie voetnoot 19. 
53 *De eerste alinea van deze paragraaf reageert op vragen van briefschrijver J.G. Steenbeek, 1 april 1935. 
Stam, ZDTh, a.w. 19. KBA: 9335.345. Zie https://kba.karl-barth.ch/media/web/24434. 
54 *Vraag gesteld door W. Coenraad in zijn brief van 23 maart 1935, zie voetnoot 38. 
55 *Filosofeem: een filosofische bewering. 
56 *Antwoord op de tweede vraag van F.W. Teding van Berkhout, zie voetnoot 19. 
57 *Door F.W. Teding van Berkhout, zie voetnoot 19. 

https://kba.karl-barth.ch/media/web/24434


14 
 

Daarentegen kan ik de tweede vraag van dezelfde vragensteller bevestigend beantwoorden: 

tot de communio sanctorum behoort ook de ecclesia triumfans, niet alleen de ecclesia 

militans,58 dat wil dus zeggen ook de gemeenschap der heiligen die ons voorgingen. Ik zou in 

elk geval ook hier een beperking willen stellen en willen waarschuwen voor overbodige 

fantasieën. Wat weten wij wezenlijk van de leden van de kerk die ons voorgegaan zijn, van 

het koor van de kerkvaders, kerkleraars, reformatoren en alle anderen die vóór ons geloofd, 

liefgehad en gehoopt hebben? Wij kennen hen toch wel alleen als leden van de strijdende 

kerk; wij kennen ook een Martin Luther uitsluitend naar het vlees, wiens weg van monnik tot 

kerkvader waarachtig een weg in de ecclesia militans was. Alles wat in het begrip triumfans 

besloten ligt is ons slechts in het geloof toegankelijk. Het is het euvel van alle christelijke 

biografieën dat hun auteurs dat niet bedenken, de ‘triomf’ van hun helden willen laten zien 

en daarmee een echt zicht op de ecclesia militans belemmeren, en ons in plaats daarvan 

vervelen met fantasiebeelden van een generzijds dat toch niet het generzijds van God is. Wij 

hebben de kerk onder het kruis te zoeken. 

 

VIII De pluriformiteit van de kerk 

Onder de pluriformiteit van de kerk versta ik het feit van de meer of minder scherp 

geaccentueerde deels onschuldige, deels gevaarlijke scheidslijnen59 in de kerk. 

Wanneer wij ons geloof in de kerk van Christus belijden, belijden wij ons geloof in de ene 

kerk, in de una sancta ecclesia. Deze una ecclesia wordt daarin uitgedrukt dat wij de kerk 

niet geloven in een idee van de kerk, maar steeds in de concrete kerk waartoe wij behoren, 

dat is: waarin wij gedoopt zijn, wij gereformeerden dus in de gereformeerde kerk. Zo zeker 

als kerk de coetus fidelium is, zo zeker is zij ook een reële, zichtbare verzameling van mensen 

en kan slechts daar geloofd worden waar deze mensen zijn. Het gegeven van de 

versplintering van de una sancta behoort tot de feitelijke kenmerken van de kerk in het 

teken van het eerst nabij gekomen rijk van God in de tijd. Dat mag niet zo misverstaan 

worden als zouden wij de mogelijkheid hebben om daarin een plan van God te zien en 

wellicht zelfs van het wonder van deze veelheid en deze rijkdom te genieten. Dat zou een 

profane opvatting zijn, die men misschien op de ‘mensheid’ kan toepassen, maar niet op de 

kerk. Hoe zou ik, als ik een ander geloof zie, een andere leer hoor, een andere vormgeving 

van de kerk waarneem, waarover van mij eenvoudigweg een beslissing wordt verwacht, nog 

in de positie kunnen zijn om de daarin zeker zichtbaar wordende veelsoortigheid van de kerk 

te bewonderen? Als geloven en belijden een serieuze zaak is, dan is er voor het “seid 

umschlungen, Millionen”60 geen ruimte. Als het om menselijke ‘meningen’ zou gaan, dan zou 

dat wel mogelijk zijn. Maar omdat het om een scheiding in de kerk gaat, kunnen wij deze 

scheuringen slechts met schrik erkennen en voor hun opheffing bidden. Wij geloven in de 

ene kerk. Wij kunnen hierin slechts een nood van de kerk zien in de overwinning waarvan we 

moeten geloven, maar waarvan de overwinning echter waarachtig niet in onze hand ligt. 

 
58 *Ecclesia militans en ecclesia triumfans: strijdende en zegevierende kerk (Latijn). Eveneens in antwoord op 
de briefschrijver uit de vorige voetnoot. 
59 *Duits: ‘Trennungen’ 
60 *Letterlijk: ‘Weest omhelsd, gij miljoenen mensen’, een dichtregel uit An die Freude van Friedrich Schiller, 
getoonzet door Ludwig von Beethoven in zijn 9de Symfonie en de titel van een wals van Johann Strauss jr.  
(Opus 443). 



15 
 

Wat betreft de scheuring hebben wij onderscheid te maken tussen andere kerken en valse 

kerken.61 De andere kerk zullen wij in haar anders-zijn als ‘zusterkerk’ kunnen herkennen, 

van de valse kerk valt dat daarentegen niet te zeggen. Zo’n andere kerk, die voor ons in haar 

zo-zijn niet zonder meer toegankelijk is, die voor ons enigszins moeizaam te begrijpen is, is 

bijvoorbeeld de lutherse kerk. Het kan gebeuren dat mij bij het luisteren naar een lutherse 

preek een lichte onrust bekruipt dat ik de kennis van de soevereiniteit van God niet helder 

genoeg terugvind, vanwege de neiging van de lutheraan om aan het schepsel-zijn een zekere 

zelfstandige waarde toe te kennen, dat ik de leer van de heiliging bij hem gekort vind, dat ik 

zijn verstaan van het ‘ambt’ vreugdeloos en verdacht vind en zo meer. Maar ondanks deze 

vragen wordt het mij niet onmogelijk gemaakt om de ene kerk hier te herkennen, en daarom 

ook met lutheranen serieuze geloofsgemeenschap aan te gaan of aan het lutherse 

avondmaal deel te nemen. Een unie van lutheranen en gereformeerden is niet fundamenteel 

uitgesloten.62 

Er is echter ook die andere mogelijke pluriformiteit van de kerk: die van de valse kerk. Wij 

kunnen kerken tegenkomen waarin wij niet meer de ware kerk kunnen herkennen, maar 

jegens welke men zich voor de beslissing gesteld ziet. Zo is in het rooms-katholieke dogma 

van de onfeilbaarheid van de paus bijvoorbeeld het koningschap van Christus zodanig in 

twijfel getrokken dat het mij niet lukt om waar dit dogma geldt de kerk te herkennen. Ik zou 

eveneens de rechtvaardigingsleer van het Concilie van Trente kunnen noemen, die de leer 

van de vrije genade verhult, of de sacramentsleer van het Concilie van Florence63, die een 

verloochening inhoudt van de heerschappij van het Woord in de kerk. Men zou ook 

aangaande deze feitelijkheid moeten zeggen: Gods wegen zijn andere wegen dan onze 

wegen. Hij kent de Zijnen ook daar waar wij hen niet verstaan. Ook in de katholieke kerk 

wordt de doop gevierd en wordt, zij het in een schrikbarend verwrongen vorm, het 

avondmaal bediend, ook in de katholieke kerk wordt de Bijbel uitgelegd, beschamend 

ernstig en ijverig zelfs op vele plekken. Voor zover het geldt dat ook daar evangelium pure 

docetur et sacramenta recte administrantur, kunnen en moeten wij de kerk zeker ook in de 

valse kerk geloven. 

Mij werd in dit verband de vraag gesteld naar het begrip ‘protestantisme’.64 Dit woord duidt 

op het polemische karakter van de ware kerk, maar omvat niet het begrip evangelische kerk. 

Het ‘protesteert’ tegen de mens die zichzelf zou willen zetten in de plaats van God, en tegen 

de leer van rechtvaardiging door ‘goede werken’65, waarbij goed bedacht moet worden dat 

dit protest al in de 16de eeuw zich niet alleen tegen Rome, maar ook tegen de dwepers 

keerde. Het protestantisme heeft in de 400 jaren sedert de Reformatie een sterke 

verandering ondergaan, rationalisme en piëtisme probeerden de mens en zijn recht 

 
61 *Deze vraag verwijst naar de vierde vraag van het dispuut Excelsior Deo Iuvante, zie voetnoot 7. 
62 *Dit inzicht bepaalde ook Barths kerkpolitieke handelen in de Bekennende Kirche, ondanks lutherse drijvers 
als Paul Althaus. 
63 *Resp. 1545-1563 en 1439. Het is onduidelijk waar Barth op doelt. Het concilie van Florence was erop gericht 
om op het nippertje overeenstemming te bereiken tussen de oosterse en de westerse kerk. Wat de 
sacramenten aangaat was alleen het gebruik van gezuurd of ongezuurd brood bij de communie in het geding, 
maar daarover werd men het snel eens. 
64 *Vraag 4 in de brief van het dispuut Excelsior Deo Iuvante, zie voetnoot 9. 
65 *In de Duitse tekst van Barths Credo steevast weergegeven met ‘Werkgerechtigkeit’, een niet in één 
Nederlands woord te vatten belangrijk theologisch begrip van vooral de lutherse reformatieleer. 



16 
 

tegenover God opnieuw in te voeren en de kerk heeft zich bij deze pogingen verregaand 

neergelegd. Daarmee heeft zij, zelf tot een ‘pauskerk’66 geworden, het intrinsieke recht op 

protest tegen Rome grotendeels verloren. De evangelische kerk zou zich daarom moeten 

inspannen om evangelisch te zijn, en dan zo en als zodanig opnieuw waarachtig protestants 

te worden. 

 

IX Prediking en sacrament 

Vraag 66 van de Heidelbergse Catechismus luidt: “Wat zijn de sacramenten? Het zijn heilige, 

zichtbare kentekenen en zegelen, van God ingezet, opdat hij ons door het gebruik daarvan 

de belofte des Evangelies des te beter te verstaan geve en verzegele; namelijk, dat hij ons 

vanwege het enige slachtoffer van Christus aan het kruis volbracht, vergeving der zonden en 

het eeuwige leven uit genade schenkt.”67 De mij gestelde vraag naar de verhouding van 

sacrament en prediking zou ik in de eerste plaats willen beantwoorden met een kleine 

waarschuwing: werkt u hier niet met de begrippen objectief en subjectief en denkt u niet dat 

de subjectiviteit van de prediking tegenover de objectiviteit van het sacrament geplaatst 

moet worden! Daarmee wordt een zeer hachelijke, ik zou willen zeggen: kleingelovige 

vooronderstelling geuit: namelijk dat de prediker subjectief zou spreken. Terwijl de 

vooronderstelling van de prediking toch juist deze is dat de subjectiviteit van de prediker zich 

buigt onder het objectieve Woord van de profeten en apostelen en het door hen betuigde 

Woord van God. Zeker, we hebben geen garantie dat werkelijk dat uitgesproken, werkelijk 

dat gehoord wordt. En de verzoeking zou gezien de laatste tweehonderd jaar voor de hand 

liggen om in de ‘objectiviteit’ van het sacrament te vluchten voor de al te subjectieve 

objectiviteit van de prediking! En toch is dit een dwaling. Niet in het sacrament ligt de ware 

objectiviteit besloten, maar in de Schrift, in Christus. Wilden we haar in het sacrament 

zoeken, dan zou dat niet meer en niet minder betekenen dan de verloochening van de 

kennis van de Reformatie. Wie niet verstaat dat de roomse mis, in zoverre zij op de 

transsubstantiatieleer68 berust, werkelijk betekent zoals in Heid. Cat. vraag 80 staat: een 

“vervloekte afgoderij”, die deed er veel beter aan meteen helemaal en openlijk katholiek te 

worden. Hier kan uitsluitend sprake zijn van het een óf het ander. 

De andere vraag luidde of het bijzondere van het sacrament niet daarin bestaat dat daarin 

een ‘diepste afdaling van God’ plaatsvindt.69 Ik kan echter in deze omschrijving niet een 

bijzondere karakteristiek van het sacrament tegenover de prediking vinden. Is het ook niet 

diepste afdaling dat ik, arme prediker, het Woord van God moet spreken? Als er één teken is 

van Gods diepe afdaling, dan is dat de existentie van ons theologen op de kansel! Ik zou die 

afgrenzing anders willen omschrijven: in de prediking spreekt een mens, het teken is hier het 

mensenwoord. Ook bij het sacrament ontbreekt het spreken niet, maar het beslissende is 

hier het gebeuren, het teken van het ondergedompeld worden in het water, van het gevoed 

en gespijzigd worden. Het sacrament lijkt mij zich bij de prediking te voegen met verwijzing 

 
66 *Duits: ‘Papstkirche’ 
67 *Vertaling HSV-uitgave van uitgeverij Jongbloed. 
68 *Duits: ‘Verwandlungslehre’ 
69 *Deze passage beantwoordt enkele vragen van J. Swijnenburg in zijn brief van 29 maart 1935. Stam, ZDTh, 
a.w. 19. KBA: 9335.339. Zie https://kba.karl-barth.ch/media/web/24420. 
 

https://kba.karl-barth.ch/media/web/24420


17 
 

naar: hier wordt niet alleen gesproken, maar hier geschiedt iets! En wel juist het in het 

sacrament betekende gebeuren: de geboorte van de nieuwe mens, zijn behoud en voeding 

in het geestelijke leven. Bij het gesproken woord voegt zich de handeling. Calvijn heeft het 

wezen van het sacrament graag omschreven met het begrip zegel. Zoals de koning in zijn 

zegel tegenwoordig is en de inhoud van de brief gewicht geeft, zo is het sacrament aan de 

prediking toegevoegd als het teken van de actueel handelende Christus. De evangelische 

kerk heeft wat het sacrament betreft een grote fout begaan. En het had zeker ook met de 

verwaarlozing van het sacrament te maken toen het protestantisme modernistisch werd.70 

Zeker, de prediking is de eigenlijke cultische handeling, maar ze had nooit op zo’n wijze 

geïsoleerd mogen worden als in de evangelische kerk geschiedde. Zoals het zegel de 

herinnering is aan de handeling van de koning en als zodanig onontbeerlijk, zo moet het 

sacrament (let wel: niet het katholiek begrepen sacrament!) opnieuw zijn betekenis krijgen. 

In elke kerkdienst zou – waar reeds Calvijn zoals bekend naar streefde – het avondmaal 

gevierd moeten worden. Een volwaardige evangelische kerkdienst zou met de doop moeten 

beginnen, daarop de prediking moeten laten volgen en met het avondmaal moeten 

afsluiten. Dan zou iedere ‘liturgische beweging’ overbodig zijn!71 

Met de verwijzing naar het gebeurteniskarakter van het sacrament moet echter niet 

ontkend worden dat ook de prediking als zodanig een gebeuren moet zijn. Het ene mag hier 

niet van het andere geabstraheerd worden. Ook doop en avondmaal zijn op hun wijze 

woordverkondiging en zo is omgekeerd ook de prediking een gebeuren. Wij moeten deze 

wederzijds betrokkenheid opnieuw leren verstaan.72 

 

X De continuïteit van het geloof 

Twee vragen liggen er: de vraag naar de continuïteit van de oude en nieuwe mens en de 

vraag naar de continuïteit van de individuele geloofshandeling. 

a) Hoe is de continuïteit tussen de wedergeboren en de natuurlijke mens te denken?73 Ik zou 

willen antwoorden met de tegenvraag: moet deze continuïteit gedacht worden? Is het 

noodzakelijk en is het mogelijk om te bedenken in hoeverre ik in het vlees ben én in Christus, 

in hoeverre ik justus ben, et peccator?74 Kan men dat denken, mag men dat denken? Is er 

een derde, neutrale plek waarvandaan men dat kan overzien: ik geloof, lieve God, kom mijn 

ongeloof te hulp75? Zou hier niet elk synthetisch woord moeten betekenen dat men de aard 

van deze twee werkelijkheden vervalst en bagatelliseert? Het Nieuwe Testament weet van 

de oude en nieuwe mens slechts dit te zeggen: de oude mens is dood, de nieuwe is 

opgestaan. Vlees staat hier tegenover geest, geest tegenover vlees. Hier wordt een strijd 

gestreden, hier wordt een weg gegaan, hier wordt een werk verricht. Dat is alles wat zich 

daarover laat zeggen. Als ik, staand tussen twee mogelijkheden, één van beide moet kiezen, 

 
70 *Reageert op het slot van de brief van F.W. Teding van Berkhout, zie voetnoot 19. 
71 *Verwijst naar de tweede, uitvoerige vraag uit de brief van W.A. Zeydner van 27 maart 1935 over het gebrek 
aan belangstelling onder Nederlandse dialectische theologen voor liturgie. Stam, ZDTh, a.w. 18. KBA 9335.329, 
zie https://kba.karl-barth.ch/media/web/24406. Zeydner was de eerste naoorlogse preses van de NH Synode. 
72 *Zie opnieuw de brief van F.W. Teding van Berkhout, zie voetnoot 19. 
73 *Uit de anonieme brief van ‘Philalethes’, 28 maart 1935, zie voetnoot 29. 
74 *Uitdrukking van Martin Luther: simul justus et peccator (latijn: [de mens is] tegelijk rechtvaardig én 
zondaar). 
75 *Naar Marcus 9: 24. 

https://kba.karl-barth.ch/media/web/24406


18 
 

dan moet ik een wending maken. De eenheid van deze beide mogelijkheden ligt in God, die 

mij van de ene af- en naar de andere toewendt. Aangaande de continuïteit tussen beide zou 

echter fundamenteel te zeggen zijn: zij berust daarop dat God geduld met mij heeft, dat God 

mij nog tijd laat om die wending te voltrekken. Als ik naar mijzelf kijk, dan rest mij alleen dit 

te zeggen: hoe verwonderlijk dat ik er nog steeds ben en er zelfs ben als dezelfde die ik 

gisteren was, in niets beter geworden. Wij allen kunnen, als wij naar onszelf kijken, niets 

anders zeggen. En dan slaan wij de Bijbel op en wij lezen: Laat mijn genade voor jou genoeg 

zijn!76 Zulke kerels als wij mogen zich dat laten zeggen! Dan kan men slechts – elke dag 

opnieuw – God loven en prijzen. Dan kan men zich slechts schamen en tegelijk zich laten 

roepen door dit woord, wetend dat wij de dood verdiend hebben en dat wij leven mogen, 

ons uitstrekkend naar wat vóór ons ligt. In deze beweging mogen wij bestaan, heel ernstig 

en daarom ook niet zonder humor. Ons overwinnen, ons verderkomen kan slechts een 

inzicht van het geloof zijn. “Degenen die God liefhebben, moeten alle dingen ten beste 

dienen.”77 Met het oog daarop kan men getroost voortgaan, elke dag opnieuw. Maar elke 

dag opnieuw zal ook in iedere situatie de totaliteit van de zondige mens staan tegenover de 

totaliteit van de genade in Christus. De gedachte van de vooruitgang in het christelijke leven 

heeft juist in de oude gereformeerde kerk een niet ondubbelzinnige rol gespeeld. De 

werkelijke vooruitgang doet zich concreet daarin voor dat dat wij het steeds beter begrijpen 

dat wij geheel en al op de genade zijn aangewezen. Zoals Luther aan het eind van zijn leven 

zei: “Wij zijn bedelaars, dat is waar!”78 Alleen in deze zin kunnen wij spreken van de weg van 

het geloof. 

b) Over de continuïteit van de individuele geloofshandeling79 valt te zeggen dat het 

inderdaad zo is dat elke handeling van het geloof een totaliteit beduidt. Ik word in elke 

geloofshandeling totaal in twijfel getrokken: “deze uw broeder was dood en is weder levend 

geworden”80. Iedere geloofshandeling is een nieuw antwoord op een nieuwe vraag van God. 

Maar met de geloofshandeling richten wij ons op Christus, die kwam en die wederkomt: 

Jezus Christus gisteren en heden en dezelfde in eeuwigheid.81 Tegenover het geloof staat, 

omdat Christus zijn object is, iets onbeweeglijks. Wat van ons uit gezien een gebeurtenis is, 

een nu en een hier, dat is van God uit gezien iets eeuwigs, iets blijvends. Deze 

tegenstrijdigheid in de handeling van het geloof kan en mag niet opgelost worden. Ons 

leven, dat plaatsvindt in de communio sanctorum – ik denk aan de sancta –, de belofte die 

ons gegeven is, de herinnering en verwachting die wij moeten voltrekken, wijzen ons op dit 

blijvende. De troost van de eeuwige God is de inhoud van het tijdelijke geloof. Dit 

onderscheid spiegelt zich in het onderscheid tussen geloof en gelovigheid. Gelovigheid zou 

 
76 *2 Korinthiërs 12: 9. Duits: Laß dir an meiner Gnade genügen. SV: “Mijn genade is U genoeg.” 
77 *Romeinen 8: 28. Duits: denen, die Gott lieben, müssen alle Dinge zum Besten dienen. SV: “degenen die God 
liefhebben [moeten] alle dingen medewerken ten goede.” 
78 *Twee dagen voor zijn dood (18 februari 1546) schreef Martin Luther deze laatste woorden in een klein 
briefje: “Wir sind Bettler. Hoc est verum.” 
79 *In antwoord op een vraag van E. Oberman-Graanboom, dochter van een joodse hoogleraar en getrouwd 
met predikant G.W. Oberman, moeder van de kerkhistoricus Heiko A. Oberman. Ook het eerste gedeelte van 
deze paragraaf gaat in op deze brief. Stam, ZDTh, a.w. 21. KBA 9335.346. Zie https://kba.karl-
barth.ch/media/web/24435. 
80 *Lukas 15: 32. 
81 *Naar Hebreeën 13: 8. 

https://kba.karl-barth.ch/media/web/24435
https://kba.karl-barth.ch/media/web/24435


19 
 

dan de bereidheid zijn tot de zich telkens aandienende geloofshandeling. Gelovigheid zou 

dan betekenen: herinnering en verwachting. In zichzelf zinloos (religie en christendom op 

zichzelf hebben geen heilsbetekenis!) heeft toch ook zij als belofte (sacrament!) deel aan het 

in het geloof aanwezige continuüm van de goddelijke vervulling.82 

 
82 *Of Barth tevreden was over het niveau van de gestelde vragen weten we niet. Miskotte in elk geval niet: 
“Die Fragen in Utrecht waren nicht derart, daß Ihre Antworten etwas anderes sein konnten als eine 
popularisierende Wiederholung von demjenigen, was die K. Dogm. in unvergleichlicher Akribie schon gebracht 
hat. Man hat das Buch einfach nicht gelesen.” Dat schreef Miskotte in een PS bij een brief aan Barth, 27 april 
1935. Zie: MVW 2, Karl Barth, 442. Die brief bevatte overigens 25 vragen van M zelf bij Barths manuscript dat 
aan M’s vertaling ten grondslag lag. Barth heeft die vragen klaarblijkelijk niet beantwoord, maar M heeft 
verschillende vragen (en mogelijke antwoorden) verwerkt in zijn aantekeningen, waar hij eind april 1935 volop 
mee bezig was. De brief is gepubliceerd in het genoemde deel 2 van MVW, 439-442. 


