
1 

Prof. Dr. Karl Barth: De apostolische geloofsbelijdenis 
voor Nederland bewerkt en van aantekeningen voorzien door Dr. K.H. Miskotte.1  

 

Nijkerk: G.F. Callenbach Uitgever 1935. 

 

 

WOORD VOORAF 

 

Wat hier wordt aangeboden is een vertaling van de zestien voordrachten die prof. dr. Karl 

Barth uit Bonn te Utrecht gehouden heeft, op uitnodiging van de theologische 

faculteitsvereniging ter plaatse.2  

Omdat de vertaling op sommige punten zeer vrij is, wordt in de titel gesproken van een 

bewerking.  

In deze voordrachten werden de “Hauptprobleme der Dogmatik” behandeld “im Anschluß 

an das Symbolum Apostolicum”.  

Van de in de eerste prospectus aangekondigde ‘Inleiding’ heeft de vertaler ten slotte 

afgezien. Voor algemene oriëntering aangaande prof. Barths leven en werken, over de 

invloeden die hij onderging en de werkingen die van hem zijn uitgegaan, alsmede over 

theologische “Ansätze” in het Nederlandse kerkelijke leven van de vorige eeuw die verwant 

zijn aan of evenwijdig gaan met prof. Barths bedoelingen, kan men het bekende boek van 

prof. Haitjema3 nog steeds met vrucht gebruiken. Mij zweefde iets anders voor, namelijk te 

ontwikkelen hoe de invloed van Barth in Nederland dwars door alle richtingen is heengegaan 

en wat het, menselijkerwijs gesproken, onherroepelijke daarin is. Ik zou dat in deze trant 

 
1 *Deze digitale uitgave is gemaakt door Willem van der Meiden (in 2025, 90 jaar na de hier weergegeven 
colleges van Karl Barth in Utrecht). De door Miskotte gemaakte uitvoerige “aantekeningen” werden in de 
uitgave van 1935 als eindnoten geplaatst, maar zijn in deze uitgave naar voetnoten verhuisd, om de 
samenhang van aantekening en hoofdtekst helder in beeld te brengen. De vertaalde hoofdtekst en de 
aanvankelijke ‘aantekeningen’ zijn gemoderniseerd wat betreft spelling, interpunctie, archaïsmen en oude 
naamvalconstructies. Waar noodzakelijk of behulpzaam geacht zijn nieuwe voetnoten gemaakt en is informatie 
in voetnoten toegevoegd, steeds weergegeven met een asterisk (*). Af en toe in de hoofdtekst, maar vaker in 
voetnoten is tekst tussen vierkante haken door de bewerker toegevoegd. Het betreft vaak nauwkeuriger 
verwijzingen naar beter toegankelijke literatuur. De verwijzingen naar de inventarisnummers van De 
bibliotheek van K.H. Miskotte, Kampen: Kok/Dr. K.H. Miskotte Stichting 1994, zijn in de voetnoten met cijfers in 
rood tussen vierkante haken […] weergegeven. M’s vertaling van de hoofdtekst is vergeleken met de Duitse 
tekst om op saillante vertalingen te kunnen wijzen (zie ook voetnoot 12). Verwijzingen naar ander werk van 
Barth zijn de eerste keer volledig, de volgende keren verkort weergegeven. Veel dank ben ik verschuldigd aan 
Rinse Reeling Brouwer, die te midden van drukke werkzaamheden de teksten en de annotatie consciëntieus 
heeft nagelezen, becommentarieerd, verbeterd en waar nodig aangevuld.  
Gebruikte afkortingen: GA = Karl Barth Gesamtausgabe (vanaf 1971). NVW = O. Noordmans, Verzamelde 
Werken (vanaf 1978). GVW = J.H. Gunning Jr., Verzameld Werk (vanaf 2015). Wildi = Hans Markus Wildi, 
Bibliographie Karl Barth deel I (1984). MVW = K.H. Miskotte, Verzameld Werk (vanaf 1982). 
2 *De zestien lezingen werden gehouden op acht achtereenvolgende vrijdagmiddagen in het Gebouw van 
Kunsten en Wetenschappen aan de Utrechtse Mariaplaats, elke middag twee lezingen, van 8 februari tot en 
met 29 maart 1935. Zie over de relatie tussen Miskotte en Barth de biografie van Herman de Liagre Böhl, 
Miskotte – theoloog in de branding, 1894-1976. Amsterdam: Prometheus 2016, 107-132. Voor een impressie 
van Barths reizen naar Utrecht en hoe hij terugkeek op de ontmoetingen daar, zie: Jan Willem Stam, “Ein 
heilsamer Stoff?” – Karl Barth’s visit to the Netherlands in 1935’. In: Zeitschrift für Dialektische Theologie, Heft 
81, Jg. 41, nr. 1/2025, themanummer ‘Karl Barth in den Niederlanden’, 9-35. 
3 *Th.L. Haitjema, Karl Barth. Wageningen: Veenman 1926. [903] 



2 

niet kunnen doen zonder ingrijpende polemiek met de vigerende richtingen en met leidende 

figuren in het theologisch leven te onzent. Prof. Barth meende – mij dunkt, nu achteraf, 

terecht – dat daarmee de uitgave van deze voordrachten niet mocht worden belast en dat 

men een dergelijk ondernemen alleen in een apart boek tot onbelemmerde en 

vormkrachtige uitvoering zou kunnen brengen.  

Wij volstaan daarom met enigszins uitvoerig rekenschap te geven aangaande het ontstaan 

van deze voordrachten en aangaande de gezichtspunten die bij de vertaling en bewerking 

leidend zijn geweest. De aantekeningen achterin het boek bedoelen enkel op bescheiden 

voet nadere toelichting te geven.  

Wij hopen dat ondanks het tempo waarin gewerkt moest worden (voor de ‘aantekeningen’ 

waren ternauwernood drie weken beschikbaar) het resultaat niet te zeer zal teleurstellen. 

 

20 april 1935. K.H.M.  

  



3 

REKENSCHAP 

 

Deze vertaling dankt haar aanzijn aan de volgende omstandigheden en overwegingen.  

Wat de omstandigheden betreft zij het volgende in herinnering gebracht. Een van de twee 

kerkelijke leerstoelen aan de Utrechtse universiteit was sinds enige tijd vacant. Een drietal 

werd gevormd om aan de Synode van de Nederlandse Hervormde Kerk te worden 

voorgelegd. Ongeveer in die dagen kwam het bericht naar hier dat prof. Karl Barth ontzet 

was uit zijn professoraat aan de hogeschool te Bonn.4 Toen is het plan opgekomen om hem 

een leerstoel aan te bieden, zo mogelijk, juist in Utrecht, om onderwijs te geven in de 

systematische vakken, die op de vacante stoel gedoceerd behoorden te worden. Er is toen 

zeer voor deze zaak geijverd, leidende figuren van verschillende richting hebben er zich voor 

gespannen, een intekening voor geldelijke bijdragen tot ondersteuning van het plan werd 

geopend. Het resultaat was aanvankelijk verrassend. De synode meende intussen op het 

plan niet te kunnen ingaan. Bovendien deed het gerucht de ronde dat prof. Barth misschien 

toch nog bereid gevonden zou worden de eed op de “Führer”, die hij eerst in de 

voorgeschreven vorm geweigerd had, af te leggen. Er zou een misverstand in het spel zijn, 

leiders van de “Belijdenisbeweging” in Duitsland, onder anderen bisschop Marahrens5, 

oefenden daartoe hun aandrang uit. Prof. Barth zelf bleek trouwens, wat een nieuwe 

leerstoel betreft, wanneer de mogelijkheid zich voordeed de voorkeur te geven aan een 

Zwitserse universiteit, omdat hij er hoge prijs op stelde zijn werk voort te zetten in het 

Duitse taalgebied. Er kwamen nog enige onvoorziene omstandigheden bij – om kort te gaan, 

van het hele plan is niets gekomen.  

Maar – zoals het vaak bij teleurgestelde verwachtingen gaat – men zocht een weg om toch 

nog iets te verkrijgen van het zo ruim en breed in uitzicht gestelde. Men kwam op de 

gedachte om – waar intussen de nieuw benoemde hoogleraar dr. Berkelbach van de 

Sprenkel zijn colleges zeker niet vóór mei zou kunnen beginnen – aan prof. Barth te vragen 

of hij niet bereid zou zijn in de nog resterende tijd een college in de dogmatiek te geven. De 

theologische faculteitsvereniging te Utrecht zou de zaak organiseren. Het zou dus allereerst 

voor de studenten zijn, maar het lag voor de hand om van deze uitzonderlijke gelegenheid 

ook anderen, met name predikanten, te laten profiteren. Voor prof. Barth een moeilijk geval: 

acht middagen waren beschikbaar en liefst wilde men de hele dogmatiek in hoofdlijnen. Het 

gehoor zou uiteraard zeer heterogeen zijn, onder de studenten bijvoorbeeld naast bijna 

afgestudeerden ook die pas ingeschreven waren, onder de andere deelnemers predikanten 

van de dorpen rondom Utrecht en van elders, die in het algemeen hun dogmatische kennis 

wilden verversen of aanvullen, maar ook die reeds meer of min overtuigde aanhangers van 

de “dialectische theologie” waren en begerig waren naar laatste beslissingen, die althans 

met heel andere en hogere verwachtingen, met name om wat hun nog niet geheel duidelijk 

 
4 *Barth werd op 26 november 1934 geschorst door de rector van de universiteit van Bonn en formeel 
ontslagen op 20 december 1934. Hij protesteerde en ging in hoger beroep tegen het besluit. Hoewel dat besluit 
op 14 juni 1935 gewraakt werd, werd Barth op 22 juni 1935 officieel van zijn ambt ontheven. Zie de uitvoerige 
documentatie in Hans Prolingheuer, Der Fall Karl Barth: Chronologie einer Vertreibung 1934-1935. Neukirchen-
Vluyn: Neukirchener Verlag 1977. 
5 *August Marahrens (1875-1950), vanaf 1925 Landesbischof van Hannover, laveerde in het Derde Rijk tussen 
een kritische opstelling tegenover de Deutsche Christen en volmondige steun voor Hitler en de nazi’s. Hij 
weigerde hulp aan vervolgde joden en werd vanwege collaboratie na de oorlog afgezet als bisschop. 



4 

was tot klaarheid te zien gebracht, zouden komen. De hele dogmatiek, in acht middagen, 

voor zo heterogeen gehoor! Hier was goede raad duur. En de insiders begrepen ook wel 

welk een bezwaarlijk verzoek zij aan prof. Barth hadden gericht.  

Ondertussen was de Duitse kerkstrijd opnieuw en veel feller dan tevoren ontbrand. De 

oppositie tegen het regiem van rijksbisschop Ludwig Müller6 hield in grote aanvechting, te 

midden van goed en kwaad gerucht, stand. Ettelijke predikanten werden afgezet, 

gearresteerd, gevangen gehouden, ja sommigen naar een concentratiekamp gestuurd. 

Onder de laatsten waren ook leerlingen en persoonlijke vrienden van prof. Barth. Het 

schrikkelijke pleit van dwang en vrijheid, de strijd tussen de totaalstaat en de kerk, die 

omwille van het Evangelie vrij wil zijn op haar eigen terrein, ging hard tegen hard. In dit alles 

heeft prof. Barth – telkens sterk op de voorgrond, steeds stil op de achtergrond – een 

werkzaam aandeel als leider van de gereformeerden, als raadsman van duizenden in kleine 

en grote conflicten. De dagen vliegen voorbij, ondanks de monotone spanning, de dreiging 

en de kwelling, omdat voortdurend ingrijpen wordt gevraagd. Uit deze wereld van 

verantwoordelijkheid, van vrees en hoop, van geweldige gevaren en grootse kansen uit te 

breken, regelmatig iedere week een dag, om in een ander land voor een vreemd en 

onwennig gehoor college te gaan geven, zonder enige waarborg dat deze arbeid een vrucht 

zal geven ook maar enigszins evenredig aan de moeite – dat was waarlijk een vraagstuk, ook 

in zedelijke zin, dat moest worden gewikt en gewogen.  

Barth – ik laat nu in het vervolg de titels weg, waarlijk niet uit gebrek aan eerbied, ook niet 

voor het gemak, maar omdat met de eenvoudige, beroemde en beminde naam iets wordt 

uitgedrukt dat door nadere betiteling juist verdonkerd wordt – ging op het voorstel van de 

studenten in en koos, om én de kortheid van de tijd in rekening te brengen én om aan de 

behoeften van het heterogene gehoor tegemoet te komen, de apostolische geloofsbelijdenis 

als leidraad voor een uiteenzetting van de voornaamste problemen van de dogmatiek. Het 

was dus zowaar gelukt: 8 februari begon het in een grote zaal van het ‘Gebouw voor Kunsten 

en Wetenschappen’. En Barth kwam iedere vrijdag helemaal uit Bonn, zo tegen drieën, gaf 

twee colleges, door een korte pauze gescheiden, en reisde in de vooravond van dezelfde dag 

weer terug. Men kon het hem aanzien hoe moe hij vaak was, geestelijk en lichamelijk, als hij 

klokke kwart over drie door de opgerezen rijen van zijn gehoor naar het podium liep, het 

trapje opging, om vóór het brandscherm van het toneel, op een smalle strook zijn tafeltje te 

vinden met de lessenaar. Het was zo schrikkelijk nuchter, zonder enig decorum. En de hele 

sfeer – behalve de eerste keer, toen velen gekomen waren allereerst om hem eens gezien te 

hebben en zijn verschijning met applaus te begroeten – zo zonder sensatie. Maar hoe 

wonderlijk paste dit tenslotte bij de man zelf: wat een gewoon gezicht, doodgewoon zou 

men haast zeggen, indien er niet ook die eigenaardige gespannenheid van de trekken en de 

grootmoedige goedheid van zijn ogen was. Zo helemaal geen geniaal iemand, zo helemaal 

geen leider, zo zonder een spoor van zelfbewustheid, ontdaan van alle tekenen van een 

 
6 *Ludwig Müller (1883-1945) was predikant, werd in 1931 lid van de NSDAP en leidsman van de pro-nazi 
beweging van de Deutsche Christen. Na de machtsovername werd hij op 27 september 1933 door Hitler 
benoemd tot Reichsbischof van de Evangelische Kirche als opvolger van Friedrich von Bodelschwingh, die niet 
met de nazi’s wilde samenwerken. Müller daarentegen zocht naar een synthese tussen christendom en 
nationaalsocialisme, hetgeen al snel leidde tot verregaande collaboratie van zijn kerk met de nazi’s. Hij bleef tot 
het einde van de oorlog rijksbisschop en stierf op 31 juli 1945 in Berlijn onder niet opgehelderde 
omstandigheden. 



5 

bijzondere verhevenheid en roeping. Ook zonder glans van martelaarschap en zonder een 

aureool van hoge eenzaamheid. Een mens, een man die een werk heeft en die om zo te 

zeggen in zijn werkpak voor ons treedt. En – hoe zal men dit verklaren? – juist zó verschijnt 

hij als doctor ecclesiae, als leraar van de kerk. Misschien moeten we wel zeggen, gezien 

vanuit het zeer arme en verwarde heden: de leraar van de kerk, maar in ieder geval voor 

gans de kerk een leraar die zij moet horen, een laatste zakelijk-zuivere stem in de lange rij 

van de orthodoxe vaders, tegelijk de enige stem die niet ondanks, maar in en door haar 

strakke rechtzinnigheid in edelste zin actueel is.  

Het onaantastbare credo werd ons voor ogen gesteld. Wij werden daar gesteld in de ruimte 

van de kerk, waar met lapidaire kracht de onuitvindbare waarheid van God staat opgericht 

en zich tot ons heil gelding verschaft. Nu en dan ging het ‘fanatiek’ toe. Niemand die erbij 

was zal vergeten hoe dan het hoofd van de spreker scheef ging, de rechterhand met een 

korte ruk omhoog werd geworpen en de vinger daarboven uitroeptekens plaatste.7 

Niettemin was het geheel als doorademd van een opwekkende lucht als in het 

hooggebergte, schoolse uiteenzetting en harde inquisitie opgenomen in een stemming van 

menselijkheid, deemoed, gedempte vreugde, ingetoomde verwachting, humor. Dacht men 

als hoorder een ogenblik aan de werkelijke wereld waarin deze man moest leven, aan de 

nood van zijn kerk, aan het lijden van zovelen van zijn medestanders, dan schaamde men 

zich toch wel vanwege de gemoedelijkheid van ons leven en begreep dat deze, ondanks de 

schijn van identiteit of gelijkenis, toch wel iets geheel ánders was dan het geestelijke klimaat 

waarin hij leefde die daar voor ons stond en zich zo geheel gaf ook aan dit werk.8  

 

Zo waren de omstandigheden waarin zich dit theologische gebeuren afspeelde en waaraan 

dit boek allereerst zijn ontstaan dankt. Uitgever en vertaler hebben het plan opgevat tot een 

Nederlandse uitgave van deze zestien voordrachten uit de volgende overwegingen.  

1. Het is in het algemeen wel waar dat wie zich voor de dogmatische vraagstukken, door de 

dialectische theologie opnieuw aan de orde gesteld, interesseert, ook voldoende Duits zal 

kennen om Barths werken in het oorspronkelijke te lezen. Maar er zijn er en er komen al 

meer uitzonderingen: mensen met theologische belangstelling die toch het Duits niet zó 

goed kennen dat voor hen de woorden enkel een venster zijn waardoor men het oog 

onmiddellijk op de zaak kan richten, ook mensen die ondanks genoegzame kennis van de 

taal moeite hebben met de technische termen, ten slotte ook een hele categorie die in het 

geheel geen Duits lezen en die toch naar aanleg en intuïtie betere theologen zijn dan menige 

vakman.  

2. Er is tot nog toe niets van Barths werk in onze taal overgebracht.9 Zulks in tegenstelling 

 
7 Vgl. Dr. M.C. Slotemaker de Bruïne in het orgaan van Kerkopbouw, april j.l. 
8 *Wij hebben van Miskotte geen dagboekaantekeningen uit de periode waarin deze gebeurtenissen 
plaatsvonden. Miskotte hield op zijn 40ste verjaardag, 23 september 1934, op met aantekeningen maken in zijn 
dagboekcahiers om daar pas in de zomer van 1935 weer mee verder te gaan. In zijn ‘Fragebeantwortung’ (zie 
de bijlage bij deze tekst) in de Duitse versie van zijn tekst gaat Barth in zijn aanhef in op deze door M 
geschetste verschillende omstandigheden waaronder Barth en zijn toehoorders theologie moesten (en 
mochten) bedrijven. 
9 Behalve de brochure Theologische Existenz heute, onder de titel Bezinning. *Vertaald door Rob Limburg en 
uitgegeven door uitgeverij D.A. Daamen in Den Haag, waarschijnlijk in 1934. 



6 

met Brunner. Tweemaal is een reeks Engelse lezingen van Brunner vertaald.10 Het werd tijd 

dat iets van de meester zelf voor ons taalgebied werd toegeëigend. Wij beschouwen dit als 

een én symbolische én praktische daad. Praktisch vooral omdat de gemeente in de loop van 

de jaren telkens ongevraagd in de twistgesprekken over Barth is betrokken en omdat er bij 

deze gelegenheden reeds zoveel onhoudbare dingen, te goeder of te kwader trouw, maar in 

elk geval oncontroleerbaar voor de hoorders zijn uitgestald.  

3. Zelfs wanneer Barth vroeg of laat zelf deze colleges voor de pers bewerkt en zij dan 

natuurlijk in het Duits uitkomen11, zou deze Nederlandse uitgave ook voor theologen en 

theologanten haar betekenis kunnen hebben. Immers het betreft hier gesproken 

voordrachten, oorspronkelijk gehouden voor een Nederlands gehoor. En het betreft hier een 

zo gecomprimeerde stof dat het mogelijk en gewenst mag heten die enigszins meer 

toegankelijk te maken door een “bewerking”.  

Tijdens de arbeid zijn er bij de vertaler wel eens twijfelingen opgekomen of zijn werk door de 

boven vermelde overwegingen wel genoegzaam was gerechtvaardigd. Dat werkte dan 

uiteraard weinig inspirerend. Maar ten slotte… of het zin had? We moeten het overlaten, 

hier zijn te veel onweegbare factoren in het spel. Hoe het zij: met liefde hebben wij getracht 

om er, voor zover ons vermogen reikte, iets goeds van te maken. Over de vertaling het 

volgende:  

1. Barth sprak volgens een manuscript, waarvan hij mij een duplicaat ter hand stelde en 

waarvan hij betrekkelijk zelden afweek.12 Wat al sprekende werd toegevoegd, is opgevangen 

en vastgehouden. In zoverre zou men van een letterlijke vertaling kunnen spreken. Maar is 

reeds in het algemeen goed vertalen niet mogelijk zonder een zekere combinatie van trouw 

en vrijheid, in dit geval was het nodig van deze vrijheid een meer ingrijpend gebruik te 

maken. Bloot-formeel, omdat Barth zich gewend heeft aan de zogenaamde “geschachelte 

Sätze”, het in elkaar schuiven van al meer bijstellingen om “Relativsätze” te vermijden.13 

Deze constructies, op zichzelf ook in het Duits vaak allesbehalve mooi, zijn in het Nederlands 

goeddeels onmogelijk en voor ons taalgehoor op den duur onverdraaglijk. Eindeloze 

bijzinnen te maken ging echter al evenmin, zo moest hier, zij het met de grootste 

voorzichtigheid, opdat er niets wezenlijks verloren zou gaan en geen accentverschuiving te 

duchten viel, menige passage opnieuw worden gesteld.  

2. Verder was het nodig om germanismen te vermijden, voor de vele termen en wendingen 

 
10 *Het gaat om God And Man (1930) en The Divine Imperative (1932). Landgenoot Emil Brunner (1889-1966) 
was evenals Barth een toonaangevend theoloog van de dialectische theologie. Zie ook voetnoot 61. 
11 *Dat gebeurde al spoedig, later dat jaar, in: Credo – die Hauptprobleme der Dogmatik dargestellt im 
Anschluss an das Apostolische Glaubensbekenntnis. 16 Vorlesungen, gehalten an der Universität Utrecht im 
Februar und März 1935. München: Kaiser 1935. [469] In 1936 verscheen daarvan een Engelse vertaling (Credo) 
van J. Strathearn McNab, uitgegeven door Hodder & Stoughton in Londen en Scribner’s in New York. 
12 *De vergelijking van deze tekst met die van de later dat jaar verschenen Duitse uitgave is dus niet zozeer 
bedoeld om tekstverschillen aan te geven – Barth zal allicht zijn aantekeningen van het voorjaar voor de 
uitgave bewerkt hebben – maar om meer licht te laten schijnen op onduidelijkheden in deze vertaling, soms 
ook door Miskotte zelf zo benoemd. Waar in het vervolg gemeld wordt dat een tekst(gedeelte) door M is 
toegevoegd of niet voorkomt in de Duitse tekst, kan dat ook betekenen dat Barth deze tekst voor de 
boekuitgave heeft geschrapt. De hier door M gegeven nummering van de paragrafen in de hoofdstukken wijkt 
meestal af van die van Barths tekst in Credo. Die verschillen zijn niet aangegeven. 
13 *Een ‘Schachelsatz’ is een lange, complex opgebouwde zin met verscheidene ondergeschikte bijzinnen. Een 
‘Relativsatz’ is een bijzin met toegevoegde informatie bij een subject of object in de hoofdzin. 



7 

waarvoor onze taal nu eenmaal geen equivalent bood omschrijvingen in te voeren. Ook dit 

met de grootste voorzichtigheid en bij het licht van parallelle plaatsen uit andere werken van 

de spreker. Ook dan nog was het niet wel mogelijk bij voortduring elk germanisme te 

vermijden. Men kan nu eenmaal niet de talloze malen dat bijvoorbeeld het woord “Hinweis” 

voorkomt, om te ontkomen aan het on-Nederlandse ‘heenwijzing’, de zinsbouw, die 

overigens intact zou kunnen blijven, alleen dáárom gaan verstoren.  

3. Hetzelfde geldt van die woorden en wendingen waarvoor wél een equivalent bestaat, 

maar een dat in bepaald verband toch enigszins andere associaties wekt. Wanneer men een 

paar maal door omschrijvingen heeft getracht aan te duiden welke associaties hier 

ongewenst zijn, mag men het later wagen met de vertaling zonder meer. Ik denk 

bijvoorbeeld aan “der Glaubende”, dat is niet hetzelfde als: de gelovige (“der Gläubige” komt 

bij Barth zelden of nooit voor), maar nadat men een paar keer heeft omschreven: “de mens 

die gelooft” of “voor zover hij gelooft”, of “die in het geloof”… volgt werkwoord, mag en 

moet men veronderstellen dat het woord “gelovige” in het vervolg in de zin van “der 

Glaubende” wordt verstaan. Er zou hier allerlei te noemen zijn dat, zo droog en formeel als 

het op het eerste gezicht schijnt, inderdaad buitengewoon interessant is, omdat men in de 

taalvormen telkens de structuurverschillen tussen Nederlands en Duits geestesleven, ook die 

tussen verschillende theologische tradities, concreet voor ogen krijgt.  

Wij menen echter bij deze formele vrijheid in de vertaling niet te moeten blijven staan. 

Hierover zij het volgende opgemerkt.  

1. Het ligt voor de hand dat bij de noodzaak, de spreker opgelegd, om per se elk van tevoren 

aangekondigd deel van de te behandelen stof in de toegemeten tijd ten einde te brengen, 

telkens gewichtige inzichten slechts konden worden aangeduid, vaak juist zulke die in Barths 

werken reeds tot uitvoerige en welgeordende vertolking werden gebracht. Waar deze 

vertaling juist bestemd is voor degenen die deze werken niet of niet voldoende kennen, 

scheen het ons geraden een paar maal zo kort en helder mogelijk een weergave in te lassen 

van hetgeen in die andere werken te vinden is.  

2. Verder moest bij de gesproken voordrachten, alweer omwille van de tijd, vaak worden 

afgezien van herhalingen en van verwijzingen naar het reeds behandelde. Dat was temeer 

jammer omdat het grote van deze reeks voordrachten vooral gelegen is in de innerlijke 

eenheid en feilloze samenhang, die echter, vooral voor minder ingewijden, zonder zulke 

herhalingen en verwijzingen niet klaar genoeg aan de dag treedt. Ook daarin tracht de 

vertaling op een voorzichtige en nauwlettende wijze te voorzien.  

3. En ten slotte is Barth na afloop van de voordrachten nog eens uit Bonn overgekomen om 

op vrijdagmiddag en zaterdagmorgen, 5 en 6 april, gelegenheid te bieden tot discussie. Van 

een mondelinge gedachtewisseling is niets gekomen omdat een stroom van schriftelijke 

vragen was losgekomen met de beantwoording waarvan alle beschikbare tijd is heengegaan. 

Barths antwoorden zijn grotendeels in de aantekeningen verwerkt, maar in sommige 

gevallen was het beter vanuit een bepaald antwoord de tekst van de voordrachten zélf te 

verhelderen of aan te vullen, al was het ook maar met enkele zinnen, die echter zo klein ze 



8 

zijn hun werking doen, omdat ze uit het toevallige verband van de “discussie” in het rechte 

verband van het betoog zelf zijn gebracht.14 

 

Met dit al bleef het geboden ondanks deze “bewerking”, toon en ritme van het gesproken 

woord zoveel mogelijk in onze taal over te dragen en zuiver te doen weerklinken. Ik mag niet 

hopen daarin altijd geslaagd te zijn. Trouwens, ook afgezien hiervan viel het werk dat ik nu 

eenmaal op mij genomen had niet mee. Een grote troost was echter dat Barth zelf, die 

telkens bij gedeelten mijn vertaling heeft gelezen en die genoeg Nederlands kent om precies 

te zien of hij zijn eigen gedachtegang en bedoeling in onze taal herkent, er zonder 

voorbehoud zijn goedkeuring aan gehecht heeft.  

Nog zij opgemerkt dat de gehele indeling in paragrafen door de vertaler is aangebracht, 

evenals de meeste cursiveringen.  

 

Wat nu de “Aantekeningen” betreft: zij bedoelen 1) voor de theologisch ongeschoolde lezer 

technische termen zo kort mogelijk te verklaren, 2) voor elke lezer een reeks plaatsen van 

aanverwante strekking uit Barths andere werken te brengen, 3) aan theologanten enige 

wenken voor verdere studie te geven door enkele weloverwogen verwijzingen naar 

vakliteratuur, 4) voor de rest hier en daar te tonen hoe de zeer zakelijk gehouden inhoud van 

deze Voordrachten in levend rapport staan met het gehele leven van deze tijd. Hieruit volgt 

dat de Aantekeningen noodzakelijk nu eens voor de ene lezer te veel, dan weer voor de 

ander te weinig zullen geven. Een theologant zal een noot opslaan en menigmaal denken: is 

het anders niet! De leek, op wiens belangstelling deze uitgave in hoofdzaak is gebouwd, zal 

daarentegen nu en dan opmerkingen vinden die hij slechts ten dele kan volgen. Dit enigszins 

tweeslachtige karakter was moeilijk te vermijden, gegeven de opzet van het boek zoveel 

mogelijk nut te doen in verschillende kring. Daarom zijn de citaten ook soms vertaald en dan 

weer onvertaald gelaten.  

In het algemeen zou ik willen raden bij de eerste lectuur de noten niet op te slaan dan waar 

het de lezer beslist nodig schijnt tot beter verstand van de tekst – en eerst bij meer gezette 

studie of bij een tweede lezing de noten stuk voor stuk te volgen.  

 

Hiermee hebben wij rekenschap gegeven van het ontstaan en de vorm van deze 

Nederlandse uitgave. Wenden we ons nog even van deze armelijke buitenkant naar het 

wezenlijke, naar het werkstuk van de meester. Dan is dit te zeggen: men zal hier het 

prachtgewaad van taal en de profetische kracht van de Commentaar op de Romeinenbrief 

missen, en evenzo de onvergetelijke acribie van de begripsontleding welke het eerste deel 

 
14 *In een prospectus van uitgeverij Callenbach, gemaakt in 1935, wordt de uitgave aangekondigd van een 
boekje Existentielle Fragen, beantwortet von Prof. Dr. Karl Barth met daarin een “stenografisch verslag van de 
nabespreking welke gehouden is op 5 en 6 April l.l. in Utrecht, na afloop en gedeeltelijk ook naar aanleiding van 
de door Professor Barth gegeven 16 colleges over de voornaamste stukken van de christelijke leer”. Met deze 
titel is “dit uitermate belangwekkende werkje” in Nederland nooit verschenen. Wel verscheen in Credo (zie 
voetnoot 11) de tekst ‘Fragebeantwortung (Nach einem Stenogramm)’, 149-173. Een vertaling van deze tekst is 
als bijlage toegevoegd aan deze digitale editie. Die Duitse tekst van deze vragenbeantwoording werd in een 
aparte brochure door Callenbach uitgegeven, ook in 1935, onder de titel Grundfragen: Beantwortet von Karl 
Barth anlässlich seiner Kollege [sic!] über das Apostolicum, gehalten in Utrecht im Frühling v. J. 1935 / [Mit] 
Vorw. des Verleger[s], in hetzelfde jaar 1935. [Wildi nr. 311] 



9 

van de Kerkelijke Dogmatiek kenmerkt. Dit is compact, droog en autoritair. Het zal veel 

minder bekoren. Dit is ook eenvoudig, weerloos en ergerlijk. Het zal velen afstoten. Maar het 

is juist als zodanig vol van een geheimzinnige macht om de gedachten gevangen te nemen in 

de gehoorzaamheid aan Christus. Hier is een eenvoud waarin wij, als we er tenminste niet 

door verleid worden over alles héén te lezen (ook, helaas, een mogelijkheid!), woord voor 

woord mogen wegen als aangemunt uit de schat van de kerk. Hier worden wij telkens 

geroepen ons óm te keren en te worden als een kind, om het feitelijke van de openbaring 

ontroerd en blijde te mogen begroeten, en om erover te spreken naar de gulden regel: non 

sermoni res sed rei sermo subjectus est.15 

Hier zijn de grenzen van de valse antithesen verzonken, hier zijn met de eenvoud van het 

factische de ware tegenstellingen opgeroepen, hier zijn de werkelijke beslissingen tot troost 

en beschaming ons vóórgehouden. Wij eindigen met een ontboezeming van de meester zelf, 

die wij, om het karakteristieke van zijn taal ook eens onversneden en onverzwakt te doen 

spreken, onvertaald laten. “Unter allen Wissenschaften ist die Theologie die schönste, die 

den Kopf und das Herz am reichsten bewegende, am nächsten kommend dem, was der 

ehrwürdige Name einer ‘Fakultät’ besagen will, eine Landschaft mit fernsten und doch 

immer noch hellen Perspektiven wie die von Umbrien oder Toskana, und ein Kunstwerk, so 

wohl überlegt und so bizarr wie der Dom von Köln oder Mailand. Arme Theologen und arme 

Zeiten in der Theologie, die das etwa noch nicht gemerkt haben sollten! Aber unter allen 

Wissenschaften ist die Theologie, auch die schwierigste und gefährlichste, diejenige, bei der 

man am ehesten in der Verzweiflung, oder, was fast noch schlimmer ist: in Übermut 

endigen, diejenige, die, zerflatternd oder verkalkend, am schlimmsten von allen zu ihrer 

eigenen Karikatur werden kann. Gibt es eine Wissenschaft, die so ungeheuerlich und die so 

langweilig werden könnte wie die Theologie? Der wäre kein Theologe, der vor ihren 

Abgründen noch nie erschrocken wäre oder vor ihnen zu eschrecken aufgehört hätte.”16   

 
15 D.i. de zaak is niet aan het woord (met name: de consequentie van het redebeleid), maar het woord is aan de 
zaak onderworpen. *Van Hilarius van Poitiers uit De Trinitate (358-359). ‘Redebeleid’ is een verouderde 
aanduiding van ‘zinsverband’ of ‘redeneertrant’. 
16 *Uit: Karl Barth, Offenbarung Kirche Theologie. München: Kaiser 1934. [8069/9] Te vinden in Theologische 
Fragen und Antworten, Gesammelte Vorträge 3. Zürich: EVZ 1957, 158-184. Citaat op 175. [GA III/2017, (169-
217) 202] [Wildi nr. 290] 
 



10 

[I] CREDO: IK GELOOF 

 

De poging om de ‘voornaamste problemen van de dogmatiek’ te omschrijven en te 

beantwoorden, willen wij ditmaal ondernemen “in aansluiting bij de apostolische 

geloofsbelijdenis”, gelijk de aankondiging luidde. 

De vraag naar het ontstaan van dit stuk zal ons daarbij niet bezighouden. Bedoeld is het 

credo, waarvan bewezen kan worden dat het minstens van de achtste eeuw af een zeker 

gezag bezat, dat het onder de verschillende gestalten van een reeds omtrent 200 bekend en 

op een nog oudere tijd terugwijzend symbool17, in de westerse christenheid zich gelding 

heeft weten te verschaffen. Het is daarna in het Rituale Romanum opgenomen en werd ook 

door de kerken van de Reformatie als fundamentele belijdenis van het gemeenschappelijke 

christelijke geloof erkend. 

Ook een historische analyse van de tekst kan niet in onze bedoeling liggen. De tekst dient 

ons slechts als grondslag voor theologische onderzoekingen, waarbij wij hem naar innerlijke 

noodzakelijkheid niet alleen in zijn door de tijd van zijn ontstaan bepaalde karakter, maar 

ook in het licht van de gehele latere ontwikkeling (die uit de grondstructuur van het credo 

opkwam) zullen moeten trachten te verstaan en te verklaren. Als tekst-grondslag voor een 

beschouwing van de voornaamste problemen van de dogmatiek is deze belijdenis niet alleen 

daarom zo geschikt omdat zij om zo te zeggen het volledige bestek van een dogmatiek 

aangeeft, maar vooral ook omdat zin, taak, wezen van de dogmatiek en zin, taak, wezen van 

deze geloofsbelijdenis zo al niet samenvallen, dan toch met elkaar in het allernauwste 

 
17 Het woord ‘symbool’ in de betekenis van geloofsbelijdenis is te onzent in onbruik geraakt en nooit recht 
inheems geweest. Hoogstens wordt in vakliteratuur gesproken van ‘symbolische geschriften’, bijv. als gedoeld 
wordt op de ‘Drie Formulieren’ van onze Ned. Herv. Kerk. ‘Symboliek’ is het leervak dat zich met het 
vergelijkende onderzoek van de belijdenisschriften van de verschillende kerken bezig houdt (= 
Konfessionskunde). Het woord heeft gevaarlijke en heilzame associaties. Het heilzame ligt vooral hierin dat 
iedere verwantschap met ‘reglement’ of ‘statuten’ wordt uitgesloten, het gevaarlijke daarin dat het, samen 
met alle godsdienstige voorstellingen en begrippen, zou geduid worden in de richting van ‘zinnebeeld’, gelijk in 
de theologie van Eug. Menegoz en Aug. Sabatier (het ‘symbolofideïsme’) inderdaad is geschied. De betekenis 
van het Griekse woord ‘sumbolon’, die tot zijn kerkelijk gebruik heeft geleid, zal overwegend geweest zijn die 
van ‘herkenningsteken’, nl. van degenen die bijeenbehoren, die een verbond hebben en een 
gemeenschappelijke zaak. Het ‘symbool’ is oorspronkelijk een deel geweest van de liturgie bij de Doopdienst, 
en daarna waarschijnlijk ook al vroeg grondslag van de catechese geworden. Ds. O. Noordmans ontwikkelt een 
structuurverschil tussen de woorden ‘symbool’ en ‘dogma’ (in zijn bijdrage [‘Het kerkelijk dogma’] aan de 
bundel De Openbaring der verborgenheid. Baarn: Bosch & Keuning 1934, 106 [4419]) [O. Noordmans, NVW 2,  
Kampen: Kok 1979, (170-195) 173], dat echter voor Barth gezien zijn aanpak in deze voordrachten klaarblijkelijk 
weinig gewicht heeft. Wat Noordmans zegt over het liturgische ritme van het symbool, daar moet iets van aan 
zijn. Vgl. de zeer merkwaardige ervaring van Hugo Ball als kunstenaar, waarvan hij verhaalt in Die Flucht aus der 
Zeit, [München: Von Duncker 1927] 105-107, 269v. [4122] *Barths tekst in Credo spreekt hier van een 
‘römisches Symbol’. Daarmee is bedoeld het symbolum waarmee in de ecclesia van Rome de catechumenen in 
de voorbereidingstijd voor Pasen vertrouwd werden gemaakt. Zie J.N.D. Kelly, Early Christian Creeds. London 
51967, 102 voor een reconstructie van de tekst. Het zg. Apostolicum is een tekst uit de Karolingische tijd, 
waarin het oude Romeinse doopsymbool enige uitbreidingen heeft ondergaan – en dat door Karel de Grote zelf 
naar Rome werd teruggebracht, waar het in vergetelheid was geraakt nadat keizer Justinianus er de belijdenis 
van Constantinopel van 381 had ingevoerd. Eugène Ménégoz (1838-1921) was een Franse lutherse theoloog, 
Louis Auguste Sabatier (1839-1901) een Franse gereformeerde theoloog. Beiden bepleitten de symbolische 
toepassing van de geloofsbelijdenis. Oepke Noordmans (1871-1956) was een Nederlandse theoloog, die in 
hoge mate congeniaal was met Miskotte en in latere jaren ook als een oudere vertrouwenspersoon voor M 
fungeerde. Hugo Ball (1886-1927) was een Zwitserse dichter en dadaïst. 



11 

verband18 staan. Wij trachten in deze eerste voordracht vanuit het begrip van het ‘credo’, 

tegelijk beginwoord en titel19 van het geheel, een blik te werpen op het begrip van de 

dogmatiek, dat hier allereerst onze aandacht vraagt. 

 

1 
Credo, ik geloof, aan de spits van de belijdenis betekent, gelijk het daarmee 
overeenkomende Griekse woord: πιστεύω, om te beginnen, eenvoudig de akte, de daad 
waarmee wij de Werkelijkheid van God, gelijk zij de mens aangaat, in de gestalte van 
bepaalde, uit Gods Openbaring gewonnen inzichten, erkennen en laten gelden. Het geloof is 
dus een keuze, een beslissing: het uitsluiten van het ongeloof, de overwinning van verzet en 
tegenspraak tegen deze Werkelijkheid, het bevestigen van haar bestaan en van haar 
geldigheid. De mens gelooft, en daarom: de mens neemt deze beslissing: credo, ik geloof. 
Maar niet dit, dat de mens tot deze beslissing komt en dat hij het doet op een 
bepaalde wijze, met bepaalde gevoelens en wilsbewegingen, zó dat het in zijn existentie20, 
in de gronden van zijn schepselmatige bestaan ingrijpt, [niet dit] geeft aan het geloof zijn 
ernst en zijn kracht. Het geloof leeft veelmeer van zijn voorwerp: het leeft van de oproep 
waarop het antwoordt. Het heeft zijn leven uit die oproep, omdat en voor zover 
daar de oproep van God is: ik geloof in God de Vader.... en in Jezus Christus.... en in de 
Heilige Geest. De ernst en de kracht van het geloof hangt aan de ernst en de kracht van de 
waarheid21 die de gelovige in de vorm van bepaalde waarheden22, in de vorm van de 
geloofsartikelen heeft vernomen. En ook dat deze Waarheid voor hem opengaat is een 
vrijmachtige gave van God, die de mens tot zijn eigen verrassing overkomt. Zij is Gods eigen 
openbaring. De opening is een zijde van de openbaring zelf.23 De mens, als hij gelooft, 

 
18 *Credo: ‘Berührung’ = contact. 
19 ‘Credo’ = ik geloof. Het is echter ook de naam van de apostolische geloofsbelijdenis, verder van de drie grote 
‘symbolen’ (het apostolische, dat van Nicea [Constantinopel], en het naar Athanasius genoemde), ten slotte 
aanduiding van elke christelijke geloofsbelijdenis waarin de nadruk valt op het bovenpersoonlijke, het gezag 
van de kerk (zie in deze voordracht onder 2), met het credo wordt echter steeds óf het apostolicum óf het 
nicenum bedoeld. Wij zullen in het vervolg de termen geloofsbelijdenis, symbool, credo afwisselend gebruiken. 
20 Het begrip ‘existentie’ behoort tot de moeilijkste van de hedendaagse wijsgerige en theologische taal. Een 
zeer goed overzicht van het ontstaan en de verschillende aanwending van dit woord vindt men bij Dr. W.J. 
Aalders, ‘Het woord existentie in het moderne wetenschappelijke spraakgebruik’, Deel 75, serie A No. 2 van de 
Mededeelingen der Kon. Academie van Wetenschappen afd. Letterkunde. Amsterdam: 1933. [5348] 
21 *Credo: ‘der mit Gott selbst identischen Wahrheit’ 
22 De volgorde en de samenhang van de termen ‘Werkelijkheid’, ‘Waarheid’, ‘waarheden’ gelijk wij die hier 
aantreffen behoort tot de beslissende kenmerken van de zgn. ‘dialectische theologie’. De tegenstellingen van 
‘neocalvinistische’ en ‘ethische’ theologie te onzent worden daardoor gerelativeerd. ‘Werkelijkheid’ is niet 
ergens ‘achter’ de ‘Waarheid’ te zoeken, en de ‘Waarheid’ kan uit de ‘waarheden’ niet worden geabstraheerd. 
In het begrip Woord (verstaan als hier en nu gesproken) vallen werkelijkheid en waarheid samen, en dat in de 
gestalte van waarheden, van mensenwoorden. Men zie voor de nadere fundering van hetgeen hier in zeer 
gedrongen vorm wordt voorgedragen §V, 3: ‘Die Rede Gottes als Tat Gottes’ in Barths Kirchliche Dogmatik 
(hierna: KD) I, 148v., verder aldaar 213, 217, 283, 298 (noot [daar niet aangetroffen]), 207v. [662] Vgl. ‘Die 
Theologie und der heutige Mensch’ (Zwischen den Zeiten, Jg. VIII, vooral 380v., over de contingentie van het 
theologische criterium). [7858] [GA III/2013, (8-43) 20] [Wildi nr. 211] De eenvoudigste samenvatting van deze 
inzichten vindt men echter in de drie voordrachten gehouden in Parijs (april 1934), en vertaald onder de titel 
‘Offenbarung, Kirche, Theologie’, verschenen als Heft 9 van de serie Theologische Existenz heute. [8069/9] [zie 
noot 16] *Deel I van de Kirchliche Dogmatik (KD) was het tot dan toe (1935) enige verschenen deel van de KD. 
Toen de tweede band van dit eerste deel in 1938 was verschenen werd deel I van 1932 aangeduid met I/1, het 
tweede deel met I/2. 
23 Hiermee is te vergelijken voordracht XIII, “ik geloof in de Heiligen Geest”, onder 2. Wij wijzen nog op de 
volgende passage uit KD I, 255v. “Mit unserem Satz von der Gottförmigkeit des Menschen im Glauben ist nun… 



12 

gehoorzaamt met zijn beslissing aan de Beslissing van God.24  
Dit alles geldt ook van de dogmatiek. Ook zij is menselijke erkenning van de Werkelijkheid 
van God in haar openbaring, ook zij leeft alleen van de Waarheid welke op de mens 
aankomt, want zij is gehoorzaamheid ten aanzien van een beslissing van God waarover 
de mens geen macht heeft. Ook zij geschiedt concreet: in de voltrekking van de 
toestemming en bevestiging van bepaalde waarheden, in welke voltrekking de Waarheid van 
God de mens op een concrete wijze tegenwoordig wordt. Ook dogmatiek is in wezen 
geloofsdaad.25 Dit is echter het bijzondere, dat zij een daad van het geloof is die zichzelf zou 
willen verstaan en verklaren. Dogmatiek streeft ernaar in menselijke gedachten na te denken 
en in menselijke taal na te zeggen wat haar in de openbaring van de Werkelijkheid van God 
is voorgedacht en voorgezegd. Dogmatiek brengt daartoe die waarheden waarin ons de 
Waarheid Gods concreet tegemoet treedt, tot ontvouwing en geordende vertolking. Zij 
spreekt de geloofsartikelen nog eenmaal gearticuleerd uit, zij tracht deze in hun 
nevenschikking en samenhang te zien en duidelijk te maken. Zij vraagt waar het nodig is naar 
nieuwe, dat is: naar tot nog toe onbekende of niet-erkende geloofsartikelen. Zij zou met dit 
alles aanschouwelijk en overtuigend willen maken dat en in hoever wij in het geloof te doen 
hebben met de strenge en heilzame heerschappij26 van de waarheid. Dogmatiek komt voort 
uit dezelfde geloofsdaad als de belijdenis, maar in de vorm van een wetenschappelijkheid 
die geacht kan worden bij haar te passen: credo ut intelligam, ik geloof opdat ik begrijpen 
mocht.27 
 

2 

 
dieses gesagt: Wo und wann das Wort Gottes von Menschen wirklich erkannt wird, da entspricht die Art dieses 
Erkennens der Art des Wortes Gottes selbst… Man hat sich den Menschen im Ereignis des Glaubens als 
sozusagen von oben geöffnet zu denken. Von oben, nicht von unten! Was van unten, als menschliche Erfahrung 
und Tat, als Glaubensbewusztsein sichtbar, greifbar und analysierbar wird, das ist nicht die Erfüllung an sich, ist 
‘Hohlraum’, der auch ganz anders gefüllt sein könnte als gerade durch das Wort Gottes… Die Öffnung von 
oben, die sich im Ereignis des wirklichen Glaubens vollzieht, bleibt uns so verborgen wie dieses Ereignis selbst 
und wie Gott selbst... sie ist uns (aber) auch so offenbar wie dieses Ereignis, wie Gott uns offenbar ist: in 
Erinnerung der Verheiszung, in Hoffnung ihrer Erfüllung”. Zeer snedig merkt prof. Haitjema op (Het Woord 
Gods en de moderne cultuur, [Groningen: Wolters 1931] 2): “dat de vogelen de Godsprediking van de heilige 
Franciscus van Assisi gehoord en ingedronken hebben is alledaagse gebeurlijkheid vergeleken bij dat andere 
grote wonder, dat Franciscus zelf Gods woord, Gods eigen Woord heeft gehoord”. [900] 
24 Vgl. KD I, 162v. en 166v. 
25 Deze bepaling is wel te onderscheiden van de eis van een wetenschap, resp. theologie van de 
‘wedergeborenen’. [Abraham] Kuyper, Encyclopedie der heilige Godgeleerdheid II, [Kampen: Kok ²1909] 97vv., 
170 vv. [935] 
26 In de woorden ‘heilzame heerschappij’ is samengevat al hetgeen in Barths voordracht te Kopenhagen (maart 
1933) ‘Das erste Gebot als theologisches Axiom’ uitvoerig is ontwikkeld (verschenen in Zwischen den Zeiten, Jg. 
XI, 297vv.). [GA III/2013, (209) 214-241] [Wildi nr. 246] 
27 De klassiek-geworden term stamt van Anselmus (1033-1109), de vader van de middeleeuwse 
hoogscholastiek. Zij wordt bij hem ook wel omschreven met: “fides quaerens intellectum” – het geloof dat 
zoekende is om te verstaan, nl. de reeds uit anderen hoofde beleden inhoud van de geloofsbelijdenis, om te 
beginnen het woord ‘God’. Men zie [Franz] Overbeck, Vorgeschichte und Jugend der mittelalterlichen 
Scholastik. Basel: [Schwabe] 1917, 212vv. [487], verder Karl Heim, Das Gewiszheitsproblem in der 
systematischen Theologie. Leipzig: [Hinrichs] 1911, 77vv. [546], Clemens Bäumker, Witelo. [Münster: 
Aschendorff 1908], 292vv. en ten slotte de meesterlijke studie van Barth zelf: Fides quaerens intellectum, 
Anselms Beweis der Existenz Gottes. München: [Kaiser] 1931. [458] [GA II/1981] [Wildi nr. 222] Wij wijzen ook 
op de merkwaardige formulering die men in KD I, 299 r. 7 v.o. vindt: “Wissenschaftlich ist die Dogmatik nicht 
als Darbietung von allerlei Stoff, obwohl sie das auch sein musz, sondern als Bewegung dieses Stoffes oder als 
dieser bewegte Stoff”. 



13 

Credo, ik geloof, aan de spits van de reeks geloofsartikelen betekent echter niet de 

geloofsdaad van een welwillende of begaafde of ook bijzonder verlichte enkeling als zodanig. 

De akte van het geloven is hier de akte van de belijdenis:28 het ik dat hier spreekt, het 

onderwerp van het belijden is echter de kerk en dus niet de enkeling als zodanig, ook niet de 

enkeling voor zover hij op menselijke en goddelijke wijze als bevoorrecht mens gekenmerkt 

is, maar alleen de enkeling krachtens zijn bevoorrechting als lid van de kerk. Wanneer de 

kerk de werkelijkheid van God, die op de mens aankomt, in de vorm van bepaalde, uit Gods 

openbaring gewonnen inzichten erkent, dan ontstaat in deze erkenning, welke 

vanzelfsprekend het karakter draagt van een openlijke en verantwoordelijke29 daad, een 

belijdenis, een dogma, een catechismus, dan ontstaan geloofsartikelen. Zegt de enkeling in 

de zin van het apostolicum30: ik geloof, dan doet hij dit nimmer als enkeling, dan doet hij 

belijdenis, en dat beduidt: hij voegt zich mede in in de daadwerkelijke erkenning die door de 

kerk openlijk en verantwoordelijk geschiedt. Geheel in dezelfde sfeer hoort de dogmatiek 

thuis. Zij is weliswaar niet zelf belijdenis, zij is aan deze echter toegevoegd als de 

werkzaamheid van bepaalde leden van de belijdende kerk, zij is toelichting van de reeds 

voorhanden belijdenis en zij is voorbereiding van een nieuw belijden en een nieuwe 

belijdenis. Omdat de kerk haar belijdenis telkens weer opnieuw en op een nieuwe wijze 

moet verstaan en omdat zij altijd weer voor de noodzaak geplaatst wordt opnieuw en op 

een nieuwe wijze te belijden, daarom heeft zij naast de belijdenis behoefte aan dogmatische 

bezinning. Een andere rechtvaardiging van de dogmatiek is ongeldig.31 Het onderwerp van 

deze werkzaamheid kan de enkeling alleen zijn in zijn kwaliteit van leraar van de kerk, als 

een die in opdracht van de kerk handelt, als iemand die in de kerk, vanuit de kerk, voor de 

kerk onderricht geeft, niet als geleerde, maar als een tot leren, tot onderwijzen geroepene. 

De particuliere persoon van de professor in de theologie, zijn opvattingen en zijn inzichten 

zijn op zichzelf een onbelangrijke aangelegenheid, en hetzelfde geldt van zijn hoorders en 

 
28 “Des Bekenntnisses”: het Duitse woord is dubbelzinnig en wordt hier en in het volgende opzettelijk in deze 
dubbelzinnigheid gelaten. Het betekent tegelijk de akte van het belijden en het document van de belijdenis. 
Met deze dubbelzinnigheid wordt enerzijds uitgedrukt dat het belijden bovenpersoonlijk is verankerd, 
anderzijds dat ook het document neerslag is van een levende akte. 
29 Op dit ‘openlijke’ en ‘verantwoordelijke’ karakter van de belijdenis van de kerk legt Barth sterke nadruk. Niet 
eerst in de laatste tijd, maar reeds zeer vroeg, men zie bijv. in zijn ‘Bericht’ aan het wereldconcilie van de  
‘Alliance of the reformed churches holding the presbyterian system’, te Cardiff 1925, opgenomen in het 
tijdschrift Zwischen den Zeiten III, 4, 313, 321, 329. [GA III/1990, (604-643) 610, 617, 630v.] [Wildi nr. 163] 
30 De naam ‘apostolische’ geloofsbelijdenis mag niet letterlijk worden opgevat. Dat de apostelen ieder een zin 
zouden hebben bijgedragen is natuurlijk een legende. Toch heeft de naam en het zich handhaven van de naam 
diepere zin: daarmee wil uitgedrukt zijn dat dit symbool als uitbreiding van de regula fidei (regels van het 
geloof) in overeenstemming is met het apostolische getuigenis van de Schrift. *De genoemde legende is te 
vinden bij Rufinus (ca. 345-410) in zijn Commentarius in Symbolum Apostolorum. Geciteerd bij Kelly, a.w. 3. 
31 Men kan de dogmatiek bijv. rechtvaardigen als noodzakelijke bevrediging van het denken, dat een 
systematische afsluiting en afronding van de christelijke waarheden begeert, als gewijd stelsel van christelijke 
wereldbeschouwing, dat concurrerend, polemiserend, triomferend tegenover de stelsels van de ongewijde 
wijsbegeerte wordt gesteld, als “lebendige Reproduktion des Kirchenglaubens, aus der Seele des 
Darstellenden” ([A.D.Chr.] Twesten), als “Glaubenslehre” in honderd varianten (vgl. o.a. Horst Stephan, 
Troeltsch, Kaftan, Heim). Wie menen zou dat bij Barths opvatting de taak van de dogmatiek al te bescheiden, 
repristinerend en afhankelijk zou worden, bedenke o.a. wat het inheeft een nieuwe belijdenis voor te bereiden, 
bedenke en overwege deze woorden: “anders als entsetzlich langweilig, unoriginell, vermittlerisch 
nichtssagend und nichtswirkend wird ein Bekenntnis ohne ernste theologische Vorgeschichte nie ausfallen 
können” (Zwischen den Zeiten III, 4, 329). [GA III/1990, a.w. 636] *”is ongeldig”: Credo: ‘gibt es nicht’. 



14 

lezers in hun kwaliteit van toekomstige leraren. Het onderwijzend-voordragen en het 

studerend-zich toe-eigenen van de dogmatiek is in zoverre een openlijke en 

verantwoordelijke werkzaamheid, als in de dogmatiek evenals in de belijdenis alleen de kerk 

in alle ernst spreken en horen kan. 

 

3 

Het vraagstuk van het credo als geloofsbelijdenis ontstaat aan het vraagstuk van de 

kerkelijke verkondiging.32 Aan de kerk toch is de goede Boodschap toevertrouwd aangaande 

de werkelijkheid van God die op de mensen toekomt en op hen beslag leggen wil. Beter 

gezegd: de Boodschap is toevertrouwd aan het gelóóf van de kerk. Dat sluit dan echter in dat 

de Boodschap toevertrouwd is aan het voor verzoeking vatbare en altijd feilbare werk van 

het geloof33, aan het menselijk-al-te-menselijke verstaan en misverstaan van het goddelijke 

 
32 Dit is een van de meest ‘oorspronkelijke’ inzichten die Barth bracht, ofschoon o.a. bij Augustinus en bij Vilmar 
aanduidingen in deze richting voorkomen. Gelijk iedere grote visie is het doodeenvoudig (het ei van Columbus) 
en onafzienbaar-vruchtbaar in de consequenties. Vgl. wat O. Noordmans ontwikkeld heeft aangaande het 
eigen karakter van een ‘pastorale dogmatiek’ (zie zijn bijdrage aan de bundel De openbaring der verborgenheid, 
[Baarn: Bosch & Keuning 1934] 109v. [zie noot 17]  [4419], verder in zijn Herschepping, [Zeist: NCSV 1934] 39). 
[Noordmans, NVW 2, (214-322), 224-225]. [4295] Van hieruit is de hele beweging van de zgn. ‘dialectische 
theologie’ eigenlijk begonnen, zie de rede van 25 juli 1922 (am Pfarrertag in Schulpforta) gehouden: ‘Not und 
Verheiszung der christlichen Verkündigung’. [GA III/199, 65-97, Wildi nr. 133] Met deze rede werd ook de 
eerste jaargang van het tijdschrift van de beweging Zwischen den Zeiten geopend. Het zijn vooral twee bundels 
preken (van Barth en Thurneysen tezamen), waarvan deze nieuwe opvatting van de dogmatiek de bewuste 
achtergrond vormt en die onder de aandacht kwamen van vélen: Suchet Gott, so werdet ihr leben, 1917 (²1928) 
[463] [Wildi nr. 101] en Komm Schöpfer Geist, 1924 (³1927) [586]. [Wildi nr. 147] Dogmatiek is een kritische 
wetenschap, norm-wetenschap van de prediking. Daarom is geen enkele dogmatische stelling op de kansel van 
pas, anderzijds mag de preek niets bevatten dat niet dogmatisch te verantwoorden zou zijn, al is het waar dat 
in de prediking het gehalte van de leer door noodzakelijke overaccentuering van een deel moet worden 
“scheefgetrokken” (Noordmans [NVW 2, a.w. 31]). Daarom moet men volgens Barth ook geen kunstmatige 
onderscheidingen invoeren tussen ‘catechismus’ en ‘dogmatiek’ [Het eerste punt bij de vragenbeantwoording, 
zie bijlage]. Zeker, als men wil, is de eerste meer de stem van de ecclesia audiens (de horende kerk), de tweede 
het spreken van de ecclesia docens (de lerende kerk), de eerste is meer Lehre in eenvoudige, maar vaste vorm, 
de tweede meer Forschung. Maar dit zijn toch ten slotte graduele verschillen, die betrekkelijk worden 
tegenover de éne opdracht om te helpen dat de ‘Reine Leer’ door de belijdenis verkondigd worde en in de 
verkondiging beleden wordt [Die christliche Dogmatik §23.2, GA II/1982, 539vv.], vgl. verder over de 
verhouding van ‘Kerk’ en ‘School’: KD I, 81: Wat verkondigd moet worden, dat mag en kan men niet 
verwachten van de dogmatiek. Wat te verkondigen is, dat moet telkens weer gevonden worden in het midden 
tussen de bepaalde Bijbeltekst (in zijn samenhang met de ganse Schrift) en de gemeente in de bepaalde 
situatie van het heden. “Dogmatik aber kann nur Anleitung sein zur rechten Überlegenheit und zur rechten 
Fügsamkeit, zur rechten Kühnheit und zur rechten Vorsicht für den Augenblick, wo es auf jenes Finden 
ankommen wird, Anleitung zur Orientierung zwischen den beiden anderen Polen: dessen, was unter allen 
Umständen gesagt werden musz, und dessen, was unter keinen Umständen gesagt werden darf”. *Eduard 
Thurneysen (1888-1974) was een Zwitsers theoloog, hoogleraar praktische theologie in Basel, met wie Barth 
zijn leven lang bevriend was en veel samenwerkte. 
33 De onderscheiding van ‘geloof’ en ‘werk van het geloof’ houdt tweeërlei afgrenzing in: 1) tegen de menselijke 
scheppingskracht in het algemeen (werk van het geloof), 2) tegen de geloofscontinuïteit, waaruit men veelal 
een waarborg voor de waarheid van de prediking wil afleiden (werk van het geloof). Het geloof is om zo te 
zeggen ettelijke graden objectiever dan het wérk van het geloof. Juist vanuit deze onderscheiding komt het 
persoonlijke belijden zich invoegen in het credo van de kerk in nieuw licht. De meeste vormen van piëtisme 
hebben het geloof zélf als een werk opgevat en waren daarom juist in het ‘werk’ van het geloof zeer 
zelfverzekerd en heerszuchtig. Zeer goed zegt Hermann Bahr (‘Ein Gedenkblatt für Kant’, [in: Neue Freie Presse, 
Wien: 23 april] 1924): “Glauben war, seit es Christen gab, bisher der Eingang, der einzige Zugang zur 
Gotteserkenntnis, zum Wissen gewesen; jetzt schien Auserwählten ein näherer Weg offen, ihr Privatweg 



15 

oordeel, aan de tegendeligheid en tegenstrijdigheid van menselijke meningen en 

overtuigingen. Wat wordt er van de reinheid van het toebetrouwde pand in de handen van 

de begenadigden, die toch altijd begenadigde zondaren waren, zijn en zullen zijn! Men kan 

en moet daarop antwoorden: God kan en God wil zorgen dat het ook in onreine handen rein 

blijft. Maar dit ontheft ons niet van de zorg aangaande de reinheid34 van onze handen, het 

ontslaat ons niet van de vraag naar de echte en rechte verkondiging. Uit deze zorg en deze 

vraag ontspringt de kerkelijke belijdenis. Belijdenis is steeds het resultaat van een arbeid 

gedreven vanuit deze zorg en deze vraag, een poging de goddelijke Waarheid tegen 

menselijke dwaling te beschermen en haar als het onvergelijkelijke licht op de kandelaar te 

plaatsen. Belijdenis is altijd concrete, historische35 beslissing, een strijdende werkzaamheid 

van de kerk die in deze of gene, in haar schoot opkomende overtuigingen en leringen de 

stem van het ongeloof, vals geloof of bijgeloof meent te horen en daartegenover mét het ja 

van het geloof een noodzakelijk nee meent te moeten stellen, daarbij de reiniging van de 

mensenhanden ten aanzien van de reinheid van de hun toevertrouwde boodschap beogend, 

opdat haar verkondiging de rechte zij. 

In dit verband krijgt de dogmatiek haar zin en haar taak. Zij is geen weelderig36 spel van 

gedachten. Zij is ook niet een navorsen omwille van het navorsen. Zij bekleedt, door de 

belijdenis toe te lichten en een nieuwe belijdenis voor te bereiden, het voor de kerkelijke 

verkondiging onontbeerlijke ambt van een waker.37 Zij stelt zich tegenover de dwalingen van 

de tijd op de bres, daar waar met de oude belijdenis niet meer wordt gerekend of waar deze 

niet meer begrepen wordt terwijl een nieuwe belijdenis nog niet voorhanden is. Natuurlijk 

 
sozusagen: Gott holte sie sich selbst und zeigte sich ihnen unmittelbar… Ja, Glaube, der sich nicht mit jener 
intuitiven persönlichen Erkenntnis ausweisen kann, wird allmählich… zum Angeklagten, den der Zweifel 
verhört”. Barths bedoeling is het daarentegen om a) het geloof als bovenpersoonlijke werkelijkheid van de 
Geest te stellen, b) de zuiverheid van de prediking als ‘wérk van het geloof’ telkens opnieuw afhankelijk te 
stellen van Woord en Geest (vgl. ook ‘Der Christ als Zeuge’, Heft 12 van de serie Theologische Existenz heute, 
14: “een getuige van Jezus Christus blijft daarin getuige en blijft zo getuige dat hij steeds weer terugkeert tot de 
bede: Veni Creator Spiritus!.... Creator! ik ben dus in mijn christelijke levensstand niet als een mens die bij een 
bron zit en de wateren ziet vloeien en die weet: ze zullen verder en verder vloeien. Nee… als het verder gaat in 
mijn christen-leven, dan is dat schepping, creatieve werkzaamheid van God”. [GA III/2017, (367-400) 382]  
[Wildi nr. 273] 
34 Het begrip ‘reine leer’ hangt ten nauwste samen met de vraag: hoe is theologie mogelijk? Wat is in 
theologische zin: een axioma, een bewijs, een stelling enz.? (vgl. Barths Anselmusboek, 13v. [GA II/1981, 10v.]). 
Het antwoord hierop wil tegelijk recht doen aan Overbecks sceptische vaststelling: “Anders als durch 
Verwegenheit ist Theologie nicht wieder zu gründen” (Christentum und Kultur, [Basel: Schwabe 1919] 16). [489] 
Wanneer men uiteindelijk het geheel niet op de kerk, maar op de Schrift toepast, kan men in Gertrud von Le 
Fort, Hymnen an die Kirche [München: Kosel ⁴1930] op een aangrijpende wijze vertolkt vinden hoe vreemd de 
voorgegeven waarheid van de openbaring, waaraan de theologie zich bindt, voor ons is: “furchtbar is das 
Gesetz des Glaubens das du aufrichtest, fremd ist es in allen Fluren meines Blickes – Die Täler der Stunden und 
die Räume der Gestirne wissen nichts von ihm – Bist du gewisz, Mutter, dasz nicht der Bote des Abgrunds dich 
betrog – Du gebietest mir Blindheit, dasz ich sehe, und Taubheit, dasz ich höre – Mutter, ich lege mein Haupt in 
deine Hände: schütze mich vor dir” (uit de derde hymne). [1502] *Gertrud von Le Fort (1876-1971) was een 
Duitse katholieke schrijfster. Haar bekendste boek Hymnen an die Kirche verscheen in 1924. 
35 De nadruk hierop dat de belijdenis een ‘historische’ beslissing is, bedoelt geen bijzondere nadruk te leggen 
op de betrekkelijkheid van de belijdenis. Anderzijds ontkent Barth natuurlijk juist wat bijv. Albert Mirgeler als 
wezenlijk stelt: “Der geschichtliche Ort des Bekennenden flieszt in das Symbol ein, wird ausdrücklich selbst 
dogmatisiert” (Geschichte und Dogma. Hellerau[: Hegner] 1928, 71). [5210] 
36 *Credo: ‘müßiges’ = ledig, nutteloos. 
37 *De term is van Zwingli. ‘Der Hirt’: de predikant als efoor of volkstribuun! [GA II/2004, 186] 



16 

kan zij niet spreken met het gezag van de kerkelijke belijdenis zelf, daarentegen heeft zij het 

voorrecht als levende wetenschap met grotere bewegingsvrijheid en groter 

aanpassingsvermogen tegenover de werkelijke situatie van het heden te spreken, ook met 

grotere nauwkeurigheid en scherpere onderscheiding in de verschillende delen van het 

onderzoek. Zij kan stellig, evenals de kerkelijke verkondiging zelf, ontaarden en verwilderen. 

Het kan zeer zeker voorkomen dat zij ten opzichte van de belijdenis, ten dienste waarvan zij 

bestaat, dwaalt en op een dwaalweg leidt. De omkering van de verhouding kan intreden, 

namelijk dat de dogmatiek door de op betere wegen gaande kerkelijke verkondiging tot de 

orde geroepen, herzien en verbeterd moet worden.38 Gelijk de belijdenis geen machinaal-

werkende beveiliging voor de goede boodschap in de kerk kan zijn, zo ook niet de 

dogmatiek. Desondanks zal een kerk die zich bewust is van haar verantwoordelijkheid 

tegenover het haar toevertrouwde goed, steeds ook op déze mogelijkheid tot beveiliging 

bedacht zijn. Wat mensen in de kerk doen kan immers over de ganse linie slechts dienst zijn. 

Ten slotte is de enige die in haar handelt de Heer van de kerk zelf. Maar juist onder het 

gezichtspunt van dienst-aan-de-kerk is tezamen met de functie van de belijdenis ook de 

functie van de dogmatiek noodzakelijk. Het feit op zichzelf dat er zoiets als dogmatiek 

bestaat is een bekentenis van de kerk dat er voor haar reden en aanleiding te over is om in 

haar dienst deemoedig, voorzichtig en behoedzaam te zijn. 

 

4 

Het credo, de geloofsbelijdenis, ontspringt nu evenwel niet aan een eigenmachtige zorg van 

de kerk ten aanzien van de echtheid van haar verkondiging. Niet willekeurig en toevallig 

scheidt het geloof in het credo zich af van iets anders, dat zij meent niet voor geloof te 

mogen houden, zegt het hier ja en daar nee. Niet naar de maatstaf van de toevallig 

heersende ideeën van Waarheid, God, Openbaring en dergelijke neemt de belijdenis haar 

beslissingen: vandaag deze, morgen die, nu onder dit, een volgende maal onder een ander 

invloedrijk gezichtspunt. Deed zij dat, dan zou zij waarlijk noch zelf als een daad van 

waarheids-erkenning kunnen gelden, noch ook harerzijds aanspraak op erkenning kunnen 

maken. De waardij en waardigheid van de belijdenis bestaat hierin dat de kerk bij het 

ontstaan van die belijdenis tegenover de wisselende voorstellingen van de tijdgeest 

gevraagd heeft naar de beslissing van de heilige Schrift en dat zij in de belijdenis niet 

eenvoudig haar geloof als zodanig heeft uitgesproken, maar veeleer datgene wat zij in en 

door haar geloof als het oordeel van de heilige Schrift inzake de twijfelachtig geworden 

verkondiging meende verstaan te hebben. In het credo buigt de kerk zich voor de God die wij 

 
38 Met het feit dat de kerkelijke verkondiging mogelijk op betere wegen kan gaan dan de vigerende dogmatiek 
hangt ten nauwste samen het grote belang dat Barth toekent aan de zg. ‘Irreguläre Theologie’, dat is: een 
theologie zonder systematiek, zonder methode, bijv. neergelegd in preken, opstellen, brieven, die echter 
niettemin een eigen innerlijk-logische samenhang toont. Als voorbeelden noemt hij telkens Blumhardt en 
Kohlbrügge, maar ook niemand minder dan Luther! (vgl. Prolegomena, 114, KD I, 293vv., in ‘Lutherfeier’, Heft 4 
van Theologische Existenz heute: het opstel ‘Luthers Wissenschaft’, 13-16 [GA III/2013, 567-572] [Wildi nr. 
257]). *De Prolegomena in deze aantekeningen verwijzen naar de ‘voorloper’ van KD I: Die Lehre vom Worte 
Gottes, Prolegomena zur christlichen Dogmatik. München: Kaiser 1927 [471]. KD I was een verbeterde versie 
van deze Prolegomena, waarin diverse kritiekpunten zijn verwerkt (o.a. van Gogarten). Verwarrend is wellicht 
dat na verschijning van band I/2 van de KD (1938) de eerste twee banden samen vaak ook met ‘Prolegomena’ 
werden aangeduid.  



17 

niet zochten en vonden, die veelmeer ons gezocht en gevonden heeft.39 Van déze God te 

getuigen is de zin van de Schrift, haar eigenlijke functie te midden van en tegenover de 

godsdiensten, waarin men zelf ‘God’ vindt.40  

Daarin ligt nu echter ook de grond van de waardij en waardigheid van de dogmatiek. Als 

eerste41 vak van de theologie gaat aan haar de exegese vooraf. Dat betekent dat de 

dogmatiek haar norm niet in zichzelf draagt, gelijk zij ook haar doel niet in zichzelf vindt, 

maar door de op haar volgende kring van de praktische vakken herinnerd wordt aan haar 

taak binnen het gehele kader van de dienst ten bate van de kerk.42 De dogmaticus is niet 

rechter over de kerkelijke verkondiging. Alleen in het geval dat hij aan zijn wijsbegeerte of 

godsdienstfilosofie meer vermogen toeschrijft dan hem geoorloofd is zou hij ertoe kunnen 

komen rechter te willen zijn. Zijn ware functie bestaat echter hierin de kerkelijke 

verkondiging over de gehele linie te verwijzen naar de werkelijke rechter.  

De werkelijke rechter is het profetisch-apostolische Getuigenis43, gelijk het door de Heilige 

Geest tot onze geest spreekt. Alle dogmatische arbeid aan de toelichting van in het credo 

reeds uitgesproken inzichten, eveneens elke dogmatische overweging van in een toekomstig 

credo alsnog uit te spreken inzichten, kan in wezen slechts hierin bestaan dat de eenmaal of 

bij vernieuwing openbaar gemaakte stellingen voor het aangezicht van deze rechter gesteld 

worden. De dogmatiek heeft volgens haar beste weten en geweten het verhoor, het gesprek 

en de discussie weer te geven, die onvermijdelijk worden zodra deze beide, het credo en de 

Schrift, tegenover elkander staan. Zonder op het laatst gezegde iets af te dingen is het toch 

nodig hieraan toe te voegen dat de dogmatiek zich een eigenmachtig appelleren aan de 

Bijbel moet ontzeggen44, omdat ze zélf immers van meet af door de belijdenis bepaald is. 

 
39 Belangrijk is goed in het oog te houden hoe hier het ‘formele’ en het ‘materiële’ van de Schrift als norm 
samenhangen. Vgl. Prolegomena §24, 3, §25, 1 [GA II/1990, 555-368 (zum dogmatischen Formalprinzip, 569-
575 (Formal und Materialprinzip]; ook nog (waarom niet? er is principieel ten dezen niets veranderd!): het 
buitengewone stuk: ‘Biblische Fragen, Einsichten und Ausblicke’ (april 1920) in Das Wort Gottes und die 
Theologie, [München: Kaiser 1924] 70-98. [455] [GA III/2012, 662-701] [Wildi nr. 111] 
40 *Deze zin ontbreekt in Credo. 
41 ‘Eerste’ vak van de theologie in genetische zin. Dat wil echter niet zeggen dat de dogmatiek door de exegese 
gecontroleerd moet worden, tenzij men met exegese bedoelt: theologische exegese, en dat is een uitlegging 
die zelf weer in zoverre dogmatisch-gebonden is dat zij tot de Schrift nadert als tot het profetisch-apostolische 
getuigenis aangaande het Woord van God. Vgl. Miskottes bijdrage aan de bundel: De openbaring der 
verborgenheid: ‘Opmerkingen over theologische exegese’, 65-99. *Nu in MVW 16 (2025), 231-327. 
42 Barth heeft – gelijk trouwens Vilmar in de Duitse kerk en Kuyper te onzent – weer ernst gemaakt met het 
theologische karakter van de praktische vakken. De praktische theologie heeft slechts één thema, nl. het 
‘probleem van de taal’, dat is het vraagstuk met welke gestalte de prediking en de gehele kerugmatische arbeid 
van de kerk in een bepaalde historische situatie het best gediend wordt tot zegen van de mensen. “Hier wird 
offenbar (menschlich geredet) jener Existenzbeweis der Theologie durch ihre Existenz selbst geführt oder nicht 
geführt” (Barth in Heft 9 van de serie Theologische Existenz heute [zie noot 16], 43 [GA III/2017, 214]). 
43 Barth noemt de Schrift Zeugnis vom Wort, nl. overal waar het op een nauwkeuriger omschrijving aankomt. 
Overigens natuurlijk de verkorte uitdrukking: ‘Woord van God’. Zie over de drie ‘gestalten’ van het Woord: de 
Verkondiging, de Schrift, de Openbaring KD I, 89-128, waarbij men tot recht verstand wellicht het beste doet 
uit te gaan van hetgeen Barth leert over de “apostolische successie”, 105v., 111. Het gladde tegendeel van de 
erkenning van deze “rechter” is de rooms-katholieke opvatting, die door [A.] Mirgeler aldus vertolkt is [in 
Kirche und Dogma (1928)]: “Abgesehen davon, dasz die Kirche sichselbst ausdrücklich dogmatisiert hat, kann 
man das ganze Dogma als eine Aussage der Kirche über sich selber lesen”. *Credo: ‘Offenbarungszeugnis’. 
44 Deze passage is gericht tegen het ‘biblicisme’, vooral van de ‘Württembergse vaders’, maar ook van iemand 
als Adolf Schlatter (vgl. Prolegomena, 373, 377). [GA II/1982, 484v., 491] “Die Kirche hört, und als ihre Glieder, 
nicht als raum- und zeitlose Monaden, hören wir das Wort Gottes in der Schrift” [485bv.]. De traditie behoort 



18 

Daarom moet zij zichzelf herinneren aan haar plaats in de kerk en de belijdenissen waarin 

zich de kerk over haar verstaan van de Schrift reeds op stellige wijze uitgesproken heeft met 

die eerbied bejegenen die ook in ander opzicht volgens Gods gebod kinderen tegenover het 

woord van hun menselijke vaders past.45 

 

5 

In het credo zien wij de kerk ten slotte als zendingsgemeente, in haar heenwending naar de 

wereld die nog niet tot de kerk is toegebracht en vergaderd, bezig haar, de wereld, óp te 

roepen. Hoe zou de kerk zichzelf anders verklaren en verdedigen, op welke andere wijze zou 

ze kunnen werven en noden, aanknopen en bodem zoeken voor haar Boodschap, als 

daardoor dat zij haar geloof belijdt46, zoveel mogelijk in zijn volheid en toch in de kortste 

woorden, zoveel mogelijk vrij van alle toevalligheid en gereinigd van elke dubbelzinnigheid, 

zoveel mogelijk uitkomend in zijn karakter van gelóóf, dat is: in zijn gerichtheid op het 

Voorwerp van waaruit het zijn leven heeft? Ook de feitelijke inhoud van de kérkelijke 

verkondiging moet immers, zal het goed zijn, met het credo samenvallen. Onder alle 

menselijke factoren is enkel het geloof in staat tot het geloof op te roepen! In het credo 

tracht de kerk het feit dat er geloofd wordt en dat dit geloofd wordt met bijzondere 

aandrang onder de aandacht van de wereld te brengen. Zij kan en wil ook in de dogmatiek, 

wat de missie aangaat, niets anders doen dan juist dit éne. Wat er hier aan het credo 

toegevoegd wordt is alleen een toelichting, met dien verstande dat zij aan het feitelijke 

bestaan en aan de feitelijke inhoud van het geloof een breedte, een aanschouwelijkheid en 

een klaarheid geeft die aan het credo als zodanig ontbreekt. Dogmatiek is het hier en nu, 

naar gelang van de behoeften van de tegenwoordige tijd, exact47 sprekende credo. Wel te 

 
tot de vooronderstellingen van de dogmatiek. Men moet zich niet door losse uitingen van Luther bijv. over de 
triniteitsleer in de war laten brengen. Het is bijv. onmogelijk de reformatorische rechtvaardigingsleer te 
verstaan zonder het dogma van de H. Triniteit in de Niceense opvatting als volkomen geldig te veronderstellen. 
Hieruit o.a. met Josef Wittig (toen nog katholiek) af te leiden dat bij Barth een neiging tot het katholicisme is 
(Hochland, Jg. XXI, 420vv.) is een sterk staaltje van misverstand, dat voortspruit uit de mening dat het 
protestantisme óf zonder gezag is óf alleen het Schriftgezag erkent. 
45 Het vijfde gebod bekleedt ook in Barths (nog niet uitgegeven) ethiek een zeer gewichtige plaats, aan het 
hoofd van de geboden van de tweede tafel. Ook de functie van de ‘Sitte’ in het christelijke leven wordt 
daardoor én gefundeerd én gerelativeerd. *Miskotte zal beschikt hebben over het door de WSCF in Genève 
vermenigvuldigde typoscript van de colleges Ethik die Barth in het Zomersemester 1928 en het Wintersemester 
1928-1929 in Münster had gegeven, Wildi nr. 198. Zie ook zijn opmerking in voetnoot 254. Inmiddels zijn deze 
verschenen als GA II/1973 en GA II/1978. Met het ‘tweede deel‘ zal hij bedoelen 2. Kapitel, ‘Das Gebot des 
Schöpfers’, §9, ‘Die Ordnung’, 408-413 over ‘Die Familie‘. Barth volgt hier echter niet de volgorde van de 
‘tweede tafel der wet’; dat doet hij alleen in zijn uitlegging van verschillende catechismus-teksten. 
46 Vgl. ‘Die Theologie und die Mission in der Gegenwart’, Zwischen den Zeiten 1932, 189vv. [GA III/2013, (156-
108) [Wildi nr. 241] Het verwijt dat van de theologie een “Lähmung des Missionswillens” zou uitgaan, voor 
zover zij leert dat er geen andere zending gewettigd is dan de in de tekst omschrevene, heeft Barth aldus 
beantwoord: “Ich nehme den Vorwurf auf und erinnere daran, dasz wir alle aus der Bibel von einem Mann 
wissen, der gelähmt werden und sich Lähmung gefallen lassen muszte, um als Gelähmter obzuliegen und den 
Namen Israël zu bekommen. Die Theologie ist nicht der Engel Jahwes. Es könnte aber sein, dasz ihre Funktion in 
der Kirche und so auch der Mission gegenüber in der Linie dessen liegen musz, was jener Engel an Jakob tat. 
Und wenn dem so wäre, dann dürfte sich auch die Mission über diesen ihren Partner gewisz nicht nur 
beklagen.” *Verwijst naar het verhaal van de worsteling van Jakob aan de Jabbok, Gen. 32: 24-32. 
47 Het woord ’exact’ op de dogmatiek toegepast, drukt in de grond hetzelfde uit als ‘wetenschappelijk’, ook hier 
echter, gelijk tevoren (zie noot 17), met de toevoeging: “die bij haar past”. Gerhardt Kuhlmann (Zeitschrift für 
Theologie und Kirche 1932, 269vv.) heeft het Anselmusboek van Barth bestreden en gezegd dat Anselmus wel 



19 

verstaan: de missionaire en apologetische kracht kan ook dan slechts in het geloof zelf, dat 

is: in het getuigen van het voorwerp van het geloof, gelegen zijn. De dogmatiek mist de 

middelen om tussen kerk en wereld andere bruggen te slaan dan de brug van de belijdenis 

en van het belijden. Maar juist haar pogen om de belijdenis klaar voor te stellen als een 

vanuit de Schrift samenhangend geheel kan aan de belijdenis een bijzondere taal, een 

indringend geluid verlenen, dat naast bijzondere gevaren, toch ook een bijzondere belofte 

heeft. En men moet niet menen dat alleen in kringen die met wetenschappelijke arbeid 

bezig of dienaangaande meer of min nauwkeurig op de hoogte zijn, een positieve 

verwachting leeft ten aanzien van de dogmatiek — nee, juist daarbuiten zien velen uit naar 

de dogmatisch-strenge en -uitvoerige weergave van de belijdenis van de kerk.48 

 

6 

Wij zouden niet volledig zijn in onze uiteenzetting indien wij niet ten slotte ook aan de 

grenzen van het credo en mede van de dogmatiek herinnerden. Het leven van de kerk is 

daarmee niet uitgeput dat zij haar geloof belijdt. Het credo als zodanig en de dogmatiek als 

zodanig kunnen immers de rechte verkondiging, in verband waarmee zij hun leven hebben, 

niet garanderen.49 Zij zijn slechts een aanbod van hulp en een poging in deze richting. En 

zelfs de rechte, niet slechts op menselijke wijze (door het credo en door de dogmatiek), 

maar door Gods genade nu werkelijk en op beslissende wijze bevestigde en beveiligde 

verkondiging, heeft in het leven van de kerk toch ook nog drie noodwendige grenzen.  

De eerste is het sacrament, daardoor laat de kerk zich vermanen om te bedenken dat al haar 

woorden, ook haar door Gods Woord en Geest gezegende en gewaarmerkte woorden, 

alleen maar kunnen héénwijzen naar het Gebeuren zelf, dat Gebeuren waarin Gods 

Werkelijkheid zelf op de mens aankomt en hem aanspreekt. De zichtbare tekenen van Doop 

en Avondmaal hebben blijkbaar in het leven van de kerk de gewichtige taak de grens 

zichtbaar te maken tussen hetgeen de mens van God zeggen en verstaan en in zover ook 

 
degelijk met zijn bewijs voor het bestaan van God nog in andere dan theologische zin exact meent te zijn. Hoe 
het zij, Barth zelf wijst dit voor zijn eigen theologie af. Hier is dus (ondanks beroep op de vroege scholastiek) 
niet een weg terug naar een ‘redelijke’ grondslag van de religie, als bijv. bij Newman… “I woud affirm that faith 
must rest on reason, even in the case of children, and of the most ignorant and dull peasant, wherever faith is 
living and loving… I start then with a deep conviction… that faith not only ought to rest upon reason as its 
human basis, but does rest and cannot but so rest, if it deserves the name of faith. And my task is to elicit and 
show to the satisfaction of others what these grounds of reason are” (Diary, 12 januari 1860). 
48 Dit behoort zeker tot de meest verheugende tekenen van de tijd dat dogmatische bezinning niet meer, gelijk 
nog enkele tientallen jaren geleden, aan de ‘leken’ meer of min moet worden opgedrongen. Getuige de 
belangstelling waarmee te onzent o.a. prof. Van der Leeuws Dogmatische Brieven [Amsterdam: Paris 1933] 
[614] en ds. Noordmans Herschepping [zie voetnoot 32] zijn ontvangen, in Duitsland de nieuwe werken van 
Karl Heim en de Laiendogmatik van Ellwein [Theodor Ellwein, Evangelische Lehre – Eine Laiendogmatik. 
München: Kaiser 1932] [4653], in het Franse protestantisme Hic et Nunc, Cahiers Périodiques, vooral naar 
Franse maatstaf zware kost en toch zeer gewaardeerd. 
49 Garantie te geven is geen menselijke zaak. Toch wordt het kerkvolk maar al te vaak opgevoed in het geloof 
dat dit de eigenlijke zin zou zijn van de confessie. Zeer goede dingen zegt over dit punt Gogarten in zijn stuk: 
‘Die Bedeutung des Bekenntnisses’, Zwischen den Zeiten 1930, 353vv., m.n. 361v. 



20 

begrijpen kan50 – en de Onbegrijpelijkheid waarin God voor ons nu werkelijk is die Hij is.51 

De tweede grens van het credo en van de dogmatiek kan zeer simpel worden aangeduid 

met: het leven, namelijk ons werkelijke, menselijke leven met zijn zwakheid en kracht in zijn 

verwarring en klaarheid, met zijn zondigheid en verwachting52, het menselijke leven, 

waarover alle woorden van de kerk te allen tijde ook spreken, zonder het evenwel, zelfs daar 

waar God aan deze woorden getuigenis geeft, in hun kwaliteit van wóórden ooit te kunnen 

bereiken en te treffen.53 Menige kritische opmerking en geringschatting van het dogma en 

van de dogmatiek zou men herroepen indien men zich duidelijk voor ogen wilde stellen dat 

menselijke woorden als zodanig wel moeten dienen om ons werkelijke leven onder Gods 

Gericht en Genade te stellen, maar let-wel!, zij kunnen daartoe slechts dienen. En zij doen 

het indien het God behaagt.54  

De derde grens is de grens die de eeuwigheid van de tijd, het komende Rijk van de 

tegenwoordige eeuw, het eschaton (het laatste en uiteindelijke) van het hier-en-nu scheidt. 

Het credo en de dogmatiek vallen zonder enige twijfel onder het woord van Paulus (1 Kor. 

13: 8v.), dat van onze gnosis (geestelijke kennis) en van onze profetie zegt dat zij beide op 

dezelfde wijze “ten dele” zijn55, ‘Stückwerk’ dat ophouden zal, kinderlijke zegswijze die met 

 
50 Deze volgorde – men leze daar niet overhéén – zeggen, verstaan, begrijpen, beschrijft de menselijke weg in 
de kennisse Gods, zij hangt met het antwoord op de vraag ‘hoe theologie mogelijk is’ op het nauwkeurigst 
samen. In ieder geval is wat indertijd door dr. Kraan [E.D. Kraan, Openbaring en Mysterie, Kampen: Kok 1927] 
ontwikkeld is over het ‘irrationele’ als kenmerk van de ‘dialectische theologie’ een eigenaardige vergissing, 
veeleer is dan het verwijt van Schmidhauser gewettigd dat het logische overschat wordt en dat dit leidt tot “der 
Gotteswahnsinn Karl Barths”. (Der Kampf um das geistige Reich, [Hamburg: Hanseatische] 1933, 341). [811] 
51 In deze voordrachten wordt niet of nauwelijks over het sacrament gesproken. Op begrijpelijke gronden. Toch 
behoort het sacrament, ondanks de schijn van het tegendeel, en ondanks alle vertogen van hoog-kerkelijke en 
liturgische zijde, tot de wezenlijkste, meest onmisbare elementen juist van een dialectische theologie. Het 
sacrament is namelijk de tegenpool van de dialectiek zelf. Niet aldus (gelijk men in de kringen van de liturgische 
beweging wel zegt) dat de prediking ‘subjectief’ en het sacrament ‘objectief’ zou zijn. Dat is een arm filosofeem 
en een teken van ‘kleingeloof’. Barth is ook niet zo naïef de prediking onontbeerlijk te achten in onderscheiding 
van het niet-noodzakelijke sacrament. Beide zijn aardse vormen waarin het Woord zich geeft. De 
oudgereformeerde benaming van het sacrament als ‘zegel’ wordt door Barth uitgebreid met de term ”virtuelle 
Gegenwart” (‘Die Lehre von den Sakramenten’, Zwischen den Zeiten, Jg. VII, 427vv.). [GA III/1994, (393-441)] 
[Wildi nr. 201] Het sacrament is de ultima ratio, zonder welke niet alleen het begrip prediking, maar het begrip 
van de kerkelijke verkondiging überhaupt niet is door te voeren. Toch heeft het anderzijds geen eigen inhoud: 
“wie das Siegel unter einem Brief dessen Authentie bestätigt, aber zu seinem Inhalt nichts hinzufügt, anderswo 
als unter dem Brief, irgendwo für sich stehend, nichts besagt" (KD I, 61). *Bij deze aantekening lijkt M Barths 
beantwoording van vragen over het sacrament te hebben verdisconteerd. Zie bij de beantwoording van vragen 
(Bijlage) §9. 
52 Het is wellicht goed te wijzen op deze woordkeus, omdat ze verre van toevallig te zijn exact weergeeft wat 
Barth als object van de prediking ziet. Hier zijn geen psychologische aanduidingen, die eindeloos zouden 
kunnen vermeerderd worden, maar theologische oordelen. “Zondigheid” en “verwachting” zijn de heel-eigen 
kwalificatie van het mensenleven die ook aan Barths eenvoudige en indringende preek-werk de eigen toon 
geeft (vgl. bijv. de bespreking van de figuur van Zacharias in ‘Vier Bibelstunden’, Heft 19 [1935] van de serie 
Theologische Existenz heute). [GA I/1998, 483-532] [Wildi nr. 330] 
53 Dit is wat velen maar niet kunnen begrijpen. Evenmin als zij begrijpen dat de ethiek van Kant in haar 
‘formalisme’ juist stilstaat voor het geheimenis van het mensenleven en ruimte geeft aan het concrete leven 
van de daad. Vgl. Das Wort Gottes und die Theologie, 107v., vanaf: “Glaubt es ihnen nicht, den Gutmütigen, die 
uns versichern dasz wir unsre Sache gut gemacht haben”... [‘Not und Verheiβung der christlichen 
Verkündigung’, zie noot 32; GA III/1990, 77 onder e.v.] [Wildi nr. 133, eerste voordrachtenbundel nr. 153] 
54 *Deze zin ontbreekt in Credo. 
55 Daarom is onze kennis: theologia viatorum (benaderende kennisse Gods, als van mensen die op weg, op de 
pelgrimsreis zijn) in tegenstelling met theologia comprehensorum (van de begrijpenden) of theologia patriae 



21 

de volwassen leeftijd moet worden overwonnen, een zien in een donkere spiegel, nog niet 

het zien van aangezicht tot aangezicht. Zin, wezen en taak van het credo en van de 

dogmatiek zijn gegrond in een betrekkelijkheid en voorwaardelijkheid die, als God zal zijn 

alles in allen, ongetwijfeld niet meer zullen gelden.  

Men zou het bestaan van deze drie grenzen zeer wel en van de aanvang af het centrale 

probleem van de dogmatiek kunnen noemen. Wij zullen ze in ieder geval geen ogenblik 

mogen vergeten. Desniettegenstaande geldt binnen deze grenzen alles wat tevoren positief 

gezegd werd en, wel verstaan, geeft juist het bestaan van deze grenzen aan het gezegde een 

eigenaardig gewicht.56 Waar een grens is, daar is ook een betrekking en een aanraking. Het 

credo en de dogmatiek staan tegenover het sacrament, tegenover het menselijke leven, 

tegenover de toekomende eeuw, van deze onderscheiden, maar nochtans tegenover deze!57 

Misschien zoals Mozes bij zijn sterven tegenover het land Kanaän stond, misschien zoals 

Johannes de Doper tegenover Jezus Christus stond. Is het mogelijk iets van credo en 

dogmatiek te zeggen dat gewichtiger zou zijn dan juist deze hun begrénzing? 

 

  

 
(van het vaderland), of theologia paradisiaca (paradijselijke). Over het “aangezicht tot aangezicht” zegt 
Irenaeus (Adversus Haereses [Tegen de ketters, ca. 180] 4, 20, 5): “gelijk degenen die het licht zien, zelf midden 
in het licht staan, zo zijn ook degenen die God schouwen, midden in God”. Daarmee is gezegd dat het licht van 
onze tegenwoordige kennis indirect licht Is en dat ons spreken over de waarheid niet anders dan dialectisch 
kan zijn (vgl. Prolegomena, 123, 450v. [GA II/1982, 162, 573v.], KD I, 284v.). 
56 Waar deze grenzen vergeten worden en men grijpt naar een meer, verkrijgt men een minder, alle platheden 
en duisterheden in de dogmatiek zijn de wraak over de vermetele poging ‘eenvoudig’, afdoend, zonder 
voorbehoud te spreken over Gods Openbaring. Precies zo is het met de prediking die erop uit is het Woord zo 
te ‘verklaren’ dat het sluit als een bus. Dat heeft nimmer iets anders dan óf cerebrale óf banale gewrochten 
voortgebracht. Vgl. daarentegen Luthers preken (bijv. die over de Kananese vrouw, Fastenpostille 1525, WA 17, 
2 en Ausl. Joh. 3, WA 47, 29) en die van Kohlbrügge vooral uit zijn jongere tijd (± 1833-1848). 
57 “Gegenüber” heeft in Barths werken steeds de klank van betrekking, ja van gemeenschap. Wel geeft het 
natuurlijk ook een afstand aan. Wie ‘gemeenschap’ nauwer, inniger, ‘werkelijker’ wil, denkt in fysisch-
psychische categorieën en heeft nog geen besef wat ‘geest’ is, beter: wat ‘geest’ in ieder geval niet is. Zelfs de 
christelijke mystiek echter, die toch zeker ten dezen in een gevaarlijke zone zich bevindt en beweegt, heeft 
hier, althans in de theoretische bezinning aangaande haar eigen wezen, soms zeer scherp weten te 
onderscheiden, vgl. B. Przywara, ‘Mystik und Distanz’, in: Ringen der Gegenwart I, [Augsburg: Fliser 1922-1927] 
469vv. In dit Gegenüber als grens en betrekking ligt ook de waarheid en de positieve zin van de sindsdien door 
Barth prijsgegeven termen uit zijn Römerbrief: “Tangente”, “Todeslinie”, “Hohlraum” enz. *Voor ‘Todeslinie’ en 
‘Hohlraum’ zie het begripsregister van GA II/2010; ‘tangens’ aldaar op 51. 
 
 



22 

[II] IN DEUM: IN GOD 

 

Wanneer het symbool begint met het beslissende woord: “ik geloof in God” en als wij dit zijn 

eerste woord stellig de kernwaarheid van de dogmatiek58 mogen noemen, dan hebben wij 

daarbij dadelijk het volgende vast te stellen: men kan en mag de verhouding tussen dit “in 

God” en datgene wat in de drie delen van het symbool volgt over Vader, Zoon en Heilige 

Geest onder geen beding zó opvatten alsof dit “in God” om zo te zeggen de aanduiding zou 

zijn van een algemeen begrip met een bekende inhoud, dat dan later in de drie delen van 

het symbool zijn bijzondere, historisch-bepaalde gehalte, namelijk een christelijke uitwerking 

en vulling zou krijgen. “God” in de zin van de belijdenis — van het symbool dat het 

getuigenis van de profeten en apostelen wil weergeven – “God” is geen grootheid die de 

gelovige zou kunnen vooronderstellen en die hij reeds kende vóór hij geloofde en nu nog 

kent afgezien van zijn geloof59, om dan als gelovige een verbetering en verrijking van deze 

kennis te ervaren.60  

Als Paulus (Rom. 1: 19) zegt dat hetgeen men van God weten kan (to gnooston tou theou, 

cognoscibile Dei) de mensen openbaar is omdat God het hun geopenbaard heeft, toont het 

gehele verband van de tekst en het onmiddellijk voorafgaande woord dat hij de waarheid 

aangaande God bij de mensen ziet “ten-onder-gehouden”, onwerkzaam, onvruchtbaar. Wat 

in hun handen daaruit voortkomt, dat is de afgodendienst. En de afgodendienst is bij Paulus, 

gelijk bij alle profeten en apostelen, niet een kiem van de dienst van de ware God, maar de 

verdraaiing van die dienst in zijn tegendeel, waaraan zij daarom met hun getuigenis 

aangaande God niet aanknoopten61, maar waartegen zij dit getuigenis als tegenstelling in het 

licht stelden. 

 
58 *Credo: ‘den Kardinalsatz auch der Dogmatik’ 
59 *Deze bijzin ontbreekt in Credo. 
60 Dit snijdt alle apologetiek (in de trant van de Canisiusvereniging of in de trant van dr. De Hartog) bij de wortel 
af. Toch hebben leer, belijdenis en dogmatiek wel degelijk ook een apologetische werking, vgl. Voordracht I, 
18v. *De RK Apologetische Vereniging ‘Petrus Canisius’ werd in 1904 opgericht. Sinds 1984 heet ze de Sint 
Petrus Canisiusstichting. Dr. A.H. de Hartog (1869-1938) was hervormd predikant, o.a. in Haarlem en 
Amsterdam, en maakte furore met zijn meeslepende manier van preken. Hij was later hoogleraar aan de 
Universiteit Utrecht en daarna aan de Universiteit van Amsterdam. BLGNP 2, 234vv. 
61 De term ‘aanknopingspunt’ is in de theologische discussie ingevoerd door Emil Brunner (zie de titel van zijn 
artikel in Zwischen den Zeiten 1932, 505vv. en zijn brochure ‘tegen’ Barth: Natur und Gnade. [Tübingen: Mohr 
²1935] [563] Brunner wil in nieuwe vorm de leer van de ‘praeambula fideï’ herstellen, om de “andere Aufgabe” 
van de theologie, nl. de ‘Eristik’, de methodiek van de overtuigingskracht in dienst van de openbaring, tot haar 
recht te doen komen. De hele Scholastiek heeft zo (doch in strengere consequentie) gedacht en het hele 
Thomisme denkt nog altijd zo. Ja de rooms-katholieke leer staat en valt met de ‘analogia entis’ (voor het eerst 
en klassiek geformuleerd door het IVe Lateraans Concilie 1215). Matth. Scheeben, Natur und Gnade, ed. 
Grabmann, München: 1922 [oorspr. Mainz: Kirchheim 1861], Jacq. Maritain, Réflexions sur l’intelligence et sur 
sa vie propre. Paris: [Desclée Brouwer] 1922 [169], E. Przywara, Religionsphilosophie Katholischer Theologie, 
München/Berlin[: De Gruyter] 1927, R. Garrigou-Lagrange, Le sens commun, la philosophie de l’être et les 
Formules dogmatiques. Paris[: Colin] ³1922. Merkwaardigerwijze blijkt Brunner in zijn Ethiek niet zo ver af te 
staan van het hier door Barth kort maar krachtig gestelde. Brunner zegt daar: “Es ist ebenso falsch, bei Paulus 
die Anerkennung einer natürlich heidnischen Gotteserkenntnis zu leugnen, als diese mit einer wirklichen 
Gotteserkenntnis, wie sie der Glaube hat, in Kontinuität zu setzen. Röm. 1: 19 reicht niemals, wie Schlatter will, 
für eine positive theologia naturalis hin; denn der Gott, den der Mensch aus sich selbst – ohne Christus – aus 
der Natur kennt, ist eben: der Götze" (Das Gebot und die Ordnungen. [Tübingen: Mohr 1932], 579) [529]. En op 
een andere plaats: “Calvin habe in Gegensatz zu Luther eine theologia naturalis, ist ein auf Unkenntnis 



23 

Het enige en waarlijk zeer ironisch gebruikte ‘aanknopingspunt’ is bij Paulus merkwaardig 

genoeg het altaar van de onbekende God (Hand. 17: 23). Het woord “God” in het symbool 

moet ons dus niet verleiden als inleiding tot de dogmatiek beschouwingen in te voeren over 

de natuur en de eigenschappen van een wezen dat wij op grond van onze meest omvattende 

ervaringen en ons diepste nadenken menen ontdekt te hebben als dat wezen waaraan deze 

naam zou toekomen, om dan aan de hand van de aanduidingen62 van het symbool aan het 

reeds gekende en zo opgevatte wezen nog deze en gene predicaten, houdingen en daden 

toe te schrijven. 

 

1 

Wij moeten tot een klaar inzicht komen aangaande de oorsprong, het begin en de geldigheid 

van ons spreken over God.63 En dan is het eerste wat ons te doen staat: te bekennen dat wij 

uit onszelf niet weten wat wij doen als wij ‘God’ zeggen, dat wil zeggen dat alles wat wij 

menen te weten wanneer wij ‘God’ zeggen niet slaat op Degene die in het symbool “God” 

genaamd wordt, maar steeds een van de Godsbeelden betreft die wij zelf uitgedacht en zelf 

gemaakt hebben, waarbij het weinig uitmaakt of wij doelen op de ‘Natuur’, of op de ‘Geest’, 

op het ‘Schicksal’64 of op de ‘Idee’. Vergeten wij bovendien niet dat ook deze bekentenis niet 

een bijzonder gewicht hebben kan in deze zin dat wij althans daarmee een eigen ontdekking 

zouden proclameren. De “onbekende God” van de Atheners, de God der agnostici65, was 

 
beruhendes Vorurteil, das er mit vielen teilt. Bekanntlich verhält es sich gerade umgekehrt: dasz Luther der 
theologia naturalis viel gröszere Konzessionen macht als Calvin”. 
62 *Credo: ‘den geschichtlichen Angaben’ 
63 *Deze zin ontbreekt in Credo. 
64 Is het begrippenpaar ‘Natuur’ en ‘Geest’ in de Nederlandse wijsbegeerte overbekend en zeer gebruikelijk, de 
tegenstelling van ‘Schicksal’ en ‘Idee’ leeft voor ons veel minder, onze taal althans heeft geen equivalent voor 
‘Schicksal’ en het woord ‘noodlot’, dat daaraan enigszins verwant is, is voor ons eerder een tegenstelling met 
‘vrije wil’ dan met ‘Idee’. Juist echter waar het ‘Schicksal’ in het levensgevoel diep is ingegaan, krijgt de ‘Idee’ 
echter een sterk transcendente en kritische macht. In de Duitse godsdienstfilosofie spiegelt zich deze 
tegenstelling de hele 19e eeuw door. De ‘bewijzen’ voor Gods bestaan bijv., die, in tegenstelling met de 
bewijzen die afgeleid worden uit de ‘natuur’, uitgaan van een waardeleer, zijn mede beïnvloed door een soort 
‘eschatologisme’ van de Idee (dat geldt ook van Hermann Cohen, Ethik des reinen Willens. [Berlin: Cassirer 
1912], 406v., 467v. [62/2], Religion der Vernunft [aus den Quellen des Judentums. Frankfurt: Kauffmann ²1919], 
222, 462, 487v., 516v.). Zie over dit alles Barths lezingen ‘Schicksal und Idee in der Theologie’ (samenvatting 
Zwischen den Zeiten 1929, 309-348). [GA III/1994, 344-392] [Wildi nr. 204] 
65 ‘Agnosticus’ noemen wij een denker die het ‘absolute’, ‘transcendente’ enz. erkent, maar tegelijk meent dat 
de mens er geen kennis van heeft noch krijgen kan. In deze houding voelt zich de agnosticus merkwaardigerwijs 
zeer vaak als bij uitstek religieus, doch uitgestegen boven het “struikgewas der meningen”. Zo Herbert Spencer 
en zijn “Unknowable”. Over dit agnosticisme, dat dus toch een ‘God’ heeft, spreekt Barth in een tekst. 
[Vermoedelijk de tekst die later verscheen in KD I/2, 266v.] De katholieke leer laat de mogelijkheid open dat 
dezulken toch kunnen behoren tot de “ziel van de kerk”. Barth ziet ook in de ‘Onbekende’ een afgod. Het 
probleem van de ‘fides implicita’ heeft bij Barth dus slechts een zeer beperkt gewicht, in onderscheiding van 
moderne constructies als die van [Anton] Straub (De analysi fidei. [Innsbruck: Rauch] 1922) en vooral van 
Newmans [An Essay in Aid of a] Grammar of Assent [New York: The Catholic Publication Society 1870], in felle 
tegenstelling met de leer van Thomas Aquinas aangaande een ‘onvermijdelijkheid’ van het Godsgeloof in 
degenen die van goede wil zijn (Summa Theologiae I 9, 60 a 5, 19, 13 a 10 ad 5). *De uitdrukking “struikgewas 
der meningen” is van Immanuel Kant in zijn inleiding op de vraag ‘Wat is Verlichting?’ (1784) en verwijst naar 
het brandende braambos in Ex. 3: 2. The unknowable is de titel van een geschrift van Darwins strijdgenoot 
Herbert Spencer, deel 1 van First Principles. London: Williams & Norgate ²1867. De vertaling van agnostos met 
‘onbekend’ was al weersproken door Eduard Norden, Agnostos theos. Leipzig: Teubner 1913. Volgens Norden 
betekent het, goed midden-platonisch: ‘onkenbare God’. 



24 

naar Paulus’ inzicht zeker een afgod gelijk al de andere die hij rondom zag. God is 

onbegrijpelijk – ja maar daarvan worden wij niét overtuigd door ons verstand, waar het aan 

zichzelf begint te vertwijfelen, maar alleen door de Openbaring van God zélf.66 

In de geloofsbelijdenis, die op grond van en naar de geest van het profetisch-apostolische 

getuigenis over God spreekt, wordt, doordat ons gezegd wordt dat God Vader, Zoon en 

Heilige Geest is, principieel eens en voor al uitgesproken wie en wat God is. God is God enkel 

en alleen in en door hetgeen ons hier, nieuw en onvergelijkelijk, als het zijn en doen van 

Vader, Zoon en Heilige Geest wordt aangewezen. Uitsluitend in deze Zijn, ons mensen 

bereikende Werkelijkheid is God God. Al onze overgeleverde voorstellingen en begrippen 

over dat wat wij van ons uit voor ‘God’ menen te moeten houden, moeten, wanneer wij 

belijden: “ik geloof in God”, verdwijnen – maar nee, dat kunnen zij niet, dat zou betekenen 

dat wij in letterlijke zin sprakeloos zouden moeten worden, zij moeten echter voor de sprake 

van de Openbaring terugwijken en zich daaraan volledig en onvoorwaardelijk onderwerpen. 

Zij moeten namelijk vanuit die sprake niet alleen een nieuwe inhoud, maar ook een nieuwe 

vorm ontvangen.67 Zij worden niet alleen verbeterd en verrijkt, maar zij worden 

omgewenteld, zij worden in een dienstbetrekking gesteld waartoe zij uit zichzelf niet 

bekwaam, waarvoor zij niet berekend, waartegen zij niet opgewassen zijn, zodat wij ook nu 

nog, dus ook in het belijden van het ware, het christelijke geloof, steeds weer moeten 

toestemmen dat God ons onbegrijpelijk blijft, dat wil zeggen dat wij niet begrijpen kunnen in 

hoeverre wij, in de taal van onze overgeleverde voorstellingen en begrippen, nu werkelijk 

over Gód spreken, ook al is het dat wij op grond van Gods Openbaring spreken. Want niet 

daarom vinden wij Hem in het geloof omdat wij Hem tevoren gezocht hebben, maar omdat 

Hij reeds tevoren ons gevonden heeft, daarom zoeken wij Hem – nu werkelijk Hem – in het 

geloof!68 

Als Vader, Zoon en Heilige Geest, gelijk Hij zich geopenbaard heeft en openbaren wil, is God 

God – niet ook nog daarbenevens in de gedachten van ons hart en in de werken van onze 

handen. De mens toch, die Gods Openbaring ontvangen heeft, zal het feit, het wonder,69 dat 

God hem als God nabij is, restloos aan de Openbaring en in genen dele aan zichzelf, geheel 

aan de Genade en in genen dele aan de natuur toeschrijven. Zodat hij op de vroegere 

 
66 Over het onderscheid tussen de ‘onbegrijpelijkheid’ van God in wijsgerige en in theologische zin zie men 
Barths Anselmusboek, vooral 84v. Om deze ‘onbegrijpelijkheid’ gaat het ook reeds in de Römerbrief. 
[München: Kaiser ²1923] [452] Men heeft het eenvoudig niet willen geloven, hoe vaak het ook is betuigd, dat 
het wijsgerige materiaal daar werkelijk bedoeld is als dienstapparaat, als een begripsgrammatica waarmee men 
de zin van het Woord bij benadering kan trachten uit te drukken. Zoiets moet trouwens iedere theoloog, meer 
of min bewust, meer of minder consequent, gebruiken (vgl. Prolegomena, 403v. [GA II/1982, 521-527], KD I, 
300v.). 
67 De vorm is in dezen niet minder gewichtig dan de inhoud. Dat zou uit de geschiedenis van de verhouding 
tussen wijsbegeerte en theologie met vele frappante voorbeelden aangewezen kunnen worden, met name bij 
Ritschl. Wanneer een begrip door de uit Openbaring gewonnen inzichten anders gevuld wordt, is er toch nog 
weinig bereikt wanneer het de ongebrokenheid houdt die het tevoren had, wanneer het niet in een positie 
komt van afhankelijkheid, waarin opzegging en ontslag eerder waarschijnlijk dan onmogelijk moeten geacht 
worden. *Albrecht Ritschl (1822-1889) was een Duits, luthers systematisch theoloog en dogmenhistoricus, 
leermeester van Adolf von Harnack. 
68 “God zoeken in het geloof” – vgl. ‘Gottes Wille und unsere Wünsche’ (Heft 7 van de serie Theologische 
Existenz heute), [1934] 23v. [GA III/2017, (84-110) 100v.] [Wildi nr. 282], KD I, 237v.: “eine zitternde Sicherheit” 
en “eine unerhörte Sicherheit”. 
69 *’het feit, het wonder’: toevoeging van M. 



25 

Godsbeelden niet kan terugkomen zonder een besef van ontrouw en verraad.70  

Wij zullen op de drie zijnswijzen en namen van God – als Vader, Zoon en de Heilige Geest – 

in hun onderscheidenheid en in hun éénheid op een andere plaats terugkomen en bepalen 

er ons toe in deze voordracht de formele – maar toch slechts schijnbaar formele – waarheid 

dat “God” in de geloofsbelijdenis uitsluitend de in deze drie zijnswijzen en onder deze drie 

namen Bestaande is in het licht te stellen, met andere woorden te tonen dat wij alleen te 

doen hebben met God-in-zijn-openbaring. Wanneer dat zo is, wat betekent dan: aan God 

geloven?71 Wie en wat is dan God? Op deze vragen zijn enige antwoorden te geven, die ons 

later op onze weg door de ‘voornaamste vraagstukken van de dogmatiek’ voortdurend 

zullen begeleiden als waarschuwingsseinen en wegwijzers. 

 

2 

Hem die naar de bedoeling van het symbool aan God gelooft is de grond van een algemeen 

Godsgeloof, van de verschillende mogelijkheden waarvan wij allen als mensen met onze 

gedachten en gevoelens steeds weer uitgaan, in zover onder de voeten weggetrokken dat hij 

zichzelf in zijn vertrouwen dat de mens uit zichzelf werkelijk72 aan God zou kunnen geloven 

door de Openbaring van God weerlegd ziet. Het feit alleen, op en voor zichzelf genomen, dat 

God zich openbaart betekent: de mens kan uit zichzelf niét werkelijk aan God geloven. 

Omdat de mens dat niet kan, dáárom openbaart God zich. Dat waaraan de mens uit zichzelf 

geloven kan zijn goden die niet werkelijk God zijn. Tegelijk met zijn vertrouwen in zichzelf, 

alsof hij uit zichzelf inderdaad aan God zou kunnen geloven, vallen namelijk de goden waarin 

hij inderdaad wel geloven kan. Zij zijn in hetzelfde ogenblik waarin dit vertrouwen valt 

ontmaskerd als goden die niet werkelijk God zijn. God echter is daarin God dat wij in Hem 

enkel op grond van Zijn Openbaring, niet uit onszelf, maar veeleer tegen onszelf, als in het 

tegendeel van hetgeen wij van onszelf uit ontdekt hebben, kunnen geloven. God is dáárin 

God dat wij in Hem slechts geloven kunnen wanneer wij onszelf tot een wonder worden. Dat 

zijn de indicatieven73 die dienstig zijn om de imperatief toe te lichten van het eerste gebod: 

gij zult geen andere goden naast Mij hebben!74 De genade van de Openbaring dwingt ons de 

andere goden af te zetten en af te zweren, doordat zij eerst onszelf neerdwingt in het stof. 

Wie gelooft leeft van [de] genade.75 Wie van de genade leeft weet dat het grijpen naar de 

 
70 *Deze zin ontbreekt in Credo. 
71 Vgl. KD I, 198v., Anselmusboek 47v. [GA II/1981, 48v.] De klassiek geworden onderscheiding van Petrus 
Lombardus: credere Deum, in Deum, Deo [Sententiarum Libri Quatuor, III Distinctio 23] kan hier verwaarloosd 
worden, omdat de waarheidsvraag en de heilsvraag samenvallen, juist door de uitsluiting van de ‘natuurlijke 
theologie’. 
72 “Werkelijk” bevat hier geen subjectivering, in die zin dat de mens wel in God zou kunnen geloven, maar niet 
zo werkelijk, zo “persoonlijk” als wel gewenst ware. Bedoeld is: niet werkelijk in God. 
73 Dat in alle imperatieven een indicatief schuilt is de typisch reformatorische opvatting van de Wet, omgekeerd 
speurt het jodendom in elke indicatief, in alle gegevenheid die uit het woord spreekt, naar de imperatief, naar 
het gebod dat erin verborgen moet zijn. 
74 SV: “gij zult geen andere goden voor Mijn Aangezicht hebben” (Exodus 20: 3). 
75 “Wie gelooft, leeft van [de] genade”: dit eenvoudige zinnetje, dat op het eerste gehoor aller instemming 
heeft, sluit ongeveer de hele ‘dialectische theologie’ in zich. Ja, zo eenvoudig is de zaak waarom het gaat, het 
hele actualiteitskarakter waaraan deze theologie hangt en dat, in begripsmatige woorden gezegd, zo 
zwaarwichtig, abstract, negatief enz. aandoet, is in feite niets anders dan een benadering van deze weerloze 
eenvoudigheid. Vandaar ook de aanvankelijk weinig dwingend schijnende logica van het vervolg: dat een god te 
kennen het grijpen is naar éigen goddelijkheid – en omgekeerd. De verleidende woorden (Gen. 3: 5): gij zult als 



26 

goddelijkheid hem verboden en verhinderd wordt. Wie dat weet kan de goden van het 

menselijke hart wel nog kennen, maar hij kan ze niet meer voor goden naast God houden. 

“Ik geloof aan God” betekent dus: ik geloof aan de éne, de onvergelijkelijke, de énige God. 

De Enigheid van God is geen religieus postulaat en geen wijsgerig idee, maar zij wordt 

beleden en geleerd omdat zij geheel overeenkomt met en past bij de énigheid van Gods 

Openbaring.76 

 

3 

Wie naar de bedoeling van het symbool aan God gelooft, die heeft, als hij aan God denkt, 

met God rekent, over God spreekt, op God wijst, aan de Naam van God zich vasthoudt en 

anderen deze Naam verkondigt,77 een onwankelbare grond onder de voeten. Hij gelooft 

immers niet aan een God die hij zich heeft verkozen. Hij gelooft nog minder aan de wijsheid 

en de kracht van zijn keuze. Hij gelooft niet aan zijn geloof en dus ook niet aan zichzelf.78 

Daarom kan hij met God niet zo omgaan gelijk wij met onze eigen ideeën, hypothesen, 

overtuigingen, meningen plegen om te gaan. Deze zijn voor ons meer of minder zeker, deze 

kunnen wij veranderen en tegen elkaar inruilen, deze kunnen wij laten varen, weer opvatten 

en weer laten varen, deze vormen het gebied van vragen, twijfelen, onzekerheid, 

dialectiek.79 God hoort niet tot dit gebied, met Hem kan men niet op deze wijze omgaan. 

Ook de mens die gelooft kent natuurlijk dit gebied en leeft daar middenin. De gelovige, ja 

ten slotte alleen de gelovige kent de vertwijfeling, de vertwijfeling die in dit gebied het 

laatste woord heeft.80 Maar de gelovige kent daarbovenuit Degene die hem, terwijl hij 

midden in dit gebied leefde en nog leeft, verkoren heeft en die hem boven de afgrond van 

de vertwijfeling, zonder zijn eigen toedoen, draagt en vasthoudt. Dit verkiezen en verkoren-

zijn is niet onderworpen aan de dialectiek van ons menselijk kiezen. De genade heeft op de 

 
God zijn, kennende het goed en het kwaad, betekenen: gij zult niet meer alleen van genade behoeven te leven. 
Vgl. Kohlbrügge, [Die] Lehre des Heils [in Fragen und Antworten. Elberfeld: Verlag der Niederl. reform. 
Gemeinde 1903], 9v. [4781] 
76 De “Enigheid Gods” als religieus postulaat wordt op grond van het ‘èchad’ van Deut. 6: 4 bijv. geleerd door 
Hermann Cohen (Religion der Vernunft, 47v.). 
77 *Credo: ‘von Gottes Offenbarung her’ 
78 Dit klinkt heel gewoon, is echter zeer radicaal bedoeld. Waartoe het tegendeel leiden kan is als in groot 
panorama voor ons gesteld in Max Wieser, Der sentimentale Mensch, gesehen aus der Welt holländischer und 
deutscher Mystiker im 18. Jahrhundert (Gotha-Stuttgart[: Klotz] 1924). Het exire e semet-ipso (het leven buiten 
zichzelf te zoeken, Avondmaalsformulier) wordt daar niet verstaan. Misverstand is hier het meest te duchten 
bij de rechtvaardiging-uit-het-geloof, daarom is de Confessio Belgica erop bedacht en preciseert in art. 22: 
“Interim proprie loquendo nequaquam intelligimus, ipsam fidem esse quae nos justificat, ut quae sit duntaxat 
instrumentum, quo Christum, justitiam nostram, apprehendimus”, vgl. Heid. Cat. vr. 61. *Vert: “Maar – om 
het precies te zeggen – wij bedoelen niet dat het geloof zelf ons rechtvaardigt, want het is maar een middel 
waarmee wij Christus, onze gerechtigheid, omhelzen.” 
79 Onder ‘dialectiek’ wordt een methode verstaan waarbij de innerlijk-logische noodwendigheid van de 
denkbeweging door onvermijdbare tegenstellingen vóórtschrijdt. Zie Jonas Cohn, Theorie der Dialektik. Leipzig 
[: Meiner] 1923. [85] Vgl. Barth, Zwischen den Zeiten 1928, 319. [‘Schicksal und Idee in der Theologie‘, GA 
III/1994, a.w. 376v., 381v.] 
80 “Alleen de gelovige kent de vertwijfeling”. Dit is gericht o.a. tegen een van de medewerkers van Zwischen 
den Zeiten, Erwin Reisner, wiens boek Die Geschichte als Sündenfall und Weg zum Gericht [München: 
Oldenbourg 1929] [219] een innerlijk-volledige filosofie van de geschiedenis wil zijn met het volstrekt-negatief 
vóórteken van een radicale vertwijfeling. Vgl. Barth, [Die] Auferstehung der Toten. [München: Kaiser ²1924] 
[8124], 45v. [Nog niet verschenen in GA] [Wildi nr. 139] 



27 

natuur en op elke verbinding van natuur-en-genade dit vóór dat zij de gelovige zeker maakt 

van zijn zaak, zéker te midden van duizend dwalingen, zwakheden, ijdelheden en 

zelfverheffingen waarin hij misschien vervalt, zéker te midden van zijn eigen onzekerheid, 

maar ook zeker tégen al zijn eigen onzekerheid. Het geloof aan God, dat geloof aan God-in-

zijn-Openbaring is en niets anders, heeft iets van het uitzonderlijke gewicht van de vrijheid, 

onveranderlijkheid en zelfgenoegzaamheid van God zelf.81 Niet in een theoretische 

opklimming van het eindige tot het oneindige onderkennen wij deze ‘eigenschappen’ van 

God, maar in de volstandigheid82 van het geloof-aan-God: zij behoren bij en komen overeen 

met de aard van de goddelijke Zelfopenbaring. 

 

4 

Wie naar de bedoeling van het symbool in God gelooft, die is tegenover God alleen-maar 

dankbaar. Dat hij God heeft83 en wat hij aan Hem heeft, dat hij aan Hem geloven, Hem 

kennen en belijden kan, dat heeft hij immers niet van zichzelf, maar krachtens Gods 

Openbaring. De nabijheid van God is voor hem, die zich tegenover God niets vermag toe te 

eigenen, maar steeds weer alles ontvangen moet eo ipso (op en voor zichzelf) verzoenende, 

tussen God en mens gemeenschap stichtende nabijheid. Voor hem is ook de Wet genade, 

want zij is hem opgelegd door de nabijheid van God, hetzij zij hem in de schuldbelijdenis 

drijft, hetzij zij hem daar doet wonen waar hij vergeving ontvangen heeft. Als genade treft 

hem ook de toorn en het gericht van God, hoewel (of: juist omdat) hij en hij alleen weet dat 

deze toorn dodelijk is en dit gericht eeuwig. Gods nabijheid zou hij – dat is niet te veel 

gezegd – ook in de hel nog als genade ervaren, indien niet juist het geloof de hel zou doen 

springen, zou overwinnen en in haar tegendeel zou veranderen.84 Naarmate de mens zich 

tegenover God nu toch dit of dat zou willen toekennen, verdienen of uit eigen kracht zich 

toe-eigenen, naar diezelfde maat zou zijn dankbaarheid zinken, naar diezelfde maat zou hem 

Gods nabijheid ook nog op andere wijze dan als genade treffen, zou de wet hem gaan 

ergeren en verschrikken, zou er géén ontkomen zijn aan Gods toorn, aan het gericht en aan 

de hel. Van hoe beslissend belang het moet worden geacht dat wij onder “God” met het 

symbool “God-in-zijn-openbaring” verstaan, dat zal wellicht hier, in dit verband van 

gedachten, uitermate duidelijk geworden zijn. 

 
81 Tussen ”geloof” en “openbaring” is voor onze kennis natuurlijk een correlatie. Maar hier is toch iets dat bij 
andere correlate verhoudingen niet voorkomt, nl. dat de correlatie zelf verwijst naar een relatie die onze kennis 
te boven gaat, in welke relatie “alles van één kant komt”. Vgl. Voordracht XIII over de ‘objectieve’ en 
‘subjectieve’ zijde van de openbaringswerkelijkheid, die nochtans beide afhankelijk zijn van het goddelijke 
Subject, 146. 
82 *Credo: ‘Bewährung’ 
83 De term “Gott haben” moge in Barths mond voor velen verrassend zijn, dit bewijst alleen dat men nog 
wennen moet aan de eenvoud die de noodzakelijke keerzijde is van de dialectiek. Vgl. de zeer krasse 
voorbeelden van zulk ‘ongebroken’ spreken in Vier Bibelstunden (5 r. 10 v.b., 46 r. 12 v.o.). [GA I/1998, 484bv., 
524-525] 
84 Zulk zeggen toont verwantschap met hetgeen de quiëtistische mystiek heeft trachten te beschrijven, ook met 
getuigenissen van Santa Teresa. Deze tonen hoorden wij te onzent ook in Van Eedens [De] Broederveete. 
[Amsterdam: Versluys 1912] [2087], 163: “’k Blijf U loven in diepste verdoemenis”, 183: “want van volkomen 
duur / is in mijn hart Gods eigen hart en harder dan het vuur”. Men houde intussen het verschil In het oog – 
het gaat hier niet over een substantiële éénheid met God, maar over het geloof, dat is: over de nabijheid van 
God in de Heilige Geest. *’springen’ = germanisme. Duits: ‘sprengen’: opblazen, laten ontploffen. 



28 

 

5 

“Aan God geloven” mag en moet (wanneer wij erbij blijven God in de zin van het symbool te 

verstaan) ten slotte betekenen: geloven aan Gods Goedheid. De ‘Goedheid’ is niet de 

gefantaseerde grootheid die de Griekse Stoa en de middeleeuwse scholastiek het ‘summum 

bonum’ (het hoogste goed) hebben genoemd85, dat is op zijn hoogst het maximum van 

hetgeen wij voor goed houden. Nee, Gods Goedheid is dat wat de gelovige, afgezien van alle 

menselijke meningen aangaande goed en kwaad86, in de staat van de dankbaarheid drijft. 

Ook zij, de Goedheid, is voor het geloof een als goddelijke waarheid kenbare 

overeenstemming met het handelen van God in zijn Openbaring87, want déze, de 

Openbaring, is niet anders te zien dan als een daad van grondeloze Goedheid. En door géén 

gebeuren laten we ons iets zeggen over Gód dan alleen door het gebeuren van zijn 

Openbaring.  

Wie naar de bedoeling van het symbool in God gelooft, die staat onder Gods bevelen. Dat hij 

deze tegenspreekt, dat hij ze telkens weer doorbreekt, dat God met hem geen eer inlegt en 

dat hij voor Hem niet bestaan kan, dat is óók waar. Evenwel is het andere toch nog veel 

meer waar, namelijk dat hij feitelijk onder Gods bevelen staat, dat hij – om zo te zeggen 

‘voorwerpelijk’ – met al zijn dwaasheid en boosheid Gods gevangene88 en Gods 

ondergeschikte is, dat hij dus steeds weer van de bevelen van God moet uitgaan en daartoe 

steeds opnieuw terugkeren moet. Hij beschikt immers niet over uitgangspunten, beginselen 

of doeleinden waardoor hij Gods Wil ook nog zelfstandig, vanuit zichzelf, zou kunnen te 

weten komen.89 Daarin zal hij toch slechts een eigenwillig uitbreken naar een hem niet 

toekomende vrijheid kunnen zien. De vrijheid echter die hem wél toekomt is het vrij-zijn van 

alle andere gebondenheden. Hij is, waar hij aan God gelooft, op Gods Woord, maar dan ook 

alleen op Gods Woord aangewezen. Uit deze gebondenheid kan hij noch ter wille van 

zichzelf noch ten believe van anderen zich geheel90 losmaken. Deze gebondenheid is voor 

hem een bestendig oordeel, maar ook een blijvend houvast, juist omdat zij hem opgelegd is 

zonder zijn wil en tegen zijn verkiezing is zij hem een bron van tróóst. Door hem in de 

diepste verantwoordelijkheid te stellen, neemt zij hem de diepste verantwoordelijkheid voor 

zijn leven af en zo is zij echte leiding.91 

 
85 De functie van het begrip ‘summum bonum’ in de Godsleer is zeer rijk en zeer fataal geweest, vgl. bijv. 
Bonaventura, Itinerarium mentis in Deum en de uitleg van Stefan Gilson: Der Heilige Bonaventura [Frans: 1924] 
Hellerau[: Hegner] 1929, 622v. [346] 
86 Deze meningen hebben intussen hun goed recht, zij worden niet uitgeschakeld, maar “eingeklammert”, vgl. 
Voordracht IV, 44n166. 
87 *De volgende bijzin en volzin zijn door M toegevoegd (of door Barth zelf weggelaten). 
88 De term “Gods gevangene” zal ons uit de Römerbrief zijn bijgebleven, bijv. 13: “der Gefangene wird zum 
Wachter, der auf seinen Posten gebannt wie jener in seine Zelle, dem grauenden Tag entgegensieht”. [GA 
II/2010, 61] *’om zo te zeggen ‘voorwerpelijk’ staat niet in Credo. 
89 ‘Ethiek’ kan daarom niet een stelsel van regelen zijn, ‘afgeleid’ uit de Openbaring, vgl. Voordracht XIII, 
144n452. 
90 Het ‘aangewezen-zijn op Gods Woord alleen’ staat kritisch tegenover ‘beginselen’ uit Gods Woord afgeleid. 
Vgl. over hetgeen dit voor de politiek betekent de artikelenreeks van J. Diepersloot, ‘Dialectische Theologie en 
Christelijke Politiek’, in het gereformeerd weekblad Woord en Geest, 2 maart 1934 en vervolgens. 
91 Leiding, ‘guidance’ is de centrale gedachte van de (Oxford)-Groepbeweging. Of daar hetzelfde bedoeld 
wordt? Men zie het verhelderende boekje van Ds. E.L. Smelik, Leiding [van God]. Baarn[: Bosch & Keuning] 
1934. 



29 

 

6 

Aan God geloven sluit in zich aan Gods Heiligheid te geloven. Ook Gods Heiligheid is echter 

geen waarheid, die men beschouwend en als toeschouwer zou kunnen vaststellen. Een 

goddelijke Heiligheid die ons gegeven ware om onze wereldbeschouwing te vervolledigen en 

áf te ronden, zou waarlijk niets meer en niets beters zijn dan het… ‘Ideaal’ van de ‘zedelijke 

wereldorde’92. Nee, Gods Heiligheid leren wij kennen in de strijd van het geloof, daarin dat 

wij, gelovend, door Gods openbaring geheiligd worden.93 Aan hetgeen God doét onderkent 

het geloof dat God heilig is.  

Wij hebben een paar antwoorden gegeven op de vraag wie en wat God is, voor hem die aan 

God gelooft, gelijk het symbool dat bedoelt, dus: alleen en uitsluitend aan “God-in-zijn-

Openbaring”. Het waren, als men wil, formele antwoorden, omdat wij daarmede nog in het 

geheel niet zijn ingegaan op het grote thema van het symbool zelf, maar dit thema slechts in 

zijn exclusiviteit tegenover het thema dat het symbool vérre ligt, namelijk ‘God-in-het-

algemeen’, om zo te zeggen van buitenaf hebben aangeraakt. Maar wat hebben de termen 

‘formeel’ en ‘materieel’, ‘buiten’ en ‘binnen’ ten slotte voor zin?94 Wij hebben door te wijzen 

op de exclusiviteit van dit thema toch eigenlijk wel terdege het thema zélf in het oog 

gekregen, namelijk de Werkelijkheid van God, gelijk die op de mens aankomt, de 

Heerlijkheid van God, die Vader, Zoon en Heilige Geest is, en die zijn Eer met niemand delen 

en aan niemand overgeven kan. De indicatief, die in het eerste gebod verborgen ligt, is toch 

zeker ook geen bloot-formele uitspraak!95 Ieder die dit niet verstaat zal ‘andere goden’ naast 

God niet kunnen ontberen. Hij zal heimelijk steeds weer een steelse blik werpen naar de 

‘Godheid’ – en in zijn hart murmureren: “zou God niet groter en rijker zijn dan uit deze enge 

openbaring: de kerk, een boek, de gebeurtenissen van het jaar 1-30 valt af te lezen; arme 

theologie, die zo een op z’n top neergezette kegel gelijkt96.” Niemand kan ons verhinderen 

zo te vragen en te klagen, niemand treedt ons in de weg indien wij hier een uitweg zoeken. 

Maar wie het eerste gebod waarlijk gehoord heeft, die heeft zich zonder reserve gebonden 

aan het theologische axioma dat daarin vervat is.  

 
92 Vgl. reeds in ‘Das Problem der Ethik in der Gegenwart’, Zwischen den Zeiten Jg. I, 49. [GA III/1990, (98-143), 
134] [Wildi nr. 134] Een definitie van Gods Heiligheid die het volkomen tegendeel uitspreekt van het hier 
bedoelde bij [Victor] Cathrein SJ, Moralphilosophie I, [Herder 1904] 186: “Gottes Heiligkeit besteht darin, dasz 
sein Wille wesentlich nur das Gute und Rechte wollen kann. Sie setzt also eine der freie Wahl Gottes nicht 
unterstehende ewige Richtschnur alles Wollens voraus, eine Richtschnur, mit der göttliche Wille nicht frei, 
sondern notwendig übereinstimmt, so dasz gerade in dieser notwendige Übereinstimmung Gottes Heiligkeit 
besteht”. Zo denkt trouwens het hele thomisme. Reformatorisch denken verhoudt zich hier tot het thomisme 
als het Israëlitische belijden van de Heiligheid van God, gelijk het in het OT voor ons treedt, en de idee van de 
Gerechtigheid in het latere ‘na-bijbelse’ jodendom. 
93 Vgl. Voordracht XV (over de ‘Vergeving der zonden’), 172 en 176v.  
94 Daarom gaat het niet aan met Schmidhauser (Der Kampf um das geistige Reich, 344) te zeggen: ”Es gibt nicht 
blosz die absondernde Vergötzung von Völkern in der nationalen Religion. Es gibt auch eine absondernde 
Vergötzung Gottes”. 
95 *De hierna volgende zinnen staan niet in Credo. 
96 Vgl. ‘Das erste Gebot als theologisches Axiom’, Zwíschen den Zeiten 1933 (297vv. en 307]). [Zie noot 26; GA 
III/2013, (209-241) 229] *Volledig citaat: “Sollte Gott nicht gröszer und reicher sein als so? Sollte er durch ein 
Buch, sollte er durch die Ereignisse der Jahre 1-30, sollte er durch die Offenbarung und den Glauben des alten 
und des neuen Israel beschränkt sein? Arme Theologie, die einen so kleinen Gott hat! Arme Theologie, die so 
einem auf die Spitze gestellten Kegel gleichen musz!” 



30 

[III] PATREM OMNIPOTENTEM: DE VADER, DE ALMACHTIGE 

 

“Vader” en “almachtig”: deze beide eerste benamingen van God – ieder apart voor zich en 

beide in hun onderlinge samenhang – voeren ons nu onmiddellijk midden in de volheid, in 

het licht en ook in het donker van het profetisch-apostolische openbaringsgetuigenis, 

waarvan het symbool de hoofdsom wil samenvatten. 

 

1 

Naar de bedoeling van het symbool en in de lijn van hetgeen in de laatste voordracht tot 

recht verstand van het christelijk Godsbegrip werd uiteengezet97, zal het ons nu klaar voor 

de geest moeten staan dat het begrip ‘almachtig’ vanuit het begrip: ‘Vader’ zijn licht 

ontvangt en van daaruit dus te verklaren is – en niet omgekeerd, ofschoon het toch 

ongetwijfeld Gods Openbaring en daarmee een daad van de goddelijke almacht is dat God 

zich aan de mensen te kennen geeft als Vader, hoewel wij dus God ongetwijfeld als Vader 

leren kennen, doordat Hij zich almachtig toont.98 Maar zie, een akte, een daad en wel een 

daad van de goddelijke almacht is de openbaring van Gods Vaderschap. Gods almacht is niet 

iets wat wij allicht geneigd zijn voor almacht te houden, maar zij is de almacht99 van de 

Vader, die zich aan ons niet in abstracto als almacht, maar juist alleen als de almacht van de 

Vader (en dat betekent: in en met het feit dat Hij ons als Vader openbaar wordt) kenbaar 

maakt. Reeds deze eerste artikelen van de geloofsbelijdenis en juist deze zijn eerste 

bestanddelen zijn in genen dele een vrij terrein, een speelplaats100 voor ‘natuurlijke 

theologie’. Het staat niet zó dat wij van ons uit reeds zouden weten wat ‘almacht’ is, om dan 

door de openbaring alleen nog maar te vernemen, dat.... Gód de almachtige is en hem 

bovendien de naam en het karakter: ‘Vader’ toekomt. Nee, de openbaring van God de Vader 

is als zodanig ook de openbaring van zijn almacht, waaruit wij dus allereerst te leren hebben 

wat werkelijk almacht is. 

De openbaring van God de Vader is echter, volgens de plaatsen van de heilige Schrift waar 

het begrip ‘Vader’ zijn pregnante zin verkrijgt, de openbaring van God in zijn Zoon Jezus 

Christus door de Heilige Geest. De Schrift noemt haar uitdrukkelijk de énige openbaring van 

de Vader. Daaruit volgt dat wij ook het rechte verstaan van het begrip ‘Vader’ ten slotte en 

uitsluitend op deze plaats moeten zoeken. Maar laat ons om te beginnen daarvan uitgaan 

dat de openbaring van de almachtige God (dus van Hem die in de zin van het symbool 

“almachtig” heet), ident is met de openbaring van de Vader van Jezus Christus door de 

 
97 Het inzicht dat straks ontwikkeld worden zal, nl. dat het woord “Vader” het woord “almachtig” bepaalt en 
niet omgekeerd, ligt inderdaad ‘in de lijn’ van de afwijzing van een algemeen Godsbegrip als basis van de 
christelijke verkondiging. Vgl. F.K. Schumann, Der Gottesgedanke und der Zerfall der Moderne. [Tübingen: 
Mohr] 1929, 356, Calvijn, Comm. Joh. 3: 6, ed. Tischendorf, 46v. 
98 Er is dus toch een wederkerigheid tussen de begrippen “Vader” en “almachtig”, maar één waarbij het begrip 
“Vader” het ‘übergreifende’ is en waarbij de wederkerigheid zelf verstaan wordt vanuit de hier bedoelde akte. 
“Want Christus is het beeld, waarin ons God niet slechts Zijn hart zichtbaar maakt, maar ook Zijn handen en Zijn 
voeten” (Calvijn, Argumentum in Genesin) [Ook in: Rinse Reeling Brouwer, De handzame Calvijn. Amsterdam: 
Van Gennep 2004, 232 onder]. Het is een zeer gelukkige omstandigheid dat in de klassieke Nederlandse vorm 
van het symbool de volgorde van de woorden zich zo volkomen dekt met de geestelijke zin. Ik geloof in God, de 
Vader, de almachtige. 
99 *Credo: ‘Macht’ 
100 *Credo: ‘Tummelplatz’. Verwijst naar de Duitse vertaling van Op. 18: 2. SV: “bewaarplaats”. 



31 

Geest, zodat wij ons hier moeten laten onderrichten aangaande de vraag wat werkelijke 

“almacht” is.101 

 

2 

Wij dringen met deze woorden: “openbaring van God de Vader” al dadelijk binnen in het 

gebied van de diepste geheimenissen van het geloof. Deze woorden: “openbaring van God 

de Vader” bevatten klaarblijkelijk een merkwaardige tegenstrijdigheid, in zoverre God als 

Vader ons immers ook in de openbaring juist niét openbaar wordt, of beter gezegd: 

openbaar wordt als de God die ons ook en juist in zijn openbaring verborgen blijft, die zich 

verhult terwijl hij zich onthult, die ons verre blijft terwijl hij ons nabij komt, die heilig blijft 

terwijl hij ons goedgunstig is.102 “Niemand heeft ooit God gezien” (Joh. 1: 18), “Hij woont in 

een ontoegankelijk licht” (1 Tim. 6: 16). Dat is volgens de Schrift God... de Vader. Dat wil 

zeggen: God moet als Vader geloofd worden in gehoorzaamheid, hij wil, onder erkéntenis 

van zijn verborgenheid, gekend worden in de daad van zijn openbaring en dat betekent: in 

zijn Zoon door de Heilige Geest.  

Desniettemin of liever: juist daarom moet Gods openbaring in zijn Zoon door de Geest 

verstaan worden als een openbaring die een verbórgen-blijven, ja een allerdiepst verbórgen 

wórden van God niet alleen niet uitsluit, maar wezenlijk insluit. Gods openbaring in zijn 

Zoon, voor zover wij daaronder concreet de voor ons kenbare menselijke bestaanswijze van 

Jezus Christus verstaan, is, gelijk ons het tweede artikel103 van de geloofsbelijdenis op zeer 

 
101 In en door de openbaring in Christus Jezus hebben wij te leren wat werkelijke almacht is. Gelijk Israël de 
almacht van Jahwe niet primair uit de natuur heeft afgelezen, maar in de “opgeheven hand”, de “uitgestrekte 
arm” die hen uit Egypteland, uit het diensthuis uitleidde, heeft geopenbaard gezien. Vgl. Ex. 14: 8, Deut. 33: 20, 
Ps. 136: 12, Ex. 15: 6, Ps. 71: 18, Ps. 78: 42, Dan. 5: 23, Deut. 32: 4a, Ps. 95: 4. El Sjaddaj in de 
patriarchenverhalen is al evenmin de omschrijving van een almacht in de zin van ‘oneindige potentialiteit’. In 
het NT komt het woord “Almachtige” (pantokratoor) eigenlijk alleen voor in de Apocalyps. Het is trouwens in 
het algemeen van het hoogste gewicht voor de dogmatiek met de abstracte almachtsleer eindelijk te breken. 
J.H. Scholtens en A. Kuypers leer (om Nederlandse uitersten te noemen) hebben in dit opzicht schrikbarende 
gelijkenis. Indien men zich door de innerlijke structuur niet wil laten gezeggen, laat men dan voorlopig school 
gaan bij de godsdienstgeschiedenis, die bovendien soms blijk geeft zelf bij de rechte theologie in de leer te zijn 
geweest. “Die Einzigkeit Gottes ist nicht eine Negation seiner Vielheit, sondern eine leidenschaftliche 
Affirmation seiner Gewaltigkeit. Die sich mitteilende Aktivität Gottes hat so tief in das Leben des Menschen 
eingegriffen, dasz er seinem Gott sagen musz: Wen habe ich im Himmel? Und auszer dir begehre ich nichts auf 
Erden. Denn die ‘Allmacht’ Gottes ist keine blutleere Eigenschaft eines theoretisch ausgedachten Weltherrn 
oder Urhebers, sondern der Glaube, dasz alle Macht Gott gehört und dem Menschen keine, als die er von ihm 
erhält… Gott ist einer, weil von ihm das Heil kommt, die zum Guten gewendete Macht. Gott ist einer, weil er in 
der unerschöpflichen Aktivität immer wieder da ist: Führe ich gen Himmel, so bist du da. Bettete ich mir in die 
Hölle, siehe, so bist du auch da” (Ps. 139: 8)... Die allumfassende Aktivität des Willens, d.i. die volle Vatergestalt 
lehrt das Christentum in der Inkarnation” (Van der Leeuw, Phaenomenologie der Religion, [Tübingen: Mohr 
1933] 165v.). [862] 
102 Deze nu langzamerhand overbekende dialectiek is de grond van alle dialéctisch spreken, maar ook van alle 
dialectisch spréken. In de Römerbrief werd zij voorgedragen op een wijze die vatbaar was voor misverstand, 
omdat daar het neokantiaanse begrip ‘Ursprung’, hoewel bedoeld als beeld, als vorm, als zegswijze, de ware 
grond van de onmogelijkheid anders dan dialectisch over God te spreken kon bedekken. De ware grond is het 
daad-karakter van de Openbaring, vgl. KD I, 339: “Göttliche Gegenwart ist immer Gottes Entscheidung, 
gegenwärtig zu sein... Gottes Selbstenthüllung bleibt Akt souveräner göttlicher Freiheit… Die 
Geheimnisse der Welt haben es an sich, dasz sie einmal aufhören können, Geheimnisse zu sein. Gott ist immer 
wieder Geheimnis”. 
103 “Tweede” artikel, volgens de oorspronkelijk lutherse, daarna in de gehele ‘evangelische kerk’ inheems 
geworden telling. Vgl. Heid. Cat. vr. 24. 



32 

ontstellende, maar daarom niet minder met het Nieuwe Testament overeenstemmende 

wijze tonen zal, een weg in de Duisternis van God: zij is Jezus’ gang naar Golgotha. Is zij dan 

toch en als zodanig een weg in het Licht van God en zó waarlijk Gods Openbaring, dan is zij 

dat omdat deze Jezus “ten derden dage is opgestaan van de doden, opgevaren ten hemel, 

zittende ter rechterhand Gods”. Maar dit alles is gezegd van Jezus, de Gekruisigde.104 

Werkelijk, de verbórgen God wordt hier openbaar en: de verborgen God wordt hier wérkelijk 

openbaar. Aan de gréns van het voor ons grijpbare worden wij hier gebracht, om hier, hier 

waar Jezus zelf roept: mijn God, mijn God, waarom hebt Gij mij verlaten? – te horen: Zie, 

hier is uw God! [Jes. 40: 9] 

God de Vader, als Vader van Jezus Christus, is Degene die zijn Zoon in de hel brengt – en hem 

weer daaruit opvoert. En voor zover hij zich als de Vader van Jezus Christus door de Heilige 

Geest te kennen geeft als onze Vader, vernemen wij dat wij Christus alleen kunnen navolgen 

door ons kruis op ons te nemen, dat onze doop in zijn Naam de doop is in zijn dood en dat 

wij met hem sterven moeten om met hem te leven (Rom. 6: 3vv.)105, dat ons leven als het 

leven van de zijnen een leven is dat mét Christus verborgen is bij God (Kol. 3: 3). Ook hier 

worden wij tot aan een grens geleid waar alleen een in de duisternis ingaande 

gehoorzaamheid en een uit de duisternis in het licht schrijdend geloof de houding kan zijn 

die overeenkomt met de openbaring, met déze openbaring. 

 

3 

Niets meer of minder dan de Heer over leven en dood wordt ons openbaar in de openbaring 

van de Vader door de Zoon in de Heilige Geest. Deze Heer over leven en dood is God… 

de Váder. En nu is met de “almacht” van God niets anders bedoeld dan dit Héér-zijn over 

leven en dood.106 Deze almacht verschilt daarom van de idee van een oneindige 

‘potentialiteit’, machtigheid of machtsmogelijkheid,107 even zoveel als ons werkelijke leven 

van één van onze dromen verschilt. Want oneindige machtigheid of oneindige 

machtsmogelijkheid is op zichzelf en als idee een leeg begrip, waarbij nog niemand in ernst 

zich iets heeft voorgesteld of gedacht, eenvoudig omdat men dat niet kan.108 Daarentegen, 

wat de almacht van de Vader, geopenbaard in de openbaring van de Zoon door de Heilige 

 
104 Dat de verhoging een predicaat is van de Gekruiste wordt uitgedrukt door ‘estauromenos’, dat is: die in de 
staat van gekruisigdheid zich bevindt, 1 Kor. 2: 2, vgl. Op. 5: 6: “het Lam, staande als geslacht”, toch als zodanig: 
“in het midden van de troon”. 
105 Dit “moeten” is niet als een nova lex, een nieuwe wet te verstaan. Ware het zo, dan zou Barth hier 
terugvallen in hetgeen hij bij Kierkegaard – ondanks verregaande overeenstemming – juist van het begin af 
verworpen heeft. Vgl. Voordracht XV, 179v. 
106 Vgl. KD [I], 408v., prekenbundel Komm Schöpfer Geist! [München: Kaiser 1924] 185v. [586] Men vergelijke 
echter vooral wat gezegd wordt in Voordracht XI onder §1, 121v. *De preek ‘Höher als alle Vernunft’ is niet van 
Barth, maar van de hand van Ed. Thurneysen; daarom is zij niet opgenomen in GA. 
107 *Toevoeging van M. 
108 Vgl. Wilhelm Vischers artikel over Job in Zwischen den Zeiten, Jg. XI, 386vv.: alles wat ‘ab-soluut’ is, kan ons 
niets zeggen, het is ‘losgemaakt’ van de existentie. De Almacht begripsmatig te denken behoort ook tot de 
verlegenheden van de hoog-scholastiek, vgl. [A.D.] Sertillanges, [Der Heilige] Thomas von Aquin. [Hellerau: 
Hegner 1928], 349vv. [347] “Was bleibt denn noch, was für Gott unmöglich ware? Einzig das Nicht-sein… aber 
das Nicht-sein ist gerade so gut wie das Sein Gegenstand einer Tätigkeit, wenn auch in indirekter Weise” – 
maar wat God dan heus niet kan, dat is het tegenstrijdige, het onlogische te doen, 353v. (vgl. Summa 
Theologiae I q. 25: a. 1, de Potentia Dei I, 3) 



33 

Geest inhoudt, dat is in109 de gehoorzaamheid en in het geloof jegens deze openbaring, een 

wérkelijkheid, en daarbij een werkelijkheid die men nu in feite kan kennen als het Inbegrip 

van alle bekende, van alle denkbare en van alle onbekende mogelijkheden.110 Want de Heer 

over leven en dood, met wie wij hier te doen hebben, is als zodanig de Heer over ons 

bestaan, dat wil zeggen Degene aan wie wij hetzij levend hetzij stervend zijn prijsgegeven, 

die ons aan de uiterste grens van al onze mogelijkheden: Halt! en (juist daar en 

tegelijkertijd): Voorwaarts! toeroept, aan wie wij aldus werkelijk, dat is: in diepste angst en 

hoogste verwachting toebehoren. Dat kan “almacht” heten in de volle, ernstige zin van het 

woord. Want dit kan terecht: ‘alles’ heten: de kreits, de gesloten cirkel111 die met deze 

rechtsaanspraak van God op ons leven en op onze dood beschreven wordt. En dat kan in 

volle ernst: ‘macht-over-alles’ genoemd worden: de ons op deze wijze treffende 

aanspraak112 en ons prijsgegeven-zijn aan deze aanspraak. Alle andere ‘almacht’ zou geen 

werkelijke almacht zijn. Werkelijke almacht bezit de aanspraak van de Heer over leven en 

dood. Deze werkelijke almacht wordt ons openbaar in hetgeen de Schrift de “Openbaring 

van de Vader” noemt. Zij is de almacht van de Beslissing die in volle goddelijke 

rechtsgeldigheid over ons gevallen is en zó door ons erkend werd113, ja zij is nu ten slotte ook 

‘oneindige potentialiteit’ te noemen, omdat zij zonder grenzen en volstrékte werkelijkheid is, 

omdat alle mogelijkheden, de bekende en de verborgene aan haar hun maatstaf, hun grond, 

hun inperking en hun doelstelling vinden, omdat wij door deze almacht werkelijk aan alle 

zijden omgeven zijn en in elk opzicht gedragen worden, omdat zij mét ons bestaan ook onze 

wereld114 beheerst en wel volkomen beheerst. “Worden niet twee musjes voor één penning 

 
109 De herhaling van het woordje “in” bij dit betoog is allerminst toevallig: het wil een dubbele afweer zijn tegen 
de neiging deze werkelijkheid nu toch nog als fundament of element van een wereldbeschouwing te verstaan, 
het tweede “in” onderstreept het “existentiële”, vgl. Voordracht I, noot 20. 
110 Men zou het ook zó kunnen zeggen: vanuit deze kwaliteit wordt het mogelijk de kwantiteit te denken, 
vanuit de diepte de breedte, vanuit de akte het al. Zo wordt aan het eind van de vierde voordracht de 
“algemene immanentie” uit de “bijzondere” afgeleid (51v.). De theologie schudt de voogdij van de 
wijsbegeerte af, ze gaat niet meer onder het Caudijnse juk van de “philosophische Voraussetzungen, 
Grundlagen” enz. dóór. Het is van hieruit te verstaan wat Julius Schmidhauser van Barth zegt: “Die Theologie 

eben noch eine Scham wird die Macht der Beschämung" (Der Kampf um das geistige Reich, 339). *De 
beweging vanuit de diepte naar de breedte ontleent M aan Gunning, MVW 17, 266v. ’Onder het 

Caudijnse juk doorgaan’ is een teken van overgave en onderschikking, naar de nederlaag van de Romeinen 
tegen de Samnieten in 321 v.o.j., beschreven door de geschiedschrijver Livius in deel 9 van zijn levenswerk Ab 
urbe condita. 
111 *Credo: ‘Umkreis’ 
112 Het woord: “Anspruch” heeft een eigenaardige tweeledigheid van betekenis: wij worden aangesproken en 
er wordt aanspraak op ons gemaakt. 
113 Openbaring en Predestinatie worden in Barths theologie in het nauwste verband gebracht. Calvijn bracht 
het stuk van de Predestinatie reeds onder bij de behandeling van de leer van de Heilige Geest. De 
“onweerstandelijkheid” van de Heilige Geest drukt wezenlijk hetzelfde uit als de “eeuwige verkiezing” van God. 
Maar ook geloof (“zó door ons erkend werd”) en Openbaring worden vlak tegen elkaar aangeschoven. Het 
geloof wordt door de openbaring én te voorschijn geroepen én onderhouden. Het eerste zegt ook reeds [Erich] 
Schaeder ([Das] Geistproblem [der Theologie. Leipzig: Deichert 1924], 9), bij Barth heeft het beide evenveel 
nadruk en daarom voert deze opvatting van geloof onmiddellijk en als zodanig terug tot de predestinatie als 
akte. 
114 Mét ons bestaan ook onze wereld” – men zou bij deze orde een kantiaanse kennisleer als achtergrond 
kunnen vermoeden. Ten onrechte, tenzij men zou bedoelen te zeggen dat in deze leer zelf bij benadering de 
Schriftuurlijke lijnen aangaande de relaties van God, mens en wereld zijn nagetrokken. Hoe het zij, Barth is het 
hierom te doen dat helder aan de dag trede dat de wereld waarin de Openbaring geschiedt ”onze” wereld is. In 



34 

verkocht? en toch zal niet een van die op de aarde vallen zonder uw Vader. En ook uw haren 

des hoofds zijn alle geteld” (Matth. 10: 29v.). Nog eens: het is de openbaring van de Vader 

door de Zoon in de Heilige Geest die ons deze, de werkelijke almacht openbaart. 

 

4 

In deze almachtsopenbaring nu, doordat ons God aldus zijn Zoon geeft en de Heilige Geest 

om zijn Zoon te kennen, bewijst hij zich als de Vader. De almachtsdaad van de Heer-over-

leven-en-dood in de openbaring door de Zoon in de Geest toont ons niet alleen zijn almacht, 

maar ook deze almacht als een vaderlijke. Zij toont ons Gods Vaderschap. Zij bewijst die en 

dit bewijs is de waarheid: God is Vader, niet alleen en niet allereerst als onze Vader, maar 

reeds eerder in Zichzélf eeuwige Vader en dan als zódanig onze Vader. Men mag het dus niet 

zo verstaan dat God eerst Vader worden zou in verband met onze existentie en onze wereld, 

dus daardoor dat hij zich in de Zoon aan ons geopenbaard heeft in de Geest. Het gaat dus 

niet aan te zeggen dat de Vadernaam van God een zinnebeeldige is en dat daarmee een 

menselijke, schepselmatige verhouding wordt overgebracht op God, wiens eigenlijke Zijn als 

God daarom met deze naam niet bereikt en niet omschreven wordt, die veelmeer ergens 

aan géne zijde van hetgeen zijn vaderschap voor ons beduidt in Zichzelf nog iets geheel 

anders zou zijn.115 Als afbeelding en óneigenlijke bestaanswijze moet juist opgevat worden 

wat wij in onze menselijke, schepselmatige gezichtskring vaderschap noemen en als zodanig 

menen te kennen. Ja zelfs Góds vaderschap in verhouding tot ons bestaan en onze wereld, 

gelijk wij die in zijn almachtsopenbaring als waarheid leren kennen, moet worden opgevat 

als afschijnsel en afbeelding.116 Wij onderkennen haar als waarheid117 en wij spreken ook 

binnen de kring van ons menselijk-schepselmatige leven terecht van vaderschap – maar 

zinnebeeldig en oneigenlijk – feitelijk daarom omdat God in waarheid Vader is, reeds 

 
de Schrift is geen kosmologie te vinden die niet positieve of negatieve weerglans van de soteriologie zou zijn. 
Dat is inderdaad nog een heel andere ergernis dan het “geocentrische wereldbeeld”, dat zozeer tegen het ABC 
van de astronomie ingaat. In het jodendom is (allereerste getuige: de Talmoed) formeel deze “naïeve 
vermenselijking van het heelal”, die de gehele Schrift kenmerkt, sterk blijven leven (bijv. Pesikta 54a, 109a).  
Een woord voor “wereld” in de zin van het “heelal” kent het Hebreeuws niet, olām is niet = eeuwigheid, maar 
eeuw, mensentoekomst, leven “der laatste dagen”, èrèts, aarde, betekent zeer vaak mensenwereld, mensheid, 
chèlèk, tijd, tijdsduur is steeds de tijd van de mens, de geschiedenis, en nog eerder: beslissend tijdsgewricht 
dan tussenperiode. 
115 Hiermee wil niet ontkend zijn dat het woord “vader” in zijn woordvorm beeldspraak is en gelijk al onze taal 
inadequaat, maar er wil gezegd zijn dat de zin van het beeld op God zélf slaat en niet op de openbaring naar 
ons. Vgl. KD I, 455. 
116 Wat hier afgewezen wordt – en op zo beslissende plaats, nl. in de Godsleer – is het ‘nominalisme’. Het 
nieuwste schijnt intussen juist te zijn Karl Barth als ‘nominalist’ voor te stellen. Men zie bijv. een artikel van A. 
Janse in Vox theologica, april 1935, 92vv., dat, behalve enige voor de hand liggende juiste opmerkingen, van 
misvattingen wémelt: bij Barth zou “Begripsabsolutisme” zijn, dit begrip zou dan vervat zijn in het “door God (!) 
gesproken dogmatiek-woord (!)”, dat de Naam Jahwe in eerste instantie een “Nahmensverweigerung” is, zou 
een uitvinding van Barth zijn, de dialectische theologie is te verstaan als een theoretische parallel van de 
bevindelijke vroomheid, enz. enz. En als het blijkt niet óp te gaan, dan wordt betoogd dat juist nominalisten 
vaak zo sterk “realistisch” hebben gesproken. *Janse (99) spelt het woord verkeerd. In KD I, 335 en 339, schrijft 
Barth ‘Namensverweigerung’: de weigering van God om Zijn naam uit te spreken. Schoolhoofd A. Janse (1890-
1960) uit het Zeeuwse Biggekerke was in de jaren ’30 een bekende opinion leader van de Gereformeerde 
Kerken in Nederland. 
117 Vgl. voor de geldingswaarde van “waarheid” Voordracht I, noot 22, vgl. ook vooral wat in KD I, 321, gezegd is 
over “ontisch” en “noëtisch”. 



35 

tevoren, in eeuwigheid, dat wil zeggen: ook afgezien van ons bestaan en onze wereld. Hij is 

de eeuwige Vader, Hij is het in zichzelf. Als zodanig is Hij het dan ook voor ons en openbaart 

Hij zich aan ons en is het onvergelijkelijke Oerbeeld van alle menselijk-schepselmatig 

vaderschap, gelijk geschreven staat in Efesen 3: 15 “aan Wie alle vaderschap (pasa patria) in 

hemel en op aarde de naam ontleent”.118 

 

5 

De stelling dat God in waarheid, immers van eeuwigheid tot eeuwigheid, Vader is, blijkt nu 

echter ident met de stelling dat Jezus Christus, die ons de Vader openbaart, in dezelfde 

strikte betekenis, dus van eeuwigheid tot eeuwigheid, Gods Zoon is – en dat de Geest, door 

wie wij de Zoon en in de Zoon de Vader kennen, nog eenmaal in dezelfde strikte betekenis, 

dus van eeuwigheid tot eeuwigheid, Heilige Geest, God zelf is. De Schrift toch onderscheidt 

niet tussen een goddelijke inhoud, oorsprong en voorwerpelijkheid énerzijds en een niet-

goddelijke of minder goddelijke vorm of gestalte van de openbaring anderzijds. Nee, waar 

God in de tijd de mens ontmoet met zijn almachtsdaad en waar de mens in de tijd deze 

Godsdaad leert kennen en erkennen, daar ziet de Schrift ook in dit dubbelzijdige gebeuren 

niet minder God zelf bezig als in het subject119 van dit gebeuren zelf. Wij hebben ook in het 

dubbele, objectieve en subjectieve gebeuren van de openbaring met het goddelijke Subject 

zelf te doen. Gods almachtsopenbaring is volgens de Schrift een in zichzelf gesloten en 

volkomen kreits120 van goddelijke tegenwoordigheid en goddelijke handeling. Juist daarom is 

haar deze exclusiviteit eigen. Indien de verschijning van Jezus Christus moest opgevat 

worden als een soort theofanie121 en de uitstorting van de Heilige Geest als een soort 

enthousiasme122, dan zou het mogelijk zijn dat God naast deze openbaring andere 

openbaringen zou stellen.123 Is Jezus Christus en is de Heilige Geest niet minder het 

 
118 SV: “uit welke al het geslacht in de hemelen en op aarde genoemd wordt”. Vert. Brouwer: “van wie alle 
vaderschap in de hemelen en op aarde wordt afgeleid”. (Luther, ditmaal kenmerkend ‘antropocentrisch’: “den 
rechten Vater über alles, was da Kinder heiszt im Himmel und auf Erde”). 
119 Het Nederlandse woord ‘onderwerp’ zou misverstand kunnen wekken, ja in zijn consequenties kunnen 
leiden tot precies het tegendeel van het hier bedoelde. Deze gehele passage is niet recht te verstaan dan vanuit 
Voordracht XIII onder 1c, 144v. 
120 Wij hebben het gewaagd het Duitse woord “Kreis” hier en op nog een paar plaatsen weer te geven met het 
Oudnederlandse “kreits”, omdat “cirkel” voor ons taalgehoor nu eenmaal bepaaldelijk op de omtrek ziet en 
niet op het door die omtrek omsloten vlak. *Een vertaling met ‘kring’ zou dat bezwaar minder hebben. 
121 Theofanie = Godsverschijning, bijv. aan Mozes in de “brandende braambos” [Ex. 3], die van Ex. 33, van 1 
Kon. 19. Het eigenaardige van de joodse theologie is dat hetgeen Barth hier afwijst voor haar – voor zover ze 
tenminste de religie niet in ethiek doet opgaan – de grondslag en het ene constituerende element van het 
begrip “openbaring” is. Zo wordt de ‘theofanie’, die in haar antropomorfisme voor de kerkvaders een 
vóórteken en gelijkenis van de incarnatie was, voor Maimonides bijv. het tégendeel daarvan, nl. een gelijkenis 
van het gesprek, van de wederkerigheid tussen God en mens. “Immer neue Sphären werden zum Ort der 
Theophanie” (Martin Buber, Ich und Du. [Leipzig: Insel 1923] 35, 103, 135). [536] 
122 “Enthousiasme” betekent letterlijk een van-God-vervuld-zijn, een staat van extase, die geduid wordt als een 
momentele neerdaling van een god in de menselijke geest. 
123 De “absoluutheid van het Christendoms” is tijdens de fin-de-siècle-stemming van toeschouwers van alle 
relativiteiten levendig in discussie geweest. De godsdienstgeschiedenis deed zoveel schoons en waars in andere 
religies zien dat de tegenstelling van ‘religio vera’ en ‘religio falsa’ velen onhoudbaar scheen, door anderen fel 
verdedigd werd of slap gehandhaafd (Saussage Jr.: “’Absoluut’ voor mij”). Bij Barth krijgt het hele probleem 
geen voet. Absoluut is natuurlijk alleen de Openbaring en niet het geheel van de menselijke, intellectuele, 
cultische, ethische, religieuze reacties op de Openbaring dat wij ‘christendom’ plegen te noemen. Dit wil niet 
zeggen dat er geen openbaring is dan in de mens Jezus van Nazareth. Het zou de spreker te ver gevoerd 



36 

goddelijke Subject zélf dan de God van wie zij uitgaan en van wie zij getuigen, dan is de 

gevolgtrekking onvermijdelijk dat een ‘tweede’ openbaring een tegenspraak in zichzelf is. 

Maar dan openbaart ons deze ene, enige openbaring in Christus door de Geest ook werkelijk 

dit: “dat de eeuwige Vader van onze Heer Jezus Christus… om Zijns Zoons Christus wille mijn 

God en mijn Vader is” (Heidelbergse Catechismus Zondag 9 [“van God de Vader en onze 

schepping”] vraag 26).124 

God is dus in waarheid Vader, omdat en in zover Hij in waarheid de Vader van Jezus Christus 

en mét hem de oorsprong van de Heilige Geest is. Daarom ook en in zoverre kan Hij onze 

Vader zijn en is Hij het. Zie, het is genade en niet natuur (namelijk indien bedoeld wordt een 

ons reeds bekende ‘natuurlijke’ verhouding van God en mens) dat wij God Vader mogen 

noemen op grond van de kennis van Zijn almacht, gelijk immers ook deze kennis zelf op Gods 

almachtsopenbaring berust. Maar de genade dat wij hem op grond van zijn 

almachtsopenbaring als Vader kennen en Vader noemen mogen, berust op haar beurt weer 

op de waarheid dat hij in zichzelf van eeuwigheid tot eeuwigheid de Vader van de Zoon en 

mét deze de oorsprong van de Heilige Geest is, fons et origo totius divinitatis.125 Gods 

Vaderschap is een eeuwige ‘persoon’, dat is: een eeuwige, eigenaardige mogelijkheid en 

zijnswijze (tropos hup-arkseoos)126 in God. Dat dit zo is, dat komt tot óns in de kracht van de 

 
hebben dit hier nader te ontvouwen. Men kan niet altijd alles tegelijk zeggen. Onder enig voorbehoud ten 
aanzien van de term ‘Urgeschichte’ kan men over dit vraagstuk nog steeds zich laten voorlichten door 
Prolegomena §15, 1 en 2. Daarentegen zou Barth nu niet meer voor zijn rekening nemen wat in Römerbrlef, 71 
[GA II/2010, 135] geschreven staat: “Der Tag Jesu des Christus ist der Tag aller Tage” en wat daar verder volgt. 
*Saussage Jr. moet waarschijnlijk zijn: P.D. Chantepie de la Saussaye (Jr.), die o.a. in het tijdschrift Onze Eeuw in 
een artikel over ‘Geestelijke machten. Indrukken, denkbeelden, vragen’, jg. 5 1905, 375-415, dergelijke 
denkbeelden over het absolute en de persoon ontwikkelde. 
124 Het verdient de aandacht dat de Heid. Cat. over schepping en voorzienigheid 1) trinitarisch 2) soteriologisch 
en (in zóverre en van daaruit) antropologisch spreekt. Vgl. O. Noordmans, Herschepping, 82 [NVW 2, 262]: 
“Bid- of dankdag voor het gewas en Nieuwjaarswijding staan op de grens van de prediking. Niemand zal eraan 
denken de stier van Potter in een kerk te hangen. En Hermann en Dorothea (de hoofdfiguren van Goethes 
gelijknamig idyllisch epos) kunnen daar de Jozef en Maria niet zijn.” 
125 “Fons et origo totius divinitatis” = bron en oorsprong van de ganse godheid, term het eerst gebruikt door 
Augustinus. In het algemeen, maar ook en bijzonderlijk hier, hebben wij Augustinus’ woord over de “personen” 
van de triniteit voor ogen te houden... “non ut illud diceretur, sed ne taceretur”(de Trin. V, 9, VI, 10: (“niet 
opdat (juist) dit gezegd zou worden, maar opdat er niet (geheel) gezwegen zou (moeten) worden”), maar ook: 
“verius enim cogitatur Deus quam dicitur et verius est, quam cogitatur” (lett.: God wordt meer-waar gedacht 
dan gezegd, en Hij is meer-waar dan hij gedacht wordt). 
126 “Tropos hup-arkseoos” (modus subsistendi) – wijze van bestaan (nl. in onderscheiding van en betrekking tot 
de andere Personen), terwijl ‘ousia’ of ‘fusis’ veeleer het “wezen”, de “natuur” aanduidt, afgezien van de 
onderscheidenheid van de bestaanswijze. Het woord ‘persoon’ kan tot extra misverstand leiden bij ons die aan 
het moderne begrip ‘persoonlijkheid’ gewend zijn. “Personam voco subsistentiam in Dei essentia” (Calvijn Inst. 
I.13.6: “Persona est modus, quo illud Dei Esse seu essentia divina in singulis horum trium subsistit” (Ursinus in 
Cat. Tal. Op. I 117). Lutherse theologen hebben vaak genoeg op grond van deze definities de gereformeerden 
van Sabellianisme beschuldigd. Wendelinus beroept zich daartegenover juist op de oude orthodoxe term: 
tropos hup arkseoos (Chr. Theol. Syst. Majus, 219). Sabellianisme is echter inderdaad te vrezen indien men met 
De Hartog (Grondbeginselen der Dogmatiek, 14) “hypostase” vertaalt en opvat als “openbaringswijze” i.p.v. 
gelijk Barth consequent doet als “zijnswijze”. *M had van de Institutio van Calvijn in zijn bibliotheek een Franse 
[333] en een Nederlandse uitgave [4203]. Sabellianisme – naar Sabellius, begin 3de eeuw – is de later als ketters 
veroordeelde leer dat God slechts uit één Persoon bestaat die zich in drie gestalten of verschijningsvormen 
heeft geopenbaard, als waren het drie personae: maskers uit het theater. De twee citaten in vertaling: ‘onder 
dit woord persoon versta ik een zelfstandigheid in het wezen Gods’ en ‘de persoon is een wijze waarop het 
wezen Gods of de goddelijke essentie in elk van deze drie afzonderlijk bestaat’. 



37 

almachtsdaad, door welke ons geleerd wordt hem onze Vader te noemen. Deze daad heeft 

de volle onweerstandelijke kracht van de eeuwige waarheid. Wij zeggen hetzelfde wanneer 

wij zeggen: dit is de kracht van het eeuwige Woord en de eeuwige Geest, in verhouding tot 

wie God de eeuwige Vader is. De openbaring dat God onze Vader is, komt – als zij tot ons 

komt – tot ons met de ganse onvergelijkelijke kracht van het verval, de stroomversnelling, de 

cataract127 van de innerlijke128 trinitarische werkelijkheid van God. Omdat God de eeuwige 

Vader is, daarom is Zijn almacht werkelijke almacht, de zo volstrekt gebiedende en 

dwingende en als zodanig zo troostrijke oorsprong van ons bestaan en van onze wereld. Hij 

kan, zoals wij later horen zullen, de Schepper van de hemel en de aarde heten en Hij is het, 

omdat Hij de eeuwige Vader is.  

 

6 

Wij besluiten met enige opmerkingen ter nadere verklaring. 

a. Gods Vaderschap betekent niet dat er in Gods Zijn een ordening-van-hoger-en-lager zou 

wezen, dat de Vader op een hogere en andere wijze God zou zijn dan de Zoon en de Heilige 

Geest. God als de van de Vader eeuwiglijk gegenereerde en God als de van de Vader én de 

Zoon129) eeuwiglijk uitgaande, is op dezelfde wijze God als God de Vader zelf. Dat déze de 

Vader is, betekent niet een ordening bóven de andere personen, maar betekent dat er in 

God een ordening is.130 Daaruit volgt dat ook Gods almachtsopenbaring niet iets hogers is 

tegenover Gods genade-openbaring, dat Gods genade-openbaring in Jezus Christus dus niet 

alleen als een gestalte en verschijning van de vaderlijke almachtsopenbaring mag worden 

opgevat. Dat laatste zou men slechts kunnen doen door, in tegenspraak met het getuigenis 

van de Schrift, de eeuwige Godheid van de Zoon en van de Geest, en daarmee ook en 

tegelijk Gods eeuwig Vaderzijn, te ontkennen. 

 
127 Barth heeft de laatste tijd een voorkeur voor dit beeld: “das Gefälle”. Het is helaas onvertaalbaar. Wij 
trachtten zowel het beeld als de zin weer te geven door de volgorde en climax van deze drie woorden. 
128 De dogmatiek onderscheidt vanouds ‘immanente’ (of ‘ontologische’) en ‘economische’ triniteit. Met 
“innerlijk” wordt hier bedoeld de ‘immanente’, d. i. betreffende de bestaanswijze, afgezien van de opera ad 
extra (de werken naar buiten), de ‘economische’, d.i. betreffende (kort gezegd) de openbaringswijzen. Wie dus 
alleen de economische triniteit erkent, zou voluit in het Sabellianisme terugvallen. 
129 Hier schuilt de kwestie van het ‘filioque’ = “en van de Zoon” (gaat de Geest uit), die de doorslag gegeven 
heeft bij het schisma tussen oosterse en westerse kerk. Zeer fijne dingen kan men daarover lezen bij de RK 
auteur Albert Mirgeler, Geschichte und Dogma. [Hellerau: Hegner 1928], 104v. [5210] Zeer gezochte en 
bedenkelijke gangen volgt [M.J.] Scheeben in [Die] Mysterien des Christentums, ed. Rademacher. [Freiburg i.Br.: 
Herder] ³1925, 95vv., in het hoofdstuk getiteld: “Ein dem geschöpflichen Gebiete entnommenes hypostatisches 
Analogon für den Heiligen Geist und seinen Ursprung”. [383] Van Russisch-orthodoxe zijde tekent L.P. Karsavin 
de consequenties van het ‘filioque’ voor de westerse kerk en de gevolgen ervan in de moderne, West-Europese 
cultuur (in het verzamelwerk Östliches Christentum, uitg. door Bubnoff en Ehrenberg, II, 355vv.). [München: 
Beck 1925] [616] 
130 “Ordening”, typisch-bescheiden en -veelzeggend woord. Vgl. de zeldzaam zuivere weergave van de 
‘ordening’ van de H. Triniteit bij Luther in Von den letzten Worten Davids, WA 54, 58, 4, bij Kierkegaard, 
Tagebücher II, 309vv. is de ‘naïveteit’ misschien nog aangrijpender. 



38 

b. Met Gods Vaderschap duiden wij niet een bijzonder, afgezonderd deel in het Wezen131 

van God aan, maar een ‘persoon’ of zijnswijze in het éne en eenvoudige132 goddelijke 

Wezen, één van wezen met de Zoon en met de Geest en in zijn bijzonderheid onscheidbaar 

met hen verbonden.133 De bedoeling kan dus al evenmin zijn dat slechts de Vader 

“almachtig” is en niet ook de Zoon en de Geest, of dat de Vader wel almachtig zou zijn, maar 

geen deel hebben zou aan al die ‘eigenschappen’ van God, waarvan het tweede en het 

derde artikel134 van de geloofsbelijdenis spreken. Opera trinitatis ad extra sunt indivisa.135 

Men kan noch met de ‘Verlichting’ de voorkeur geven aan het geloof in God-de-Vader, noch 

met het piëtisme christocentrische theologie drijven, noch ook een bijzondere theologie-

van-de-Geest voorstaan zonder de zekere gang van de waarheid in deze wereld in gevaar te 

brengen en ten slotte zelf de weg van de waarheid kwijt te raken.  

c. Anderzijds is te zeggen dat de kennis van God de Vader, bijzonderlijk uit de daad van Zijn 

almachtsopenbaring opgekomen, niet een voorlopig inzicht of misverstand mag geacht 

worden, dat in een hogere kennis zou moeten worden opgeheven136, om dan te verdwijnen. 

Want de Vader is niét de Zoon en niét de Heilige Geest, ofschoon de Zoon en de Heilige 

Geest niet zonder de Vader zijn. Zo is Hij ook in Zijn openbaring weliswaar niet zonder hen, 

gelijk ook zij niet zonder hem zijn, maar in de omvatting van de eenheid en eenvoudigheid 

van het goddelijke Zijn is Hij nochtans juist in zijn almacht de Vader. Al is het Werken van 

God, evenals zijn Wezen, een énige eenheid, het is niettemin tegelijk een geordend werken 

en in deze ordening herhaalt en weerspiegelt zich de orde van Zijn Wezen. Dat wij de kennis 

van de “almachtige Vader” als een bijzondere, eerste kennis137 van God laten gelden, dat er 

een bijzonder ‘eerste’ artikel van de geloofsbelijdenis werd opgesteld, dat wordt door de 

kennis van de eeuwigheid van het goddelijke Vaderschap gerechtvaardigd en geëist, terwijl 

dezelfde kennis ons nochtans moet opwekken de almachtige Vader in Zijn éénheid met de 

Zoon en de Geest te zien en dus ook de drie artikelen van de geloofsbelijdenis te verstaan als 

een onverbrekelijke138 éénheid. 

  

 
131 Over het algemeen vermijdt Barth het woord “wezen” en spreekt van “zijn” en “zijnswijze”, ja hij omschrijft 
de oude dogmatische term ‘aseitas’ met Herrschaft (KD I, 369). 
132 “Eenvoudig” wordt hier gebruikt gelijk op de klassieke plaats van de Nederlandse Geloofsbelijdenis, in het 
eerste artikel: “Wij geloven allen met het hart en belijden met de mond, dat er een enig en eenvoudig 
geestelijk wezen is, hetwelk wij God noemen”. 
133 In de zgn. belijdenis van Athanasius wordt dit “verbonden” uitgedrukt door het telkens terugkerende: 
“nochtans”: nochtans zijn het niet drie almachtigen… niet drie heren enz., zodat in alle opzichten: de Eénheid in 
de Drieheid... is te eren. *Zie Belijdenisgeschriften van de PKN, 21, de artikelen 11, 14, 16, 18 en dan 27. 
134 *Credo: ‘der zweite und der dritte Artikel’. Miskotte schrijft abusievelijk ‘eerste’ en ‘tweede’. 
135 Opera trinitatis ad extra sunt indivisa = lett. de werken van de drievuldigheid naar buiten zijn onverdeeld, 
niet-gescheiden. Vgl. KD I, 395, 415, vgl. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek. [Kampen: Kok ²1906-1911] II, 
328vv. [566] 
136 Aan de term “Aufheben” kleeft sinds Hegel in de wijsgerige terminologie nu eenmaal een fatale 
dubbelzinnigheid, nl. van het in hoger eenheidsbegrip “gehéven” te worden, om daarin opgeheven te worden, 
d.i. óp te gaan of onder te gaan. Antitrinitarisme is, voor zover het niet loochening is van de openbaring, in 
iedere vorm een grovere of fijnere ‘Vergötzung’ (een afgod-maken) van de openbaring. KD I, 372. 
137 “Eerste” kennis: dit is slechts zeer betrekkelijk juist, en geeft ook slechts zeer betrekkelijk en voorlopig 
Barths bedoeling weer, vgl. Voordracht V, noot 196, 199, 200 en 201. 
138 *Dit woord niet in Credo. 



39 

[IV] CREATOREM COELI ET TERRAE: SCHEPPER VAN HEMEL EN AARDE 

 

De leer van de schepping139 richt onze blik voor het eerst rechtstreeks op de wereld, als een 

werkelijkheid van Gods werkelijkheid onderscheiden. Dat wil niet zeggen dat we met deze 

leer het terrein van de ‘wereldbeschouwing’, zij het dan christelijke wereldbeschouwing 

betreden. Ook deze leer is niet een bestanddeel van een algemene kennis, die dan, zo 

mogelijk, door christelijke kennis zou moeten voleindigd en gekroond worden.140 Wanneer 

de mens in het algemeen en vanuit zichzelf de wereld aanschouwt en iets meent te weten 

over haar oorsprong en wellicht tot de slotsom komt dat men deze oorsprong ‘God’ zou 

kunnen noemen en nu inderdaad besluit deze naam voor de oorsprong van de wereld aan te 

wenden – dan moet hij toch waarlijk nog eenmaal zich bekeren en worden als een kind, om 

dit te horen en dit te vatten wat het symbool op voorgang van de heilige Schrift zegt: 

Schepper van hemel en aarde.141 

 

1 

Hier wordt een uitspraak gedaan aangaande God. We moeten goed bedenken: over dezélfde 

God van wie wij nu gehoord hebben dat en in welke zin hij de “almachtige Vader” is. En 

Schepper wordt God hier genoemd. We moeten ons terdege bezinnen of datgene wat men 

in het algemeen en vanuit zichzelf over een oorsprong van de wereld meent te weten niet 

iets geheel anders is dan wat met het woord ‘schepping’ wordt bedoeld. En Hij heet: 

Schepper van hemel en aarde. We moeten nogmaals wel zeer scherp toezien of wat men in 

het algemeen en vanuit zichzelf meent te kunnen zeggen over schepper en schepping niet 

misschien zonder meer uitloopt op een beschrijving van de verhouding tussen aarde en 

hémel142 (zichtbare en onzichtbare wezens), in die zin dat het geestelijke van hoger orde 

geacht moet worden dan al het zichtbare, een beschrijving die met de schepping van die 

‘wereld’, die de aarde én de hemel (“de zienlijke en de onzienlijke dingen”, zoals de 

belijdenis van Nicea eraan toevoegt) tezamen omvat, nog heel-en-al niets te maken heeft. 

Het zal nodig zijn te bedenken dat ook voor de woorden: “schepper van hemel en aarde” het 

woord: credo staat: ik gelóóf! Gelijk ook Heb. 11: 3 zegt: “door het geloof verstaan wij, dat 

 
139 Wellicht beter te vertalen: de leer aangaande de scheppende werkzaamheid van God. “Schöpfung” is 
dubbelzinnig: de actie en het resultaat van de actie. In theologische zin te spreken over de “leer van de 
schepping” als leer aangaande het resultaat als zodanig zal Barth niet in de zin komen. Vgl. KD I, 410. 
140 Precies als bij het woord “God”, als bij het woord “almacht”, als bij het woord “Vader” wordt hier afstand 
gemarkeerd en afscheid genomen van de “bekende” God. Ook in de Römerbrlef is de zin van de term “de 
Onbekende God” ten slotte geen andere geweest dan deze: de Openbaring niet alleen te onderscheiden van, 
maar te stellen tegenóver elke algemene notie van God en het goddelijke. Vgl. Noordmans, Geestelijke 
Perspectieven. [Amsterdam: Paris 1930] 39vv. [506] [‘De Zwitserse theologie‘ (1926), NVW 3, Kampen: Kok 
1981 (37-67), 559v.] 
141 *De tekst van Credo heeft hier een inlas: “Aber auch eine spezifisch ‘christliche’ Weltanschauung ist es 
gerade nicht, was uns das Glaubensbekenntnis bieten will. Vor dieser Vorstellung sollte uns schon der Wortlaut 
warnen, der nun einmal nicht (in Analogie zu den Aussagen des zweiten und dritten Artikels) von einer creatio 
coeli et terrae und also von einem mundus a Deo creatus, sondern – und das ist etwas anderes, vom creator 
coeli et terrae redet.” 
142 Dit is inderdaad veel vaker het geval dan wij meenden toen ons oog nog niet eenvoudig was om het te 
onderkennen. De voorbeelden zijn talloos. Zo zegt zelfs een zo weinig wijsgerige en zo orthodox-gerichte geest 
als Ed. König in Theologie des Alten Testaments. Stuttgart[: Belser, ²1923], 215: “Also der erste grosze Gedanke 
der Bibel ist dieser, dasz der Geist die Priorität vor der Materie besitzt”. 



40 

de werelden geschapen werden door het Woord Gods”.143 [Hebr. 11: 3] Juist daarom echter 

moet het ons ook door datzelfde Woord gezégd worden, om het te kunnen weten en 

‘verstaan’.  

De leer van de schepping144 spreekt over God in Zijn verhouding tot ons bestaan-als-zodanig 

en tot onze wereld.145 In zoverre zou men kunnen zeggen dat zij hetgeen de woorden: 

“almachtige Vader” inhielden op zijn scherpst en fundamenteel tot uitdrukking brengen. Zij 

zegt dat wij aan God de Almachtige, de Heer over leven en dood, de Vader van Jezus 

Christus, niet alleen gans en al vervallen146 zijn en toebehoren, maar dat wij zonder Hem in 

het geheel niet zouden bestaan en in het heden alleen dóór Hem bestaan.147 Zij zegt dat 

onze werkelijkheid148 daarmee staat en valt dat God ze ons geeft en voor ons onderhoudt. 

Het heeft een goede zin als Luther in zijn verklaring van het eerste artikel de mens in het 

middelpunt van de geschapen wereld gesteld heeft: “Ich glaube, dasz mich Gott geschaffen 

hat samt allen Kreaturen”.149 Inderdaad, de méns allereerst gaat het aan dat God hemel en 

aarde geschapen heeft, de mens die óp de aarde ónder de hemel leeft, zelf een zichtbaar en 

tegelijk een onzichtbaar wezen. Maar het heeft ook een goede en misschien nog betere zin 

als het symbool toch de mens als schepsel van God juist niet uitdrukkelijk naar voren schuift, 

nog minder hem in het middelpunt stelt. En dit wel daarom omdat het voor de kennis van 

God als de Schepper en van de mens als zijn schepsel en dus van de onderscheidenheid en 

ware betrekking tussen God en mens zeker niet dienstig zou zijn als de mens al te 

opdringend zichzelf als het schepsel en de partner van God zou willen beschouwen en 

zichzelf in het leven zo zou gaan voelen. Zal hij God als God de Schepper erkennen, vrezen en 

liefhebben, zonder tegelijk ter aarde neerblikkend en naar de hemel opziend, naar lichaam 

en ziel, zijn eigen geringheid en onbeduidendheid, niet enkel tegenover God, maar ook 

binnen de schepping, te midden van zijn medeschepselen te kennen? Dat God de hemel en 

de aarde geschapen heeft, dat spreekt immers zonder dat de mens wordt genoemd en 

diepzinnig juist dóór dit niet-noemen van de mens, het beslissende uit juist over hem: hij is 

de waarlijk door een bijzonder geheimenis omgeven burger van deze twéé werelden of de 

 
143 Dit is een tekst waarop dr. De Hartog zich herhaaldelijk beriep (en ook Georg Lasson). De nadruk valt dan op 
“verstaan” (Noodzakelijke Aanvullingen [tot Calvijn’s Institutie. Amsterdam: Kruyt z.j.] I, 53, 139 vv. [7734], 
[Grond]beginselen der Dogmatiek, [Amsterdam: Hartog-stichting z.j.] 18 [8017]). Valt de nadruk op “door het 
gelóóf”, dan wordt “verstaan” iets anders en alle gnosis uitgesloten. Calvijn Comm. op Ps. 19: 7, Comm. op Heb. 
11: 3, vgl. Kohlbrügge, In den beginne was het Woord, zeven leerredenen (Ned. Vert. Amsterdam: [s.n.] 1914 
[705]), 12, 17, Barth, Prolegomena, 178. [GA II/1982, 240-241] 
144 *De tekst van Credo vult aan: “genauer gesagt: vom Schöpfer”. 
145 Ook hier weer de volgorde: menselijke existentie en wereld als “onze” wereld; zie IIIe Voordracht, 34n114. 
146 De term “Verfallenheit” is ook in het Duits betrekkelijk nieuw. Ze is naar voren gekomen tegelijk met de 
neoromantiek, daarna opgenomen onder de lievelingswoorden van het naoorlogse tragicistische 
expressionisme, heeft ten slotte algemeen ingang gevonden om “irrationele” bindingen uit te drukken. Zo 
gebruikten met name Konrad Wilutzky en Hans Blüher het woord gaarne ter omschrijving van het wezen van 
de liefde. Blüher, Die Aristie des Jesus von Nazareth [Prien: Kampmann 1922] [512], Traktat über die Heilkunde. 
[Jena: Diederichs 1926] [5641] Ook in de tekst duidt het woord op het “wert-freie” en “schicksalhafte. *De 
jurist Konrad Wilutzky (1886-?) en de filosoof Hans Blüher (1888-1955) schreven beiden veel over liefde, 
erotiek en (mannen)vriendschap. Blüher was de geschiedschrijver van de Wandervogel-beweging. 
147 “Door” in de zin van Grieks “dia”, gelijk bijv. in Rom. 11: 36. 
148 Zie noot 145 en IIIe Voordracht, 34n114. 
149 Luther in zijn Grote Catechismus: ik geloof dat God mij geschapen heeft met alle schepselen samen, d.i. door 
één en dezélfde goddelijke daad, aldus dat ik, als mens, van meet-af in gemeenschap en lotgemeen met de 
andere schepselen gesteld ben. 



41 

zwerver150 tussen deze twee werelden, die toch voor God de éne, de geschapen wereld 

zijn.151 

De uitspraak: “God is de Schepper van de wereld” heeft in hoofdzaak een tweevoudig 

gehalte: zij spreekt van de vrijheid van God (men zou ook kunnen zeggen: van Zijn heiligheid) 

tegenover de wereld en van Zijn verhouding tot haar (men zou ook kunnen zeggen: van Zijn 

Liefde). 

 

2 

Met de stelling: God is de Schepper! erkennen wij dat de betrekking van God en de wereld 

principieel en in al zijn consequenties geen betrekking van evenwicht, gelijkwaardigheid, 

wederkerigheid is, maar dat aan God in deze verhouding het volstrekte primaat toekomt. 

Reeds dit is geen vanzelfsprekend iets, maar veeleer reeds een geheimenis, dat over de zin 

en de vorm van deze verhouding over de gehele linie beslist: dat er een van de werkelijkheid 

van God onderscheiden werkelijkheid, een zijn naast het goddelijke Zijn is. Ja, zoiets 

bestaat!152 Er bestaat zoiets als hemel en aarde en tussen beide in, tussen de engel en het 

dier: de mens! – evenwel volgt uit de nabuurschap van dit zijn met het Zijn van God voor een 

denken dat zich aan de Schrift oefent153 (nog geheel afgezien van de uitdrukkelijke leer van 

 
150 Duits: “Wanderer”: “wandelaar” is onmogelijk, “reiziger” ook niet goed, “zwerver” nog het beste. De 
uitdrukking in zijn geheel: “Wanderer zwischen beiden Welten” is een gevleugeld woord geworden sinds het zo 
getitelde boekje van Walter Flex, “ein Kriegserlebnis” [München: Beck 1916], dat in meer dan een half miljoen 
exemplaren over Duitsland verspreid werd. “Burger van… zwerver tussen”, deze omschrijvingen herinneren 
aan Pascals beroemde antinomieën aangaande de plaats van de mens in het heelal. De verwijten o.a. van 
Ludwig Klages aan de Reformatoren dat zij de schuld dragen van de “welt-entheiligende Neuzeit” (Mensch und 
Erde, [München: Müller 1913] 38vv.) zijn van hieruit begrijpelijk, hoewel voor ieder die niet van de heiligheid 
van de blote vitaliteit uitgaat weinig overtuigend, vooral wanneer de “mechanistisch-kapitalistische 
Weltverwüstung” zonder meer op de brede rug van de Reformatie wordt geschoven. *Walter Flex (1887-1917), 
dichter en oorlogsvrijwilliger, was destijds de schrijver van de bekendste roman over de verschrikkingen en 
‘romantiek’ van de oorlog. Ludwig Klages (1872-1956) was als filosoof vertegenwoordiger van het ‘irrealisme’ 
en als psycholoog sterk geïnteresseerd in grafologie. 
151 Dat ook het geestelijke, de “invisibilia” van het Nicenum, creatuur is, kon een idealistisch geslacht niet 
genoeg worden ingeprent. Vgl. de dogmatiek van Alois Emanuel Biedermann ([Zürich: Orell & Füssli] 1869), 
186vv., [Paul] Natorp, Philosophie, ihr Problem und ihre Probleme, [Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1921] 
139 [167], Heinrich Barth, Die Geistfrage im deutschen Idealismus. Maar het is ook nu nodig, en het is in de kerk 
temeer nodig, sinds zovele idealisten vluchten in de kerk, om bescherming te zoeken tegen de druk van een 
“ontgoddelijkte” wereld. *Heinrich Barth (1890-1965), filosoof, was een jongere broer van Karl Barth. Hij hield 
de genoemde voordracht in Elberfeld op 8 oktober 1929. Opgenomen in Zur Lehre des Heiligen Geistes, 
geschreven samen met zijn broer Karl, München: Kaiser 1930, als ‘Beiheft’ bij Zwischen den Zeiten, 1930. [4266] 
[GA III/1994] [Wildi nr. 215]  
152 Verbazing over hetgeen Ed. von Hartmann “das Wunder-des-nicht-Nicht-seins” noemde, wordt hier op 
eenvoudige wijze geuit. De verbazing zelf is er niet minder om. Het ontbreken van deze verbazing is de laatste 
grond van de vaalheid van de burgerlijke beschaving. Dat is nu inderdaad wat men een “ontgoddelijking” van 
de wereld zou kunnen noemen. (‘Rede des toten Christus vom Weltgebäude herab dasz kein Gott sei’ in Jean 
Pauls Siebenkäs, 1796/97 (Sämmtliche Werke Paris 1837, 143vv. [3774], Epikon-editie 1929, 306 vv. [3900]), 
Buber, Ich und Du, 30vv., Chesterton, Heretics cap. XI: ‘Science and the savages’ [London/New York: John Lane 
1905]; F.K. Schumann, Der Gottesgedanke und der Zerfall der Moderne, 368vv. Zie voetnoot 97. 
153 “Schrift-gemäsz”, “an der Schrift geübt” en dergelijke uitdrukkingen betekenen hetzelfde als bij ons 
“Schriftuurlijk”. Alleen Barth is zich scherper bewust dat het hierbij niet gaat om de conclusie uit een 
conglomeraat van teksten die o.i. over een bepaald onderwerp handelen, maar om een denken waarin de 
delen en het geheel van de Schrift voortdurend wederkerig op elkaar betrokken worden. Daarom kan men ook 
niet zeggen dat de dogmatiek rechtstreeks uit de Schrift moet worden afgeleid. Dit zou ons in het reeds 
afgewezen biblicisme doen terugvallen, wat bedoeld wordt zou men, waren de associaties niet zo gevaarlijk, 



42 

de schepping): hun zijn kan slechts een radicaal van Gods Zijn afhankelijk, dus een radicaal 

betrekkelijk en onzelfstandig bestaan wezen: stof, een druppel aan de emmer, leem in de 

hand van de pottenbakker, dit zijn allemaal beelden die niet misschien te sterk, maar zeker 

veel te zwak uitdrukken, wat bedoeld wordt. Hemel en aarde zijn, wat zij zijn door154 God en 

wel alleen door God: hiermee zijn wij toegekomen aan de eigenlijke scheppingsgedachte. 

Hemel en aarde zijn niet zelf God, niet goddelijk, dus geen emanatie155 uit God, niet, gelijk de 

gnostieken en de mystieken van alle tijden het steeds weer wilden voorstellen, direct of 

indirect gelijk van wezen met de Zoon of met het Woord van God. De wereld mag niet 

opgevat worden als eeuwig, zonder aanvang in of met de tijd,156 gelijk nu en dan ook 

christelijke theologen wel geleerd hebben.157 Zij heeft, en mét haar hebben de tijd en de 

ruimte, een begin. Haar oneindigheid is niet slechts begrensd door het eindige als zodanig, 

haar oneindigheid is tezamen met al het eindige begrensd en omsloten door Gods 

eeuwigheid en alomtegenwoordigheid, dat is: door de heerschappij van God over tijd en 

ruimte, waaraan zij zelf geen deel heeft.158 Daaruit volgt ook dat de schepping van de wereld 

niet een beweging van God binnen Zijn eeuwig wezen, maar een vrij werk is, alleen innerlijk 

noodwendig voor zover het in Zijn liefde gegrond is, maar ook dit met dien verstande dat 

aan de leer aangaande Zijn zelfgenoegzaamheid geen afbreuk worde gedaan. Het is een opus 

ad extra: een werk naar buiten, dat is: de wereld kan niet zonder God, maar God kon, 

wanneer Hij niet de Liefde was, zeer wel zonder de wereld zijn...159 “En dit alles uit louter 

vaderlijke, goddelijke goedheid en barmhartigheid, zonder enige verdienste of waardigheid 

 
kunnen omschrijven met termen aan de fenomenologie ontleend: “Wesen[s]schau”, “Struktur” enz. Vgl. Barth, 
Prolegomena, 394vv., 400v. [GA II/1982, 512vv., 519vv.] 
154 Door God – daarom “onzelfstandig”, nl. in ieder ogenblik van het bestaan. Dit “door” is te zien in het licht 
van hetgeen in de vorige voordracht gezegd is over de “Heer-van-leven-en-dood”. Men zie hoe in Rom. 4: 17 
“die de doden levend maakt” en “die roept de dingen die niet zijn alsof zij waren” naast elkaar worden gesteld. 
155 De emanatieleer is veel meer verbreid dan de term, die men over het algemeen schuwt. Door misduiding 
van “ex nihilo” als = niet uit iets anders dan Zichzelf, zodat de schepping heet “een uitgaan van God uit God”, 
nadert dr. De Hartog, ondanks betuigingen die in een andere richting wijzen, zeer duidelijk de emanatieleer. 
Vgl. Scotus Eriugena, De Divisione Naturae III, 19, vgl. in de kritiek van dr. G. Oorthuys in: Nieuwe Banen 1923, 
263 [7134], Irenaeus, Adversus Haereses IV, 20. 
156 *Deze bijzin staat niet in Credo. 
157 Schleiermacher, Der christliche Glaube, [Halle a.d.S.: Hendel z.j.] [§]41 [391], [R.] Rothe, Theologische Ethik. 
[Wittenberg: Zimmermann 1867] 50v. [393], [H.] Martensen, [Den Christelige] Dogmatik, [Kopenhagen: Reitzel 
1849] 65v., van katholieke zijde: [Eugen] Rolfes in Philosophisches Jahrbuch X 1897, Heft 1. De joodse wijsgeer 
Maimonides (12e eeuw) onderwerpt de leer van Aristoteles aangaande de eeuwigheid van de wereld als ‘hulè’ 
[= ‘hout’, materie] aan een uitvoerige kritiek: de scheppende werkzaamheid als eeuwig te denken ligt voor de 
hand, wordt echter toch als bedenkelijk afgewezen (Morē Nebuchim, II 4, III 12). Vgl. Kant, Kritik der reinen 
Vernunft (ed. Vorländer, 454vv., 514vv.). Thomas Aquinas betoogt dat het begrip “eeuwige wereld”, nochtans 
geschapen “ex nihilo”, logisch mogelijk is, maar factisch onhoudbaar. O.a. Summa Theologiae I 46, 2, vgl. 
Sertillanges, La preuve de l'existence de Dieu et l’éternité du monde. Paris: [Revue Thomiste] 1897. Vgl. 
daarentegen Augustinus, De Trinitate XV 1, 13, De Genesi ad Litteram IX 12, 22, De Vera Religione 18, 35, De 
Civitate Dei XI, 4-6. 
158 Wat betekent het dat aan de wereld “oneindigheid” wordt toegeschreven? Dit is niet te nemen in 
metafysische zin. Barth zou er geen bezwaar tegen hebben bij gelegenheid met Bolland te zeggen: “zij is als de 
eindeloosheid van het oneindige de vervelendheid harer verhevenheid”. [Spreuk 209 uit Spreuken uit de 
leerzaal der zuivere rede. Leiden: Adriani 1911, 24] “Oneindigheid” is hier bedoeld enerzijds als abstracte 
denkmogelijkheid, anderzijds als weergave van een menselijk levensgevoel. 
159 Bij deze gehele passage houde men Hilarius’ norm voor ogen: “non sermoni res, sed rei sermo subjectus”, d.i. 
niet de zaak is aan het woord (de consequentie van het rede-beleid), maar het woord is aan de zaak 
onderworpen. 



43 

mijnerzijds”, zoals wederom Luther niet eerst van onze verlossing160, maar reeds van onze 

schepping zegt. 

Zien wij verder wat hier het woord ‘werk’ inheeft.161 Hemel en aarde toch zijn niet in die zin 

Gods werk, alsof God hen volgens de een of andere op zichzelf voorhanden en zuivere 

ideeën, uit een of ander op zichzelf reeds aanwezig materiaal, door middel van een of ander 

daartoe bruikbaar werktuig zou geschapen hebben. Schepping in de zin van de Schrift 

betekent: schepping alleen op grond van de wijsheid die God eigen is, betekent creatio ex 

nihilo, schepping uit het niet (Rom. 4: 17)162, betekent: schepping door het Wóórd, dat 

immers de eeuwige Zoon en dus God zelf is. 

Is dit zo, komt generlei identiteit van de geschapen wereld met God, en komt een formele of 

materiële zelfstandigheid van haar bestaan tegenover God in ieder geval als wettige 

mogelijkheid (namelijk afgezien van de zonde) niet in aanmerking, dan volgt daaruit vanzelf: 

dat de zin en het doel van de door Hem geschapen wereld niet te zoeken is in haar 

ontwikkeling of volmaking, dat het nut163 en de bestemming van deze wereld veelmeer 

slechts dit kan zijn: God als de Schepper-van-de-wereld te dienen en wel als “schouwplaats 

Zijner heerlijkheid” (Calvijn). Daaruit dat God de wereld geschapen heeft volgt dat Hij ze met 

déze doelstelling en bestemming geschapen heeft164 en in deze zin goed geschapen heeft, 

dat is: overeenkomstig deze doelstelling en deze bestemming. Zij is goed betekent hier: zij is 

nuttig, in de zeer zakelijke en daarom juist zeer verheven zin die dit woord hier vanzelf 

verkrijgt.165 Opnieuw moeten wij evenwel in dit verband het primaat van God erkennen en 

dus bij ons oordeel of de wereld ‘goed’ genaamd kan worden ons houden aan en voegen 

naar het oordeel van God. Want Hij weet wat Zijn heerlijkheid dient. Aan ons is het te 

geloven dat de wereld, namelijk de wereld zoals Hij haar geschapen heeft, bestemd is en 

geschikt om Zijn heerlijkheid te dienen, en daarin mogen wij ons door onze gevoelens en 

 
160 “Erlösung” is hier gebruikt in aansluiting bij het lutherse spraakgebruik. Barth onderscheidt overigens scherp 
“verzoening” en “verlossing”. Vgl. Voordracht XVI onder §4, 190v. *De geciteerde zin stamt uit Luthers Kleine 
Catechismus, Belijdenisgeschriften van de PKN, 67. 
161 *Deze zin is van M. 
162 Deze plaats sluit speculaties over het “niet”, de “buthos”, de Afgrond enz. wel radicaal uit, vooral wanneer 
men let op de soteriologische toonaard waarin de gehele context staat. 
163 Het woord “nut” en ook “Zweck” (in onderscheiding van “Ziel”) is om zo te zeggen structureel-calvinistisch. 
De polemiek o.a. van Hans Schomerus, bijv. ‘Konfessionalität und politische Haltung’ (Zwischen den Zeiten 
1933, 362) is goeddeels een verzet tegen dit teleologische en utilistische, vanuit een ‘lutherse’ 
liefdesverbondenheid met de schepselen in hun doelloze schoonheid. Hier wortelt ook het gezegde (dat de 
laatste jaren plotseling opgang heeft gemaakt) van de “jüdische Eigenart” van Barths theologie. *Barth noemt 
verwijsplaatsen in KD III/1, 59: het traktaat over de eeuwige verkiezing (in de vertaling van W. Balke, 
Amsterdam: Boom 2009, 91) en een iets andere uitdrukking in Inst. I.5.5. 
164 De contrareformatorische geest vertoont ten dezen met het calvinisme verwante trekken, er komt echter 
een nadruk te liggen op “schouwplaats”, waarin een allegoriserend estheticisme zich versteekt, gelijk in de 
dramatische werken van Calderon (Engelbert Günther, Calderon und seine Werke. [Freiburg im B.: Herder 1888] 
I 151vv., II 422v., 430 vv. [7613]). Vgl. Hugo von Hofmannsthal, Das Salzburger grosze Welttheater. [Leipzig: 
Insel 1922] [4022] Het is zeker niet toevallig dat Constantijn Huygens zich zozeer tot de Spaanse wijsheid 
aangetrokken voelde, toch is juist nergens beter dan in zijn werk de begrenzing van de barok en de ethische zin 
van de calvinistische “nuttigheid” te speuren, bijv. in het prachtige ‘Oogentroost aen Parthenine’. [oorspr. 
1647. In: De Gedichten van Constantijn Huygens. Groningen: Wolters 1894, deel 4, 84-118] 
165 *Deze zin staat niet in Credo. 



44 

overwegingen aangaande ‘goed’ en ‘slecht’, hoe gerechtigd die op zichzelf ook zijn,166 niet in 

de war laten brengen. 

Wel moet men overeenkomstig de Schrift zeggen dat de wereld geschapen is omwille van de 

mens, maar dan met dien verstande dat dit geldt omdat de mens in eminente zin tot de 

diénst van God geschapen is, als schouwplaats niet alleen, maar als handelend wezen en als 

drager van de heerlijkheid, als degene die de heerlijkheid ondergaat als geschapene “tot 

Gods beeld”.167 Dat de wereld hem in en tot dit dienen van God goed zij, een waardige en 

geschikte stof, dat is de concrete168 inhoud van het geloof aan God de Schepper. Evenwel 

ook dit is puur gelóóf.169 Hoe zou het ook de mens toekomen te beslissen wat goed is, of te 

beschikken over wat hem goed dunkt? Hij zal het toch telkens moeten geloven dat God de 

wereld en hemzelf werkelijk goed geschapen heeft. 

 

3 

Met de belijdenis: God is de Schepper! erkennen wij nu echter ook dat de wereld juist in 

deze zo in het geheel niet-gelijkwaardige en niet-wederkerige verhouding tot God 

werkelijkheid en wel een eigen werkelijkheid heeft die van God gewild en gesteld, door God 

onderhouden, door God begeleid en geleid170 wordt. De wereld kan, eenmaal door God 

geschapen (wederom afgezien van de zonde) deze haar beslissende bestemming niet 

verliezen. Zij kan wel ophouden te bestaan, als God wil dat zij niet meer besta, maar zij kan 

niet ophouden zolang zij er is de van God geschapen wereld te zijn. Zij kan niet een van God 

verlaten, aan zichzelf of het toeval of het noodlot prijsgegeven wereld zijn. Niet alsof zij dat 

uit zichzelf niet zou kunnen worden! In haarzelf bestaan geen eeuwige noodwendigheden, 

evenmin eeuwige onmogelijkheden. Haar kan dit lot echter daarom niet treffen omdat het 

 
166 De gerechtigdheid van de klacht en de bevreemding over deze wereld zou alleen dan in strijd zijn met het 
gebod zich naar het “primaat van God” te voegen, indien “geloof” in dezelfde orde van de geest zich voltrok als 
“wereldbeschouwing”. De theologie heeft zich daarom te wachten voor een intellectuele of esthetische 
verrijking of uitwerking van de “scheppingsgedachte”, een ander, een dieper, een meer tragisch-gestemd 
gemoed zal met de schoonheid van de wereld als geloofswaarheid geen weg weten. Kant hoorde in de 
sterrenhemel getuigenis, Pascal zegt: “Le Silence éternel de ces espaces infinis m'effraye” (Pensées ed. 
Brunschvicg 206). Paul Valéry gaat tegen deze uitspraak in op een wijze die voor de theologie een 
waarschuwing is in geen geval te gaan in dit spoor (Variation sur une ‘Pensée’ annotée par l'auteur, Liège[: 
Balancier] 1930). [2907] Vgl. over de onzekerheid van het scheppingsgeloof als basis van de menselijke 
existentie: Leo Schestow, Auf Hiobs Wage. [Berlin: Schneider 1929], vooral het stuk ‘Die Nacht zu Gethsemane’, 
399-468). [66] Anderzijds is de waarheid van Przywara’s woord te bedenken: “de laatste grond van alle 
tragicisme ligt ten slotte in het “anthropos metron hapantoon”, “de mens is de maat aller dingen” (Stimmen der 
Zeit, juni 1926). 
167 “Zum Bilde Gottes”: men speure hier niet naar de kohlbrüggiaanse onderscheiding van “naar de gelijkenis” 
en “in het beeld”. Over Barths leer aangaande het beeld van God als “dandum” en geen “datum”, zie Zur Lehre 

vom Heiligen Geist (1930), 43-45. [GA III/1994, 463-467 (in het bijzonder een lange voetnoot op 466v.)] 
168 “Concreet” duidt hier, gelijk meermalen in deze voordrachten, de ethisch-praktische strekking aan. Vgl. 
Barths lezing ‘Die Arbeit als Problem der theologischen Ethik’, verslag in Theologische Blätter, 1931. [GA 
III/2013, 123-140] [Wildi nr. 218] 
169 *Deze zin staat niet in Credo. 
170 Barth heeft enige reserve tegen de in het latere calvinisme heersend geworden onderscheiding van “wil des 
besluits” en “wil des bevels”. Vgl. [W.] Geesink, Van 's Heeren ordinantiën I, [Kampen: Kok] ²1927, 2e afd. 
passim. Met de onderscheiding van “Begleitung” en “Führung” is toch in wezen niets anders bedoeld. Alleen, 
het is niet toevallig dat hier het bijna al te voorzichtige woord “Begleitung” werd gekozen, vgl. noot 186. 



45 

waar is en blijft dat God haar Schepper is. Een opperheerschappij171 van het toeval, van het 

noodlot of van een in het wereldproces inwonende wetmatigheid zou met deze waarheid in 

volstrekte strijd zijn. Dat is onmogelijk! Omdat God de schepper van de wereld is, daarom 

staat zij onder Zijn opperheerschappij, daarom bestaat er tussen Hem en haar een tezamen-

zijn.172 Het is het geheel ongelijkwaardige tezamen-zijn van Schepper en schepsel, een 

tezamen-zijn in strenge hoogheid en strikte onderschikking, maar toch een tezamen-zijn en 

alzo een Zijn van God nu niet alleen in zichzelf, maar ook met en in de wereld, omdat en in 

zoverre zij zijn schepping is.173 Wij erkennen dus met de stelling: “God is de Schepper” niet 

alleen Gods transcendentie, maar wij erkennen tegelijk de immanentie van de zo geheel en 

al transcendente God. De herinnering aan de transcendentie, de onthevenheid van de 

Schepper zal ons ervoor bewaren de wereld als zodanig de een of andere, zij het van God 

haar verleende of haar oorspronkelijk toekomende, goddelijkheid toe te schrijven. 

Dezelfde174 herinnering echter zal ons ook waarschuwen dit tezamen-zijn van God met de 

wereld, dus zijn immanentie, ooit te ontkennen, want deze immanentie is niets anders dan 

Zijn vrije, werkzame tegenwoordigheid en heerschappij in de door Hem geschapen wereld. 

God wordt nooit en nergens wereld, de wereld wordt nooit en nergens God. Het blijft bij het 

tegenover-elkaar175 van God en de wereld. De grens van deze waarheid: het Woord van God 

vlees-geworden, willen wij hierbij niet vergeten. Maar binnen deze grens geldt dan toch 

restloos deze waarheid. Evenwel en juist in dit tegenover elkaar ligt Gods tegenwoordigheid 

over de van Hem geschapen wereld176, is Hij niet slechts ver, maar ook nabij, niet alleen vrij 

 
171 Een “heerschappij” wordt dus niet ontkend, dit is geheel overeenkomstig de on-theoretische, existentiële 
wijze waarop het OT over de “goden” spreekt en Paulus over de “machten en overheden”. Vgl. Voordracht VI,  
68v. 
172 De term: “te-zamen-zijn” is in zijn bescheiden veelzeggendheid van dezelfde stijl als het woord “ordening” 
bij het stuk van de Triniteit, zie Voordracht IIl, 37n130. 
173 Deze preciserende bijzin gelieve men voor het verstaan van het woordje “in” in rekening te brengen, want 
door de bijzin wordt het actualiteitskarakter dat de theologie aan “schepping” moet toekennen, nog eens in 
herinnering gebracht. 
174 Dezelfde! niet een ándere overweging, die “ook” als theologisch gezichtspunt zou kunnen gelden en die nu 
met de transcendentie synthetisch verenigd dient te worden. *Barth lijkt M’s commentaar verwerkt te hebben 
in de tekst van Credo met de inlas: “(Dieselbe Erinnerung) gerade an die Transzendenz des Schöpfers”. 
175 Achtereenvolgens hebben we nu gehoord: God is in de wereld, God is tegenwoordig, werkzaam en heersend 
in de wereld, God staat tegenover de wereld. Met dit “gegenüber” is niet een herroeping van het “in” bedoeld, 
vgl. Voordracht I, 21n57. Overigens is dit een gevaarlijk terrein, zodra wij ons dit metafysisch gaan uitbeelden. 
Zelfs een Natorp in zijn laatste periode (Vorlesungen über praktische Philosophie. Erlangen [Verlag der 
Philosophischen Akademie], 1925) stelt eerst “Endliches” en “Überendliches” “kontradiktorisch” tegenover 
elkaar, betoogt dan echter dat juist dit “tegenover” de “Voraussetzung ist des Lébens, des Lebens, von dem 
allein wir die Erfahrung haben”, omdat het mede ons eigen leven is (483), om te besluiten met een 
neoplatonische speculatie, aldus: “Sie selbst, die Welt, alles Geschaffene, ist Gott, ewig von ihm überwunden, 
gerichtet und freigesprochen; gerichtet in seinem erträumten Losriß von ihm; gerettet und freigesprochen in 
seinem Erwachen aus dem lähmenden Traum”, waarbij dan n.b. soteriologische categorieën op de schepping 
worden toegepast: “Gerettet und freigesprochen, denn Gottes Gericht ist Freispruch, ist Begnadigung des 
Besiegten, eine Begnadigung, in der der Schuldigspruch nicht zurückgenommen aber der Fluch der Schuld 
getilgt ist" (502). 
176 Tekst: “Aber eben in diesem Gegenüber ist Gott der von ihm geschaffenen Welt gegenwärtig”. Alle 
constructies als die van Przywara (Stimmen der Zeit, juli 1925), van “Barthianisme” als spanningseenheid van 
“theopanisme” en “pantheïsme” zijn cerebraal en leeg. *Theopanisme: alle religies zijn wegen naar de ene 
waarheid dat God het al is in alles; pantheïsme: God en het universum zijn één en hetzelfde. 



46 

tegenover haar, maar ook gebonden177 aan haar, niet enkel transcendent, maar ook 

immanent. Het kan hier immers niet gaan om een of ander door de logica vast te stellen 

begrip van transcendentie, het gaat om de transcendentie van God de Schépper. Haar te 

kennen brengt noodzakelijk de erkenning van Zijn immanentie met zich. De oude dogmatiek 

behandelde deze zijde van de leer van de schepping onder het hoofd: de providentia, over 

de goddelijke voorzienigheid. Wij kunnen de inhoud van dit leerstuk hier alleen maar in de 

grootst-mogelijke beknoptheid weergeven: God de Schepper is de wereld (is ook de mens), 

als Zijn schepsel, op zulk een wijze nabij dat Hij het in zijn betrekkelijke zelfstandigheid en 

eigensoortigheid, in zijn van Hemzelf onderscheiden werkelijkheid, onderhoudt, het evenwel 

tegelijk als de volstrekt Meerdere, als de Heer begeleidt en alzo, zonder de contingentie178 

van de schepselen, zonder de vrijheid van de menselijke wil geheel of ook slechts deels op te 

heffen, de wereld als geheel en in haar onderdelen regeert naar Zijn goddelijke wil en naar 

Zijn welbehagen. De pelagiaanse vrijheidsleer en de fatalistische noodwendigheidsleer, het 

indeterminisme van de oude lutheranen en de molinisten enerzijds en het determinisme van 

Zwingli179, waarvan toch in 1525 in De servo arbitrio ook Luther nog een aanhanger was180 

zijn op wezenlijk-gelijke wijze ontkenningen van de Vrijheid waarin de goddelijke 

voorzienigheid de contingentie van de schepselen en de vrijheid van de menselijke wil, juist 

als zodanig (dat is: als contingentie en als vrijheid, maar ook als contingentie en vrijheid van 

schépselen) erkent, omsluit en regeert. De school van Calvijn heeft hier de wegen gewezen 

 
177 God is dus niet “ex-lex” in de zin van Occam (vgl. D.H.Th. Vollenhoven, Het Calvinisme en de reformatie der 
wijsbegeerte, Amsterdam [: Paris] 1933, noot 296 en 482) [7279], noch in de zin van het Socinianisme (vgl. 
Crellius, De Deo ejusque attributis, c. IV), noch in de zin van Charles Secrétan, La Philosophie de la liberté, 
Lausanne[: Bridel] 1849, bijv. 17. 
178 Contingens = toevallige omstandigheid, contingentie, de werkelijkheid onder het gezichtspunt van dit 
contingens, wordt gebruikt in tegenstelling met fataliteit, gedetermineerdheid, maar ook met continuïteit. 
179 Wat de oud-lutherse dogmatici Quenstedt, Hollaz, Mosheim betreft zie men bijv. Al. Schweizer. [Die 
Protestantischen] Centraldogmen [in ihrer Entwicklung innerhalb der reformirten Kirche. Zürich: Orell & Füssli 
1856], I, 381v., 445v., 528vv., II, 207v., 210. Voor de verandering bij Luther zelf: Theodosius Harnack, Luthers 
Theologie. [München: Kaiser 1927], I, 179vv. [803] Wat de molinisten (aanhangers van Molina’s “scientia 
media”) betreft, zie men Przywara, Religionsphilosophie (1927), 78v. Wat Zwingli’s leer aangaat, zie men De 
Providentia 1529, Opera ed. Gwalther IX, 89, 92, 118, De vera et falsa religione IV, 258. [W.] Dilthey 
(Gesammelte Schriften. [Leipzig: Teubner 1923] II, 85) [45] spreekt van een “stoïsche, panentheïstische 
Notwendigkeitslehre”. 
180 Of men Luthers visie, vertolkt in Van de knechtelijke wil, met de betiteling “determinisme” werkelijk treft, 
waag ik te betwijfelen. Vgl. Warnungsschreiben an die Christen zu Antorf (ook van 1525), WA 18, 547vv. Het 
gaat daar ten slotte om de vrijmacht van God bijv. “Sequitur nunc, liberum arbitrium esse plane divinum nomen, 
nec ulli posse competere quam soli divinae majestati; ea enim potest et facit (sicut Psal. canit) omnia quae vult 
in coeli et terra. Quod si hominibus tribuitur nihilo rectius tribuitor, quam si divinitas quoque ipsa eis tribueretur, 
quo sacrilegio nullum esse malus possit”, WA 18, 636. Hoewel er ook gedeelten zijn waar Luther zich door een 
losgeslagen en ten overvloede fanatiek geworden logica laat verleiden tot zeer bedenkelijke consequenties, 
waartegen Erasmus (Hyperaspistes diatribae adversus servum arbitrium Lutheri, Basel 1525) recht heeft te 
zeggen: “Si dicat, Adam peccasse, subtracta gratia, tota calamitatis invidia recidit in Deum, qui, praeter culpam 
Adae, subtraxerit gratiam”. Vgl. Heinrich Barth, ‘Das Problem der Willensfreiheit’, Zwischen den Zeiten, Jg. IV, 
297vv. *De twee citaten: (Luther:) ‘Daaruit volgt nu dat de vrije wil een voluit goddelijk begrip is en uitsluitend 
toepasbaar is op de goddelijke Majesteit, en Hij kan en doet (zoals de Psalmist zingt) alles wat Hij wil in hemel 
en aarde. Maar als zij wordt toegeschreven aan de mensen, dan wordt zij niet met meer recht toegeschreven 
dan als de goddelijkheid zelf aan hen zou worden toegeschreven, en geen blasfemie zou dan groter zijn’; 
(Erasmus:) ‘als hij zou zeggen dat toen Adam gezondigd heeft hem de genade is afgenomen, dan zou alle blaam 
van deze ramp terugvallen op God, die immers, afgezien van de schuld van Adam, hem de genade afgenomen 
heeft’. 



47 

waarop men de eigen, zelfstandige werkelijkheid van de geschapen wereld kan verstaan181 

zonder haar tot een god nevens God te verheffen, waarop men de soevereiniteit Gods kan 

verstaan zonder aan de geschapen wereld haar werkelijkheid te ontnemen. 

Intussen heeft de leer van de schepping haar duidelijke grenzen, welke grenzen men moet 

kennen om de leer zelf recht te verstaan.182 God is stellig ook als Schepper de éne en 

volkomen God: Vader, Zoon en Heilige Geest, maar wij kunnen God, die Vader, Zoon en 

Heilige Geest is, toch slechts zeer gebrekkig kennen indien wij Hem slechts als Schepper 

zouden kennen. Het zal innerlijk-noodwendig zijn dat op het eerste artikel van 

de geloofsbelijdenis het tweede en het derde volgen. Wij wijzen ten besluite van deze 

voordracht op de bedoelde grenzen. Het is weer iets tweeledigs waarop wij hier moeten 

letten. 

 

4 

Er zijn bepaalde, noodzakelijke vragen van het geloof die vanuit de leer van de schepping 

niet of in ieder geval niet ondubbelzinnig en volledig kunnen beantwoord worden. Wij 

bedoelen de vraag naar de mogelijkheid van de zonde als de daad waarin zich het schepsel 

ondanks de opperheerschappij van God nu toch niet alleen een eigen, maar een zelfstandige 

werkelijkheid, een absolute eenzelvigheid zich aanmatigt en zo zichzelf tot god maakt. 

Verder de vraag naar de mogelijkheid van het kwaad, dat is: van zulke wederwaardigheden 

die de mens, ondanks de goedheid van de door God geschapen wereld, klaarblijkelijk niet 

ten goede medewerken, die met name niet dienstig zijn daartoe dat God door de mens 

worde geprezen en verheerlijkt, maar die veeleer dienstig zijn voor het tegendeel! Ten slotte 

de vraag aangaande de dood, als een einde van het schepselmatige bestaan dat, ondanks de 

dragende genade van het goddelijke Geduld, zijn neerstorten in de afgrond van het Niet 

betekent.183 

 
181 “Verstaan”, ook hier weer te nemen in theologische zin, dus van een onderscheidenlijk spreken op grond 
van Gods Openbaring, niet dus alsof het “Adam deo volente, sed suo vitio cadit” in abstract logische zin 
houdbaar ware. Overigens moet men ook hier de menselijke tegenstellingen niet overdrijven. Zo zegt bijv. de 
23e Canon van het Concilie van Orange (alsof daar calvinisten vergaderd waren!): “wanneer zij (de mensen) 
doen wat zij willen om de goddelijke wil te dienen, zo is het toch, ofschoon zij willend doen wat zij doen, Gods 
Wil, door welke bereid is en bevolen wat zij willen” (Denzinger, Enchiridion Symbolorum. [Freiburg im B.: 
Herder] 151922, n. 196. [in latere edities 393] [441] Daarentegen treft Canon 4 van het Trentse concilie (zesde 
zitting) (Denzinger, n. 814) niet de Reformatoren, en minst van al Calvijn. Ook heeft het door de katholieke kerk 
veroordeelde quiëtisme (niet alleen van De Molinos, maar ook van Fénelon) met de gereformeerde leer niets 
te maken (Denzinger, n. 1328vv.). *Het tweede Concilie van Orange sprak zich in 529 uit over de vrije wil. Het 
Concilie van Trente was bijeen van 1545-1563. 
182 Dit is van het hoogste belang. Precies zo als aan het eind van de eerste Voordracht werd gezegd, dat het 
zicht op de grénzen van de dogmatiek mede behoort tot het dogmatische inzicht, wordt hier gezegd dat men 
de leer van de schepping niet kan verstaan tenzij men voortdurend voor ogen houdt wat in de ons gegeven 
werkelijkheid niét uit de schepping, d.i. uit de scheppende werkzaamheid van God mag worden afgeleid. Er is 
daarom reden te vragen of het wellicht toch niet beter ware bij de behandeling van het credo uit te gaan van 
het tweede artikel. Vgl. 52n194. 
183 De eenvoudige, elementaire, “ongeestelijke” denkwijze waaruit de dialectische theologie opkomt, is 
misschien nergens zo ontnuchterend aan de dag als in dit ernstig-nemen van de dood. Zo zegt Gogarten: “… 
das ist nach protestantischer Lehre unsere Wirklichkeit: dasz wir dieses Wort, durch das allein Gott mit uns 
handeln will, hören oder nicht hören, dasz wir uns ihm beugen oder nicht beugen. Und danach ist unsre 
Wirklichkeit entweder das Leben oder der Tod. Und auch dieser ohne jede metaphysische Deutung, die blind ist 
für die einfache und ja auch ganz eindeutige Gegebenheit dessen, was wir Leben nennen und als Leben 



48 

Men zou deze drie vragen, bekend onder de naam van het vraagstuk van de theodicee184, 

kunnen samenvatten in de vraag naar de mogelijkheid die de duivel had en heeft om de 

duivel te zijn. Men kan op deze vragen, vanuit het dogma van de schepping gezien, wel 

antwoorden door vast te stellen dat God als de Schepper van de wereld in haar ware, door 

Hém bepaalde werkelijkheid, de Meerdere, de Heer, de Overwinnaar moet zijn ook over 

deze absurde, deze onmogelijke mogelijkheden.185 Maar men kan in geen geval zeggen dat 

God ook deze mogelijkheden (laat staan de werkelijkheden) als zodanig gewild en geschapen 

heeft. 

Men zou met Schleiermacher en vele anderen de ernst van de ten aanzien van deze 

mogelijkheden opkomende vragen, men zou de werkelijkheid en het karakter van zonde, 

kwaad, dood en duivel geheel en al onderschatten en misverstaan en loochenen óf men zou 

met Zwingli van God een onbegrijpelijke Tiran moeten maken, wanneer men deze 

mogelijkheden mede in het werk van de goddelijke schepping wilde invoegen en dus als van 

God gezet en gewild zou willen rechtvaardigen. De dogmatiek moet hier, op dit punt (gelijk 

ook nog op ettelijke andere punten) omwille van de zaak logisch inconsequent zijn.186 Zij 

moet dus ondanks de Almacht van God – nee, veeleer juist omwille van de recht verstane 

almacht van God187 – de lijn van de scheppingsgedachte op dit punt niet doortrekken, maar 

 
kennen, und die ebenso blind ist für die einfache und eindeutige Gegebenheit dessen, was wir Tod nennen und 
als Tod kennen, was wir freilich nie verstehen können, wenn verstehen heiszt etwas auf letzte, allgemeine 
Prinzipien bringen. Weil der Christ nicht meint dasz seinem Denken… die absolute Wahrheit gegeben sei, 
darum meint er auch nicht, dasz er je das Leben und den Tod verstehen und also ein Jenseits von ihnen 
gewinnen könne. Darum läszt er das Leben Leben und den Tod Tod sein… Darum musz ihm aber auch, was ihm 
in dieser Wirklichkeit begegnet so oder so zur Entscheidung werden. Und was keine Bagatelle ist in der Welt 
zwischen Leben und Tod, in der er lebt und von der er lebt, kann ihm auch keine Bagatelle sein. Darum ist es 
ihm nicht mehr so schlechthin unglaubwürdig, dasz in dieser durchaus wirklichen Welt ein Wort, dasz in aller 
Ernst und in aller Nüchternheit der Entscheidung den Anspruch macht, das Wort Gottes zu sein, durch das 
allein Gott mit den Menschen handeln will, wirklich und in allem Ernst das Wort Gottes ist”, Zwischen den 
Zeiten IV, 296. *Voor Gogarten zie 143n448. 
184 “Theodicee” betekent: rechtvaardiging van God, d.i. de poging aan te wijzen dat het wereldbestuur van God 
rechtvaardig kan heten. Het is, gelijk bekend, vooral het grote boek van Leibniz (Essais de Theodicee 1710: 
gericht tegen Pierre Bayle's scepticisme), dat deze term tot gemeengoed heeft gemaakt. Wie een levend beeld 
wenst te verkrijgen van de rol van de theodicee in het gehele Europese geestesleven sinds de Renaissance, leze 
Carry van Bruggens Prometheus. [Prometheus: een bijdrage tot het begrip der ontwikkeling van het 
individualisme in de literatuur. Rotterdam: Nijgh & Van Ditmar 1919] [7769] Vgl. ook [Fr.] Mauthner, Der 
Atheismus und seine Geschichte im Abendland. Stuttgart: DVA 1921-1923] met name Band II, 248vv. over Bayle, 
III, 46vv. over Voltaire's Candide, IV, 131vv. over Anatole France's Les Dieux ont soif. [6425] 
185 Dit is de richting van alle oudtestamentisch, messiaans denken, bijv. Gen. 49: 10, 2 Sam. 7: 22vv., Ps. 2: 8vv., 
Ps. 37: 20vv., Ps. 104: 35, Jes. 51: 4vv., Ezechiël 38 (Gog en Magog), Zef. 3: 8, 19, Lucas 1: 52, 1 Kor. 15: 24vv., 
Op. 20: 8. Vgl. Max Wiener, ‘Der Messiasgedanke in der Tradition und seine Umbiegung im modernen 
Liberalismus’ (in Festgabe für [Claude G.] Montefiore, Berlin[: Philo] 1928), Ethelbert Stauffer, ‘Die Messiasfrage 
im Judentum und Christentum’ (Zeitschrift für Theologie und Kirche, 1931, IIII). 
186 Dogmatiek kan wel verstaan geen systeem zijn. Het blijft bij “loci” waarvan de eenheid enkel gelegen is in 
hun gezamenlijke betrokkenheid op het woord van God, ze zijn als spaken van een wiel, waarvan de naaf niet 
gedicht mag worden wil er ruimte zijn voor het daadwerkelijke wentelen van de as, d.i. voor Gods eigen 
spreken. In deze “zakelijkheid” spiegelt zich iets van de “kinderlijkheid” van het geloof. De zin van de 
dialectische methode is dan ook niets anders dan deze kinderlijkheid tot in de hoogste, ijlste regionen van de 
bewustheid te handhaven. Wanneer er sprake is van “éénheid” van de belijdenis, wordt daarmee niet bedoeld 
een latent stelsel, maar de dynamische lijn die de “drie” artikelen verbindt. Dit is het wat Noordmans op het 
oog heeft met zijn onderscheiding van ‘Kerk’ en ‘School’ (o.a. Herschepping, 34). [NVW 2, 19-21] 
187 Vgl. Voordracht XI, 170v. Wij geven hier in dit verband plaats aan een fragment van een preek uit Barths 
jonge tijd (Suchet Gott so werdet ihr leben! [München: Kaiser 1928, oorspronkelijk 1917] 112vv.). (112-117). 



49 

 
[Wilde nr. 101] [463] 
“Wir fragen nach dem Leben, und Jesus erzählt uns vom Sterben. Und zwar von einem Sterben, wie es 
furchtbarer nicht gedacht werden kann, von einem Sterben in der grenzenlosen Einöde der Wüste, zwischen 
Sand und rotem Gestein, in Durst und Sonnenbrand, verlassen von den Menschen, unter den Hieben 
blutdürstiger Räuber. Wir fragen nach Glück und Frieden, nach Liebe und Gerechtigkeit; und Jesus führt uns in 
die böse Welt, die so voll ist von Blut und Tränen und Gewalttat: ‘es zog ein Mann hinab nach Jericho und fiel 
unter die Räuber’. Ja, das kennen wir nur zu gut. Das ist die alte Geschichte, die doch immer wieder neu wird. 
Das ist der Weltlauf; solche Dinge geschehen; das ist das ernste, harte Gesicht der Wirklichkeit, dem wir schon 
so oft in die Augen voller Rätsel geblickt haben. Dieser Mann ist uns nicht fremd und unbekannt. Er kommt uns 
nah und verwandt vor. Er ist uns das Vertrauteste an der ganzen Geschichte. Wir haben ihn auch schon liegen 
gesehen, zusammengebrochen unter den Schlägen seines harten Schicksals. Er liegt nicht nur dort am Rande 
des Weges, der von Jeruzalem hinunterführt. Du kannst ihn, fast möchte ich sagen, an allen Straszen liegen 
sehen. Fröhlich zog er aus. Er gedachte sein Glück zu machen. Er war voller Pläne und Hoffnungen. Er freute 
sich seines Lebens und seiner rüstigen Kraft. Auch der weite Weg schreckte ihn nicht. Er war ein einfacher 
Mann und hatte wohl Frau und Kinder und dachte, für sie zu arbeiten und zu sorgen und es zu etwas zu bringen 
auf seine alten Tage. So zog er seines Weges, und alles war bisher gut von statten gegangen. Da brach sein 
Schicksal wie ein dunkles Gewirr über ihn herein, und nun liegt er sterbend am Weg seines Lebens. Hat er sich 
wohl nicht sorgsam genug umgesehen? Ist er zu leichtsinnig seines Weges gezogen? Hat er es sich selber 
zuzuschreiben oder andern, die ihm falsch geraten haben? Wer kann es sagen! Schicksal ist Schicksal; auch 
Jesus gibt keine Auskunft darüber. Denn mit dem Schicksal ist nicht zu streiten. Es ist eben Schicksal, eine 
dunkle Unbegreiflichkeit. Wie eine finstere Drohung hangt es über uns allen und fährt hernieder und trifft da 
einen, dort einen, trifft mich, trifft dich. Wer ist davor sicher? Hundertfach lauert es wie ein Räuber auf die 
harmlosen Wanderer und erschlägt sie auf ihrer Lebensreise. Es lauert hinter den Triebradern der Fabrik auf 
den Arbeiter, der sie bedienen musz, schlägt ihm Hände oder Füsze ab oder reiszt ihn in sausende Riemen und 
surrende Gestänge und zermalmt ihn. Aber auch der Fabrikherr ist nicht sicher vor dem Schicksal. Es legt seine 
Schlingen aus in seine Rechnungen und Spekulationen und wartet, bis er sich darin verstrickt und verfängt und 
nicht mehr loswinden kann, sondern nur immer tiefer in Schulden gerät. Es wirft einen winzigen Funken wie 
durch Zufall ins Strohdach einer Hütte, und eh’ man sichs versieht, steht alles in hellen Flammen, und mit dem 
brennenden Dachstuhl bricht auch das Lebensglück derer zusammen, die darunter gewohnt haben. Es nennt 
sich Tuberkulose oder Krebs und schleicht in den frohen Kreis blühender Kinder, und eines davon wird das 
Opfer; es wird bleich und still und legt sich müde zu Bette und gibt die Lebensreise auf, getroffen vom Schlag 
seines unheimlichen Schicksals. Es bricht als Mangel und Not über ganze Volksschichten und schlägt die 
Männer und Frauen in harte Ketten, dasz sie Tag für Tag schinden und schaffen müssen, nur um nicht gänzlich 
hilflos und elend am Wege liegen bleiben zu müssen. Es bricht im Krieg über ganze Völker herein und wirft sie 
auf blutigen Schlachtfeldern reihenweise in den Tod. Es gibt ein belgisches, serbisches, armenisches Schicksal, 
ja, Jesus hat recht gesehen! Hundertmal, tausendmal wiederholt es sich: ‘es zog ein Mann hinab nach Jericho 
und fiel unter Räuber; die zogen ihn aus und lieszen ihn halbtot liegen”, und nun liegt er – liegt nicht nur dort in 
der Wüste zwischen Jerusalem und Jericho, liegt in unsern Spitälern, liegt in Gefängnissen, liegt an unsern 
Wegen rechts und links in der Armut, im Elend, liegt in Leutwil, liegt in Safenwil, liegt überall, ja, wer weisz, er 
liegt daheim bei dir, unter dem gleichen Dache, er liegt bei dir und in dir, du bist es, ich bin es, wir beide sind 
auch schon zusammengefahren unter seinen harten Schlägen. Du schleppst dich vielleicht weiter, während 
andere liegen bleiben, aber du kennst es auch, du kennst die Geschichte, die so traurig anfängt: ‘Es zog ein 
Mann von Jerusalem nach Jericho und fiel unter die Räuber.’ 
Und nun aufs neue die Frage: Wo ist dein Gott in dieser Geschichte? Ist Gott am Ende hinter der dunklen 
Macht, die wir Schicksal genannt haben, und die in unerforschlichen Ratschlüssen die wehrlosen 
Lebenswanderer unter die Räuber fallen läszt und ihnen Leid und Schmerzen und Bitternis zufügt? Dann 
würden wir uns freilich vergeblich dagegen sträuben; dann hätte es wenig Sinn, Gott als Retter anzurufen 
gegen die Schicksalsmächte. Gott ware das Schicksal selber. Was bliebe uns da anderes übrig, als uns zu 
ergeben und still bei uns zu denken: es wird so sein Wille sein. Wir müssen uns beugen unter die Schläge des 
Schicksals und die harte Wirklichkeit nehmen, wie sie ist, samt Krieg, Leid, Sünde, Tod, und wie sie alle heiszen, 
die Trabanten des Schicksals; in einem andern Dasein erwartet uns dann wohl ein besseres Leben. 
Nicht wahr, diese Sprache kennen wir? Wir haben sie schon mehr als einmal gehört aus dem Munde ernster 
frommer und gescheiter Leute. Wir haben auch selber schon Stunden gehabt, wo wir uns damit zu trösten 
versuchten. Aber noch nie haben wir uns recht darüber freuen können. Noch nie haben wir uns wirklich damit 
abfinden können. Noch immer hat sich etwas in uns aufgelehnt gegen diese Art Trost. Wie, das Schicksal soll 
unser Gott sein? Gott? unser Gott? Warum schlägt er uns denn so hart? Wir können es uns nicht denken, dasz 



50 

deze mogelijkheden als zodanig doorlichten, want wij hebben weliswaar met hun 

werkelijkheid ten stelligste te rekenen, maar wij kunnen hun realiteit en hun karakter niet 

béter omschrijven dan juist daardoor dat wij het bewust nalaten naar een grond voor hun 

bestaan te vragen, noch naar een grond in de wil van God de Schepper, noch ook met de 

Manicheeërs188 naar een grond in de wil van een boze Tegen-God. Deze mogelijkheden 

moeten wij ernstig nemen als het Mysterium iniquitatis.189 Dat er zulk een Mysterie, dat is: 

 
Gott im Bunde sein soll mit den dunklen Schicksalsgewalten, mit Leid und Krieg, mit Sorgen und Übeln. Hat 
Gott uns denn nicht gerade gegen sie alle Hilfe zugesagt und erwiesen? Hat er nicht selber in Jesus Christus 
einen siegreichen Kampf geführt gegeben das ganze Heer der Schicksalsmächte und Lebensverderber, gegen 
Leid, Sünde, Tod? Und nun soll er im Bunde mit ihnen stehen, soll die Schicksalsmacht selber sein? Wäre er das, 
dann wüszten wir allerdings für die vom Schicksal Geschlagenen, für die Armen und Mühseligen und Beladenen 
ach keinen bessern Trost, als zu ihnen zu sprechen: Schickt euch, fügt euch, ergebt euch! Euer Elend und eure 
Not ist nun einmal der Wille des Schicksalsgottes, der über uns allen waltet. Aber heiszt das wirklich trösten? 
Heiszt das an Gott, den Gott des Evangeliums glauben? Heiszt das nicht, den unter die Räuber Gefallenen liegen 
lassen, den Trostlosen ohne Trost, den Hilflosen ohne Hilfe, den Gebundenen ohne Erlösung, den 
Verschmachtenden ohne Stärkung? Heiszt das nicht einfach vorübergehen, ohne ein Wort der Verheiszung und 
des Lebens für sie zu haben? Was sind das im Grunde für seltsame Gläubige, die den am Boden 
Dahingestreckten nicht aufheben, weil sie glauben, es sei Gottes Wille, dasz er unter die Räuber gefallen sei, es 
sei Gottes Wille, hinter und in den Räubern, Gottes Wille im harten Schicksal, ja alles was wir Schicksal nennen 
sei eigentlich Gott! Gibt es überhaupt solche Schicksalsgläubige? Ja, es gibt sie: ‘es begab sich’, erzählte Jesus, 
‘dasz ein Priester die Strasze hinabzog und sah den Mann liegen und ging vorüber. Ebenso auch ein Levit, und 
da er ihn sah, ging er vorüber.’ 
Wir wollen sie nicht richten, wollen nicht über sie herfallen. Sie sind schon gerichtet. Wir hören es ganz gut aus 
den Worten Jesu her aus: Gott ist nicht auf ihrer Seite. Gott is nicht da, wo man ans Schicksal glaubt. Gott ist 
nicht da, wo man an Schicksalsnot vorübergeht. Gott ist nicht da, wo man die Hände sinken läszt und spricht: 
‘was sollen wir tun? es ist von Gott so gewollt und gesendet; wir müssen uns fügen!’ Gott ist nicht bei den 
Leuten, die zu ernst und zu ergeben sind, um dem Schicksal zu Leïbe zu gehen und wirklich zu glauben. Ja, das 
spüren wir deutlich, und es weht uns wie Morgenluft entgegen, wenn wir an den Schlusz der Geschichte 
denken, wo einer kommt, der nicht auf leisen Sohlen und mit ernsten und ergebenen Mienen vorübergeht, 
sondern zugreift und den vom Schicksal Geschlagenen aufhebt: ‘Ein Samariter aber reiste und kam dahin, und 
da er ihn sah, jammerte ihn sein, ging zu ihm, verband ihm seine Wunden und hub ihn auf sein Tier und führte 
ihn zur Herberge und pflegte sein.’ – Da endlich finden wir Gott. Da ist Gott, der Gott, den wir suchen, und an 
den wir glauben möchten, der Gott des Lebens und der Hilfe, der Gott, der das Schicksal wendet, der Gott, der 
die dunklen Gefängnisse des Leides zerbricht, der Gott, der die Sonne des Erbarmens aufgehen läszt über allen 
Geschlagenen und Zertretenen.”  
Vgl. Römerbrief, 133 [GA II/2010, 214 onder (bij Rom. 5:4)]: “und wir lieben den Richter eben darum weil er 
sich als Richter nicht als identisch mit dem Gott dieser Welt erweist.” Vgl. een andere preek uit latere tijd over 
de arme Lazarus, Zwischen den Zeiten 1931, 273vv. [GA I/1999, 241-252] 
*Het lange citaat is uit een preek van Thurneysen, en daarom niet opgenomen in Abteilung I van de GA. In GA 
V/1973, 246 vinden we in een brief van Barth aan Thurneysen van 7 december 1917, ten tijde dat beiden hun 
(eerste) gezamenlijke preekbundel aan het redigeren zijn, de vermelding: “Da kommen wieder Predigten, von 
denen ich besonders für den über den Samariter dankbar bin, die dir prächtig geraten ist.” 
188 *Credo: ‘mit Marcion und den Manichäern’ 
189 Mysterium iniquitatis, lett. geheimenis van de ongelijkheid of van de “onbillijkheid”. [Latijnse vertaling van 
uitdrukking in 2 Tess. 2: 7] Vgl. Pascal: “On n’entend rien aux ouvrages de Dieu, si on ne prend pour principe 
qu’il a voulu aveugler les uns et éclaircir les autres”. [Pensées. Fondement 9 (Laf. 232, Sel. 264)] Vgl. 
Römerbrief, 334vv. [GA II/2010, 476v.] Dit is voor het gelóóf niet iets anders dan het Mysterium mysteriorum, 
waarvan Thomas Aquinas telkens aangrijpend weet te spreken (Super Boethium de Trinitate 9.1 a. 2, Disp. de 
Veritate 9, 5 a. 2 ad 11, Contra Gentiles 1, 14). Waartoe het leidt wanneer men dit “Mysterium” niet eerbiedigt 
of het als raadsel beschouwt, de rede ter oplossing voorgelegd, daarvan vindt men een typisch staaltje in de 
godsdienstfilosofie van Bolland (Wijsbegeerte van den godsdienst, ed. G.W. Wolthuis. [Amsterdam: Emmering 
1923]): “Hand. 17: 28... eigenlijk is dit een pantheïstisch woord, al zullen wij met die benaming zuinig willen 
zijn, omdat de wijsgeer, als het er op aankomt, het al liever diaboliseert dan pantheïseert, als men dan toch een 
eenzijdigheid wil horen” (145). [5625] Vgl. Zuivere Rede [en hare werkelijkheid. Leiden: Adriani 1904,] 667. 



51 

geen bloot raadsel, maar een goddelijke verborgenheid bestaat, dat is nu juist vanuit de 

schepping niét in te zien maar alleen vanuit de Genade van God, welke is in Christus Jezus. 

 

5 

Er zijn dan ook verder bepaalde en eveneens noodzakelijke antwoorden van het geloof, die 

zich wel enigszins, maar evenmin (als de vragen onder 4) bevredigend in het kader van de 

kennis van God de Schepper laten onderbrengen: het wonder, dat is: het gebeuren waarin 

op uitzonderlijke wijze de door zonde, kwaad, dood en duivel verstoorde orde van de wereld 

door God zelf tijdelijk, voorbijgaand, als begeleidend teken van Zijn openbaring, hersteld 

wordt, het gebed, waarin de mens niet alleen met God spreekt, maar trots zonde, kwaad, 

dood en duivel door God gehoord en verhoord wordt en dus onbegrijpelijkerwijze met zijn 

wil, ondanks alle onderscheid van Schepper en schepsel, de wil van God mede-beïnvloedt, 

ten slotte de kerk, de heilige stede, waar midden in het machtsgebied van zonde, kwaad, 

dood en duivel een bijzondere Tegenwoordigheid van God de tegenwoordigheid van God in 

Zijn openbaring verkondigd en geloofd wordt, in onderscheiding van de tegenwoordigheid190 

die hiermede aan de overige menselijke geschiedenis en samenleving, ondanks alles wat 

daarvoor schijnt te pleiten, kan noch mag ontzegd worden.  

Dit zijn in elk geval zeer bijzondere vormen van de goddelijke inwoning in de wereld. Onze 

oude kerkleraars plachten met het oog op deze dingen te spreken van providentia 

specialissima.191 Maar deze dingen zijn dáárom niet te overzien en daarom niet aldus onder 

één hoofd samen te vatten, omdat zij alle samenhangen met het centrale geheimenis van de 

incarnatie, de vleeswording, dat echter op zijn beurt wederom wordt misverstaan indien 

men het met Schleiermacher als de voleinding en bekroning van de schépping verstaat.192 In 

Christus is niet de schepping tot haar doel gekomen, maar in Christus is – en dit is iets anders 

– de Schepper zelf tot schepsel geworden en het schepsel opgenomen in de eenheid met de 

Schepper als eersteling van een nieuwe schepping.193 Op de lijn van het dogma van de 

 
[140] Toch ziet Bolland zeer goed waar het op aankomt, nl. dat predestinatie geen determinisme is. “De 
godsdienstigen toch kunnen nooit laten gelden, waar de nadenkenden onder hen (dus in ‘t algemeen meer de 
gereformeerden dan de rooms-katholieken) evenveel last van hebben als wij: Gods volstrekte voorzienigheid of 
predestinatie. Zij laten niet gelden, dat God de duivel in ‘t lijf heeft” (217). Alle speculatieve theologie, van 
‘links’ of ‘rechts’ komend, raakt op dezelfde wijze aan de grond, zo zegt n.b. Emanuel Hirsch, “Schöpfung und 
Sünde slnd eines und das gleiche, unter zwei einander fordernde und zugleich widereinander sich kehrende 
Urteile aus dem Gottesverhältnls gestellt" (Schöpfung und Sünde. [Tübingen: Mohr] 1931, 33). *G.J.P.J. Bolland 
(1854-1922) was autodidactisch filosoof, hoogleraar in Leiden en Nederlands meest bekende Hegeliaan. 
190 *Credo: ‘der Gegenwart Gottes des Schöpfers’ 
191 Providentia specialissima = een allerbijzonderste voorzienigheid, vgl. [David] Holla[t]z, Examen theologicum 
[acroamaticum, 1707], 421; Turrettinus, [Institutio] Theologiae Elencticae, 1679-1685, I, VI. 
192 *Der christliche Glaube, 2. Auflage 1831, §89 slot, Leitsatz: “(die Erlösung als) die nun erst vollendete 
Schöpfung der menschlichen Natur”. 
193 Dat de incarnatie onder geen beding gezien mag worden in het verlengde van de creatie, dat de zin van de 
incarnatie “herschepping” is (zie bijv. de titel van O. Noordmans’ “dogmatische handleiding voor godsdienstige 
toespraken en besprekingen”), maar ook dit niet in de zin van een “herstel” van de “eerste” schepping als 
gegevenheid, is van beslissend belang. Zonder dat staat de weg open voor een leer aangaande de 
tegenwoordige zelfbeperking van God en de toekomstige opheffing van de wereld (“sood haç-Cicçoem we sood 
haj-Jaachóód”) als in de Middeleeuwse Joodse speculatie – of ook voor een evolutionisme van de “voleinding” 
(Bavinck, Wijsbegeerte der Openbaring. [Kampen: Kok 1908] 43, 228, 265vv.). [5339] Vgl. dr. Schilder (‘Jezus 
Christus en het cultuurleven’, in de bundel [van H.L. Both e.a.]: Jezus Christus en het menschenleven. 
[Culemborg: De Pauw 1932] 1932): “Christus verbindt de aanvangen der wereld met het laatste einde, de 



52 

schepping ‘consequent’ doordenkend zouden wij de incarnatie, het wonder, het gebed, de 

kerk op de een of andere wijze moeten loochenen. Men heeft dit inderdaad vaak genoeg 

gedaan! De zaak verlangt intussen dat wij ons daarvoor in geen geval laten vinden, ofschoon 

de consequentie het schijnt te eisen. Maar in waarheid is het toch zó: dat wij juist in de 

kennisse van Jezus Christus aan de bron194 van het scheppingsgeloof en het 

scheppingsdogma staan. Wisten wij niet van de ‘eenmalige’ en inderdaad hoogst bijzondere 

inwoning van het Woord van God in het vlees, hoe zouden wij het kunnen wagen, 

niettegenstaande zonde, kwaad, dood en duivel ons omringen, een algeméne inwoning van 

God in de wereld nu toch te geloven en te leren. Het is er dus verre vandaan dat wij de 

eerste, de bijzondere inwoning zouden moeten loochenen ter wille van de laatste, de 

algeméne. Veeleer hebben wij de eerste, de bijzondere te erkennen om de laatste, de 

algeméne te kunnen geloven en te kunnen leren.195 

 

 

  

 
oergeschiedenis met de eindgeschiedenis, de alfa aan de omega, het a.b.c. van Gods legislatieve spreken in ‘t 
begin aan de in al haar tacten en contrapunten rijpe compositie van de fuga der geloofscultuur der laatste 
dagen”, 252. *De geciteerde – en wat merkwaardig getranscribeerde – Hebreeuwse zin luidt vermoedelijk: 
 sod hatsimtsoem vesod hajichoed: het geheim van de samentrekking en het geheim van) סוד הצימצום וסוד היחוד
de vereniging). Dit is de leer van Isaac Luria, alias De Ari (1534-1572) in zijn nieuwe interpretatie van de זהר, de 
kabbalistische Zohar: vóór de Schepping vulde het oneindig licht alles, zonder gelegenheid tot differentiatie. 
Daarom verborg het zich in een veelheid en trok zijn licht in zich samen, zodat er daarnaast ruimte voor 
schepselen ontstond. Uiteindelijk blijft wel de enigheid (Deut. 6: 4), en het is de opdracht van de ziel zich 
daarvan bewust te worden in een proces dat erop gericht is dat een laatste vereniging wordt bereikt. Met dank 
aan judaïca prof. Lieve Teugels! 
194 Wanneer dit juist is dringt zich weer de vraag op of het werkelijk niet beter zou zijn eenvoudig uit te gaan 
van het tweede artikel. De “schepping” wordt dan inderdaad een “kritisch begrip” (Noordmans). [NVW 2, 245] 
Het is duidelijk dat Barth met deze term niet zou willen volstaan, maar dit neemt niet weg dat er zeer veel te 
zeggen is voor de methode als uitgangspunt voor de behandeling van het credo het tweede artikel te nemen. 
Barth zelf zegt toch ook (Voordracht V, §I): “er is geen bijzondere en directe openbaring van de Vader en 
Schepper als zodanig, evenmin een bijzondere en directe openbaring van de Geest. De openbaring van de Zoon 
is op en voor zichzelf tegelijk de openbaring van de Vader en de Geest”. Vgl. ook de volgorde van de 
onderwerpen in dr. Haitjema’s boek, Het Woord Gods en de moderne cultuur [Groningen: Wolters 1931], 
laatste hoofdstuk: ‘het Woord Gods en de schepping des mensen’. [900] *Het is opmerkelijk dat Barth in zijn 
‘Fragebeantwortung’ en in zijn tekst van de (latere) Duitse editie niet is ingegaan op wat M op verschillende 
plaatsen in zijn aantekeningen en hier in het bijzonder heeft gezegd over de opbouw van (Barths uitleg van) de 
geloofsbelijdenis. 
195 *De laatste twee zinnen niet in Credo. 



53 

[V] ET IN JESUM CHRISTUM, FILIUM EJUS UNICUM: EN IN JEZUS CHRISTUS, ZIJN ENIGE 

ZOON 

 

Wij betreden met deze woorden het grote middenveld van de christelijke geloofsbelijdenis, 

haar centrale gebied. En hier vallen beslissingen! Of wij het eerste en het derde artikel van 

het symbool recht verstaan komt namelijk aan de dag bij onze opvatting van het tweede. En 

daarom zal hier, bij het tweede artikel, ook steeds blijken of wij het gehéél als 

christelijke geloofsbelijdenis verstaan in zijn eigensoortigheid, in zijn onderscheidenheid van 

alle werkelijke en alle mogelijke andere geloofsbelijdenissen. Aan de verhouding tot het 

tweede artikel moeten wij onze maatstaf ontlenen om uit te maken of een prediking en 

verkondiging in woord of geschrift terecht of ten onrechte plaats vraagt en plaats krijgt in de 

christelijke kerk.196 De dogmatiek als wachter zal op dit punt niet waakzaam genoeg kunnen 

zijn. Ook over haar eigen lot valt hier trouwens de beslissing, namelijk in de vraag of zij 

waarlijk kerkelijke theologie is, dat is: of zij aan de uitlegging van de Heilige Schrift als 

openbaringsgetuigenis gebonden is, dan wel of zij een soort filosofie is, die een ander gezag 

vooronderstelt, zij het dan dat zij allerhande bijbels en kerkelijk materiaal, meer of min 

getrouw, als bouwstoffen verwerkt.  

De beslissing die hier valt is uiteraard geen menselijke, maar een goddelijke en dus een in 

laatste instantie verborgen beslissing: dat is het voorbehoud waaronder zich het menselijke, 

ook het christelijke oordeel hier gelijk overal zal moeten buigen.197 Ook door de beslissende 

woorden die wij nu zullen horen zijn wij tot rechter over onszelf noch tot rechter over 

anderen geroepen, wel echter tot waken. Het bedoelde voorbehoud verandert niets aan het 

feit dat hier in bijzondere zin beslissingen vallen. En daarom zijn wij toch ook gehouden hier 

in bijzondere zin waakzaam te zijn. 

 

1 

De volgorde van de drie artikelen, van de Vader, van de Zoon en van de Heilige Geest, moet 

men niet genetisch opvatten, zij beschrijft niet de weg van de kennis van het geloof. 

Wanneer dit bedoeld zou zijn, dan zou het tweede artikel zonder enige twijfel het eerste 

zijn.198 Waarschijnlijk zijn er zeer oude formules van het symbool geweest die werkelijk deze 

vorm hadden. Wij horen [in] 2 Kor. 13: 13 deze volgorde: “de genade van de Heer Jezus 

Christus, de liefde van God en de gemeenschap van de Heilige Geest”. Wanneer het symbool 

in zijn latere vorm, op voorgang van Matth. 28: 19, Rom. 1: 1-4, 11: 33, 2 Tess. 2: 13 een 

andere ordening voorstaat, dan wil het klaarblijkelijk de objectieve orde199 beschrijven: de 

 
196 Dat Barth de etymologische afleiding van het woord ‘kerk’ van kuriakè (ekklèsia) verwerpt (zie Voordracht 
XIV, §1) doet niets af aan de exclusiviteit waarmee hij de kerk dogmatisch verstaat als het domein “des Heren”. 
Ja hij gaat zelfs zover de kerk geheel dynamisch te verstaan als de akte van Christus zelf. (KD I, 275). 
197 Men zie over dit “voorbehoud” alle passages in de Kirchliche Dogmatik die “das paradoxe Faktum der 
Haeresie” betreffen, om te beginnen [KD I,] 31vv. 
198 Vgl. Voordracht IV, 47n182, 52n194, en Voordracht III, 39n140. 
199 De “objectieve orde” – niet in onderscheiding van een “subjectieve” ordo salutis (orde van het heil), maar in 
onderscheiding van de “genetische” orde van de openbaring. Niet alleen ten aanzien van de “immanente”, 
maar ook ten aanzien van de “economische” triniteit heeft het een goede zin van zulk een “objectieve” orde te 
spreken, want dat het de Vader is die zich in Christus Jezus openbaart ontheft de “genese” zelf van alle 
“subjectiviteit”. Vgl. Barths polemiek met Gogarten (KD I, 177v.), waarin hij de scheiding (of ook onderscheiding 
in Gogartens zin) van “Gott-an-sich” en “Gott-für-uns” verwerpt. “Was sollte das ‘Gott-für-uns’ besagen, wenn 



54 

neerdalende weg van God, die de inhoud van de openbaring is: God, die als Vader boven de 

mens is in het eerste, God die als Zoon zelf mens wordt in het tweede, God die als Heilige 

Geest mét de mens is in het derde artikel. Maar juist als het waar is dat dit de objectieve 

orde is welke het symbool voor ogen staat, dan is daarmee tegelijk gezegd dat het tweede 

artikel het begin is in de orde van de kennis. De “almachtige Vader, Schepper van hemel en 

aarde”, die volgens het eerste artikel boven de mensen is, is immers de Vader van Jezus 

Christus, en evenzo is God de Heilige Geest, die, volgens het derde artikel, mét de mens is, 

de Geest van déze Vader en van déze Zoon. Als God niet was mens geworden, gelijk het in 

het tweede artikel bekend en beleden wordt, dan zou alles wat wij over God boven de mens 

en van God mét de mens zouden willen uitdenken en uitspreken, even willekeurig, vol 

dwaling en vol verleiding-tot-dwaling wezen, het zou evenzeer in de lucht hangen als de 

overeenkomstige overwegingen en vermoedens die men ten slotte in alle godsdiensten en 

wereldbeschouwingen aangaande God en de mens heeft opgesteld. En daarom moet het in 

het tweede artikel betuigde gegeven, het feit dat God mens geworden is, voor ons volstrekt 

de doorslag geven bij de uitlegging van het eerste en derde. Er is geen bijzondere200 en 

directe openbaring van de Vader en Schepper als zodanig, evenmin een bijzondere en 

directe openbaring van de Geest. De openbaring van de Zoon is op en voor zichzelf tegelijk 

de openbaring van de Vader en van de Geest.201 

 

2 

Het tweede artikel begint hiermee dat het als voorwerp van het credo een méns noemt: 

Jezus, om deze mens door de benaming Christus dan te vereenzelvigen met de door het volk 

Israël verwachte profeet-priester-en-koning van “de laatste dagen”202 en om hem daarna 

door de woorden: Gods enige Zoon onmiddellijk in de innigste betrekking tot, ja eenheid met 

God zelf te stellen. Wij zullen hier verbaasd moeten staan, om vanuit de verbazing te leren 

begrijpen. Wat moet Jezus, een historische persoon, in de geloofsbelijdenis?203 Wat 

 
es nicht eben aus dem Hintergrunde des ‘Gott-an-sich’ gesagt würde? Um der Aufhebung willen d.h. eben um 
von dieser Sache zu reden, musz in dieser Sache auch unterschieden werden… das eben macht die 
Barmherzigkeit seiner (des Wortes) Offenbarung, seines Zuunsgesprochenseins aus, dasz es zu uns gesprochen 
ist, kraft der Freiheit, in der Gott ‘Gott an sich’ sein könnte, nun aber nicht sein will und faktisch nicht ist, 
sondern Gott-für-uns sein will und faktisch ist” (178). In dit verband wijst Barth ook op het bedenkelijke dat kan 
schuilen in de veelgebruikte Satz van Melanchthons Loci [in de introductio daarvan]: hoc est Christum 
cognoscere, beneficia eius cognoscere (dat is Christus kennen: zijn weldaden te kennen) (KD I, 437v.).  
200 Hieraan hangt het karakter van de dialectische theologie, dat ‘soteriologisch’ is, zonder in de piëtistische en 
methodistische zin christocentrisch te wezen. “Het dogma van de Triniteit is geen gelijkzijdige driehoek… De 
Zoon in het centrum… Er is (in het apostolicum) geen zuivere evenredigheid in de behandeling. In de 
openbaring van Jezus Christus is de daling, het komen, het lijden. Dat is het eigenlijke lichaam van de 
openbaring en de prediking; …Vader en H. Geest… zijn in het dogma van de Triniteit de vleugelen, zich 
strekkend van de wand tot de wand, van de schepping tot de voleinding”. Noordmans, Herschepping, 17v. 
[NVW 2, 224] 
201 Tegelijk, d.w.z. in dezelfde akte mee gesteld, zodat de “genetische” orde dient om de “objectieve” te 
openbaren als de laatste werkelijkheid. Vgl. KD I, 503: “die Wirklichkeit Gottes in seiner Offenbarung ist nicht 
einzuklammern mit einem ‘nur’, als ob irgendwo hinter seiner Offenbarung eine andere Wirklichkeit Gottes 
stünde sondern eben die uns in der Offenbarung begegnende Wirklichkeit ist seine Wirklichkeit in allen Tiefen 
der Ewigkeit.” 
202 “Endzeit”, niet alleen om het germanisme ‘eindtijd’ te vermijden, maar ook om de israëlitische, de bijbelse 
term naar voren te brengen, hebben wij vertaald “de laatste dagen” (vgl. Joh. 11: 24, 12: 48, Hand. 2: 17). 
203 *De tekst van Credo heeft hier alleen: ‘Was soll hier Jesus?’ 



55 

betekent het dat Hij hier voorkomt als de Messias van Israël? Hoe komt deze Jezus, de 

Messias, vlak naast God te staan ogenschijnlijk als een ander, een tweede voorwerp waarop 

het geloof zich richt? Met recht, noodzakelijkerwijs staan wij hier verbaasd en bijkans 

verbijsterd. Hoe nu? Wij hoorden in het eerste artikel van Gods verborgenheid, hier horen 

wij dat Hij gestalte heeft en wel een zeer bepaalde gestalte. Wij hoorden daar van Zijn 

almacht, hier horen wij van een uitzonderlijk handelen van God op een smalle strook van de 

menselijke geschiedenis, waar een belofte aan een bepaald volk gegeven in vervulling 

gegaan zou zijn. Wij hoorden daar dat God de Schepper is, hier horen wij, als we goed 

verstaan hebben, dat Hij zelf een schépsel is, dat Hij niet slechts de Heer van ons zijn en 

bestaan is, maar zelf mét ons is en bestaat zoals wij bestaan. Wij hoorden daar van Zijn 

eenheid, hier horen wij van een onderscheidenheid in deze eenheid, namelijk van een enige 

Zoon van God, dat is blijkbaar: van een als zodanig onvergelijkelijk existerende en alleen zo 

te noemen… Zoon. De éne verrassing en moeilijkheid voegt zich hier bij de andere. En 

waarlijk, wie de leer van de goddelijke almacht en van de schepping als een afgetrokken 

waarheid204 zou hebben opgevat – geabstraheerd dáárvan dat de almachtige Vader en 

Schepper de Vader van Jezus Christus is – die zal hier ontstellen en kopschuw worden – en óf 

eenvoudig moeten weigeren mee te gaan in dit belijden óf het hier beledene op ingrijpende 

wijze moeten ómduiden,205 om het voor zichzelf aannemelijk te maken. Maar ook wanneer 

wij hier het credo volgen en zonder ómduiding volgen, zullen wij in ieder geval moeten 

zeggen: hier begint werkelijk een tweede, een ander, een verbazingwekkend nieuw stuk van 

de christelijke Godskennis. 

 

3 

Men kan en moet nu natuurlijk, om de daarmee vóór ons gestelde vraag te beantwoorden, 
verwijzen naar de afgrond van dat raadsel dat wij aan het slot van de vorige voordracht met 
de woorden zonde, kwaad, dood en duivel vluchtig hebben aangeroerd. Men zou dan 
kunnen zeggen: het tweede artikel is de getuigenis van de goddelijke openbaring en van het 
christelijke geloof, staande tegenover206 dit raadsel. Het spreekt van de in Jezus Christus als 
het vleesgeworden Woord van God, van de in zijn lijden, sterven en opstanding, in de 
vervulling van zijn Messiasambt als profeet, priester en koning volbrachte Verzoening van de 
zondige, dat is: de uit de wilseenheid met zijn Schepper uitgevallen en daarmee aan de 
heerschappij van ellende en dood en eindelijk aan de onmogelijkheid-in-persoon, aan de 
duivel vervallen mens. Dat is inderdaad zo: over deze Verzoening spreekt het tweede artikel 
en men heeft daarom in vroeger en later tijd altijd weer gepoogd de leer aangaande Jezus 
Christus en daarmee het beslissende centrum van de christelijke geloofsbelijdenis van hieruit 
te verklaren, dat wil zeggen: door de heenwijzing naar de negatieve vooronderstelling van 
deze verzoening, door een zo scherp, nadrukkelijk, ernstig mogelijk opensperren van de 
afgrond tussen God en mens die door Jezus Christus als de verzoener is overbrugd, meende 

 
204 *Credo: abstrakte Wahrheit’ 
205 “Ómduiden”: aan dit germanisme kan men niet ontkomen. “Umdeuten” is niet: een andere betekenis geven, 
maar al bezig zijnde iets te verklaren – en (waarom niet?) met de oprechte toeleg het waarlijk te verklaren – 
aan het te verklaren object een andere betekenis geven dan die bij het begin van de poging tot verklaring was 
ondersteld. 
206 “Angesichts dieses Ratsels” is niet: “ten aanzien van”, het is een zeer schoon hebraïsme, dat wij in onze taal 
niet hebben. Het veelvuldig gebruik van “angesichts” bij Barth past geheel bij het “existentiële” karakter van 
zijn theologie. 



56 

men de grond voor dit centrum van het geloof te ontdekken en duidelijk te maken.207 Aan de 
ellende en de vertwijfeling van de aan God schuldig geworden en daarom onder het Oordeel 
van God liggende mens zal dan een licht moeten ontspringen, waarin wij ontdekken kunnen 
wat genade is en wie Jezus Christus, Gods enige Zoon is. 
Men zal intussen wel heel goed moeten weten wat men doet als men dat zegt en op deze 

wijze de Christus-openbaring tracht te funderen en te verklaren. Om te beginnen moet het 

ons reeds opvallen dat de geloofsbelijdenis zelf het niet nodig gevonden heeft aan de leer 

over Christus een bijzondere leer over de zonde en de dood te doen voorafgaan.208 Het 

symbool volgt hierin de Heilige Schrift, die evenzo in het Oude noch in het Nieuwe 

Testament eerst in het algemeen en in het afgetrokkene over de ellende en de vertwijfeling 

van de mens spreekt, om dan tegen deze achtergrond te laten zien dat en op welke wijze 

God de mens genadig is. Hoewel toch de belijdenis evenals de Schrift ongetwijfeld de 

overtuiging zijn [is] toegedaan dat Gods Genade in Jezus Christus het antwoord is op deze 

ellende en deze vertwijfeling. Desondanks spreken zij, onmiddellijk en eigenlijk, enkel over 

dit antwoord, over de vraag echter, over zonde en straf van de mens, al nemen zij deze nog 

zo zwaar, strikt genomen toch alleen in het voorbijgaan.209 Jezus Christus is de achtergrond 

waartegen de zonde uitkomt, niet omgekeerd: de zonde is niet de achtergrond waartegen 

Jezus Christus uitkomt. Vanuit Jezus’ verschijning ontvangen de ellende en de vertwijfeling 

hun licht, niet omgekeerd: de ellende en de vertwijfeling zijn niet in staat licht te werpen op 

Jezus’ verschijning. Wat houdt dit in? Blijkbaar dit: dat er een, om zo te zeggen, 

onvruchtbare kennis van zonde, ellende, dood en duivel is, een kennis die wel toereikend is 

om de mens het vrolijke en welgetrooste geloof aan de almachtige Vader en Schepper 

onmogelijk te maken, zonder hem evenwel daarmee het geloof aan Jezus Christus als de 

Verzoener mogelijk te maken of ook maar dichterbij te brengen. In die afgrond neer te 

staren, zo goed wij dat uit onszelf vermogen, dat helpt ons op zichzelf niets, al is hij voor 

onze ogen verschrikkelijk genoeg. Hoe verschrikkelijk hij is, dat heeft toch nog geen mens 

vanuit zichzelf doorgrond.210 Wat de mens in dit opzicht uit zichzelf peilt, dat zijn feitelijk 

 
207 Onder de talloze voorbeelden zou men kunnen noemen niet alleen preken van allerlei aard en waarlijk niet 
alleen ‘piëtistische’ en ‘methodistische’, maar ook en vooral de ‘Existenz-philosophie’, want deze is eigenlijk in 
haar zuiverste vorm en naar haar diepste strekking een nieuwe fundering van de oude erfschuld-leer. Vanaf 
Kierkegaards [Der] Begriff der Angst, “eine simpele psychologisch-wegweisende Untersuchung in der Richtung 
auf das dogmatische Problem der Erbsünde” [Jena: Diederichs 1912] [965/5], tot Martin Heidegger, Sein und 
Zeit. [Halle a.d.S.: Niemeyer 1927] 352vv., 272v., 280vv. [35] De grond waarom A. Schlatter van de leer van 
zondeval, erfzonde en erfschuld radicaal afziet, is intussen een geheel andere dan die bij Barth werkzaam is. 
Schlatter, Das christliche Dogma. [Stuttgart: Calwer ²1923] 258v., vooral ook 270, de paragraaf die begint: “Die 
Zweifel am erfolgreichen Gelingen der Reue...." [553] 
208 De verleiding tot quasi-logische systematiek is ten dezen ook in de Heid. Cat. te speuren, Zondag 6 en 7, 
waar pas aan het einde (vr. 18) de vraag komt: “Maar wie is deze Middelaar… Antw.: onze Heer Jezus Christus”. 
209 Een groots voorbeeld van dit “strikt genomen toch alleen in het voorbijgaan” is Hermann Kutters Bilderbuch 
Gottes für grosz und klein, Basel[: Kober] ²1925. [4811] 
210 Het pessimisme van alle tijden en in de eindeloze variatie van zijn gestalten wordt door de dialectische 
theologie als typisch-ontheologisch denken verworpen. “Pessimisme” kan theologisch alleen zin hebben als 
benaderende beschrijving van de slagschaduw, geworpen door het licht van de Openbaring. Tekenend is het 
misverstand van E. Przywara SJ als hij in de Inleiding van zijn Augustinus-boek Barth met Freud als vernietiger 
van de illusies en daarom als aangewezen op de uitweg van Jakob Böhme (!) voorstelt (Augustinus, die Gestalt 
als Gefüge, Leipzig[: Hegner] 1934, 88). [345] Men zie de machtige passage in Barths ‘Nein’ (Heft 14 van de 
serie Theologische Existenz heute, 55 [GA III/2017, (429-527) 515]: “Die ‘Entsicherung’… die ‘Auflösung der 
Fiktionen’, die ich in meinem biszchen Verzweiflung mir selbst in der Tat vornehmen und fertigbringen kann, 



57 

poppenzonden en kinderachtige verdrietigheden, en nog op geen stukken na het werkelijke 

probleem van de theodicee in zijn eigenlijke volstrekt-verbijsterende gestalte. De genade 

moet voorafgaan, opdat de zonde als zonde, de dood als dood openbaar worde en opdat wij 

met de Heidelbergse Catechismus (vraag 5) toegeven dat wij van nature geneigd zijn God en 

de naaste te haten en daarom met Luther: dat wij verloren en verdoemde mensen zijn. Hoe 

het met onze ellende en onze vertwijfeling, onze schuld en onze straf staat, dat kunnen wij 

niet uit onszelf weten,211 dat wordt daarin ons openbaar dat Christus die op Zich genomen 

 
läuft, je gründlicher mein Gelingen dabei ist, umso sicherer hinaus auf das Ereignis der Aufrichtung des 
schlimmsten aller Götzen, nämlich einer angeblichen ‘Wahrheit’, von dessen Thron aus ich alle Götter als 
Götzen, meine durchschauen und entlarven zu können”, “Die dann von mir entgötterte Welt ist wahrlich weder 
das Reich des lebendigen Gottes, noch auch nur eine Vorbereitung dazu, sondern unter allen Teufeleien, mit 
denen ich mich diesem Reich widersetzen kann, wahrscheinlich die übelste… Triumphiert die Vernunft da nicht 
erst recht in unbändigster Hybris? Gibt es einen dickeren Hochmut als den eines gewissen 
Kierkegaardianismus? Hat es je einen ausgesprocheneren Prometheismus gegeben als den der Philosophie der 
an sich selbst verzweiflenden Existenz?” 
211 Ook van deze kennis geldt dat de Geest het “uit het Mijne” nemen zal. Vgl. Voordracht XIII §4, gaat men een 
andere weg, dan komt men ten slotte uit bij een ‘orthodoxie’ die het reformatorische oordeel over de 
menselijke natuur radicaal verwerpt. Vgl. Schlatters kritiek op Luthers “Romeinenbrief-verklaring”. Vgl. Barths 
preek ‘Der Gute Hirte’, Heft 10 (1934) van de serie Theologische Existenz heute, waarin wij de volgende parallel 
vinden [GA I/1998, (305-313) 307-309bv.]: “De goede Herder stelt zijn leven voor de schapen. En vlucht niet als 
de wolf komt. Hiermede worden wij allereerst daaraan herinnerd dat wij niet slechts een herder, maar ook een 
vijand hebben, en wel een vijand waartegen wij onmachtig en weerloos zijn. En een vijand waarvoor wel 
somwijlen ons een instinct, een vermoeden waarschuwt, die wij echter van tevoren niet kennen, maar alleen 
wanneer hij ons overvalt en wanneer het dus voorgoed te laat is. Laten wij dus niet proberen over hem te 
filosoferen, maar houden wij ons eenvoudig aan het feit zoals het ons hier wordt voorgesteld: zo iemand 
bedreigt ons. Wanneer wij ons hele leven bij elkander rekenen, zijn goede en slechte uren, zijn moedeloosheid 
en zijn vreugde, de verwachtingen van de lente en de weemoed van de herfst, de kracht en het tekort van de 
menselijke geest in al zijn inspanningen en verkwikkingen, de stijging en de neergang van ganse volken en 
culturen – dan rest daar nog steeds als rand en grens van dit geheel: de afgrond, de duisternis, het laatste 
gevaar, waaraan dit geheel vervallen is. Wie denkt aan dit laatste gevaar? Niémand van ons denkt eraan! Wij 
hebben immers allen op de hoogten en in de dalen van ons bestaan zoveel anders om aan te denken. En om 
eraan te kunnen denken moesten we bovendien het gevaar kénnen. Maar wij kennen het even weinig als de 
schapen de wolf kennen, zolang hij nog niet gekomen is. Als dat laatste intreedt, als het te laat zal zijn, dan zal 
het gevaar een vraag zijn waarop wij niets zullen te zeggen hebben, het zal een storten zijn, een neerstorten, 
neer in het Niet, zonder rem, het zal een pijn zijn, zonder stilling. Zo verschijnt het ons toch wel menigmaal, dit 
uiterste gevaar, van verre, als een onweerslichten aan de horizon, aan de rand van onze gedachten. Zo kan het 
ons soms tot een aanvechting worden midden in het nuchterste overleg: wat nu? Wat nu verder, met mijn 
leven? En wat nu, wat nu verder met dit hele bonte, raadselachtige, oneindig onbegrijpelijke mensenbestaan? 
Maar kénnen, nee, kennen doen wij het gevaar niet! Ware het ons wel mogelijk het gevaar te kennen, dan 
zouden wij er zeker zonder oponthoud aan móeten denken. Nee, reeds de eerste gedachte eraan zou ons van 
binnen verbranden en doen verteren. Het “bestaat” alleen maar, dit gevaar, of wij eraan denken dan of wij er 
niet aan denken. Mens-zijn betekent: aan dit gevaar vervallen te zijn. Hoe weten wij dan dit? Wij hoorden: de 
goede Herder stelt zijn leven voor de schapen. Hij laat zijn leven waarlijk niet voor niets, het Gevaar waarover 
wij spraken, is ingetreden, wérd werkelijkheid. En hij, hij onderging dit gebeuren, en deze werkelijkheid kostte 
hem het leven. Wij horen hem roepen: ‘Mijn God, mijn God, waarom hebt Gij mij verlaten?’ – Dat was ons aller 
uiterste, dodelijke levensgevaar, wat daar doorgebroken is in de mensenwerkelijkheid en wat hij daar 
onderging. En van daaruit weten wij dat dit gevaar bestaat, dat ons mens-zijn daaraan vervallen is, ook al 
kennen wij het niet en al is het waar dat wij aan dit gevaar niet eens ernstig vermogen te denken. Hij, hij heeft 
zich voor ons in dit gevaar begeven en hij, hij is daarin omgekomen. En van daaruit, zo van achteren gezien, 
weten wij nu iets van dit gevaar – nu het eigenlijk voorbij is. Vanuit de redding weten wij het gevaar. Niet 
omgekeerd!” *Preek van 15 april 1934, gehouden in Parijs, in ThEh opgenomen samen met een ander 
preekgedeelte en een ‘Wort zur Lage’, door M vertaald opgenomen in het Haarlemsch Predikbeurtenblad van 
19 juni 1934. Digitaal te vinden in het bestand ’31 meditaties’ op de website van de Miskotte Stichting. M 
citeert hier dus letterlijk zijn eigen vertaling. 



58 

en gedragen heeft. Wordt het ons echter openbaar – in het antwoord dat God op deze 

feitelijke toestand gegeven heeft (vóór wij die toestand kenden), in het Kruis van Jezus 

Christus, in de diepte van de barmhartigheid die ons in Hem bewezen is – komen wij alzo in 

het gericht van de genade, die alleen de macht heeft de wet (volgens Gal. 3: 24) tot onze 

pedagoog aan te stellen, dan zullen wij deze pedagogie van de door de genade gegeven en 

geopenbaarde wet, dat is: de weg in de vertwijfeling en uit de vertwijfeling naar het 

getroost-wórden, de weg in de kennis van onze schuld en onze straf en, met deze kennis 

beladen en gezegend, naar de Vrede van God, de weg uit de macht van de duivel naar het 

buigen onder de macht van God, juist in het geheel niet als onze zelfopvoeding, niet als ónze 

weg, maar als Góds weg erkennen en prijzen, en dus in geen geval van het eigenmachtig 

zich-verdiepen in onze eigen boosheid en levensverlegenheid de kennis van Jezus Christus 

verwachten, maar omgekeerd altijd vanuit de kennis van Jezus Christus als van de “overste 

Leidsman212 en Voleinder des geloofs” (Heb. 12: 2) de kennis van de wet en daarmee de 

heilzame kennis van onze zonde, schuld en straf tegemoetzien. De zonde brandt ons, 

wanneer zij in het licht van de vergeving komt, vóórdien niet. Maar dan ook zo dat zij ons 

zichtbaar wordt als onze vijandschap tegen God en dus zo dat wij van hieruit denkend nu 

eerst recht vragen moeten hoe hetgeen het tweede artikel zegt mogelijk is. Wil het ons 

reeds onmogelijk toeschijnen dat de Schepper schepsel wordt, hoeveel te meer dat de 

Heilige, wiens brandende toorn wij opgeroepen hebben, mens wordt, om zich ondanks al 

met ons in te laten! Heeft Hij dit nu werkelijk gedaan en is dit de centrale inhoud van het 

christelijke geloof, dan kunnen wij dat niet van élders verklaren en funderen en zeker in de 

laatste plaats vanuit een analyse van onze nood en vertwijfeling – dan kunnen wij dat alleen 

als het voldongen Gebeuren213 van een al ons begrip overklimmende (immers juist het 

onmogelijke mogelijk makende) genade-openbaring verstaan, een Gebeuren waar ons 

kennen niet heenreiken kan, dat veeleer van al ons kennen de blijvende vóóronderstelling is, 

zodat men zou kunnen zeggen: ons kennen gaat er niet naartoe, het komt er, voor zover het 

waarlijk een kennen is, juist altijd vandáán.214 

 
212 Luther-vertaling heeft voor Leidsman: “Anfänger”. 
213 “Ereignis”: niet zonder meer “gebeuren”, maar dat gebeuren dat als onmiddellijke resultante van een daad 
zich aan ons opdringt, dus met de begeleidende verschijnselen van het onverwachte, het wonderbare, het 
onweersprekelijke, het afdoende en onherroepelijke, enz. 
214 “Zu der unser Erkennen nicht hingelangen, von dem es immer nur herkommen kann”, vgl. de hele passage 
KD I, 466v. “Jezus Christus is in Zijn openbaring: niet een vreemde, voor wie wij verklarend, keurend, kiezend 
naar ons eigen denken en wegen zouden kunnen treden, ook niet een half-vreemde, die wij naar een 
Godskennis die wij uit anderen hoofde ontvangen hebben, zouden te beoordelen hebben. Nee, ‘Hij kwam in 
Zijn eigendom’ (Joh. 1: 11), in de wereld, tot ons die Hijzelf geschapen, die van huis uit de Zijnen zijn. Het woord 
dat wij in de openbaring horen is geen ander als dat waardoor wij die het horen mogen in het aanzijn geroepen 
zijn, zonder welk Woord wij noch zondaren, noch rechtvaardigen zouden zijn, omdat wij überhaupt niet zouden 
bestaan.” – “Ons komen of niet-komen zelf is slechts daarom mogelijk, omdat dit Woord werkelijk is. Dezelfde 
Jezus Christus door wie God zich met ons, die Zijn vijanden zijn, verbindt, diezelfde heeft zich reeds tevoren aan 
ons gebonden, als aan wezens die Hem behoren, omdat Hij alleen ons geroepen heeft uit het Niet en omdat Hij 
alleen ons draagt boven het Niet.” – “Zondaar zijn betekent: op een plaats (in een toestand) getreden zijn waar 
onze existentie volstrekt onbegrijpelijk wordt, omdat zij daar eigenlijk alleen maar een neerstorten in de 
afgrond van het Niet zou kunnen zijn, waar onze existentie alleen nog als ‘Ereignis’, als gebeuren, als daad van 
een onbegrijpelijke goedheid kan worden verstaan – of juist (vanwege deze onbegrijpelijkheid) niet verstaan.” 
– “Wij hebben geen mogelijkheid ons tegenover Jezus Christus te beroepen op of ons terug te trekken op iets 
eigens, waar wij om zo te zeggen bij onszelf thuis zouden zijn, waar Hij ons nog niets of niets meer zou 
aangaan, op een neutraal mens-zijn waar het voorlopig aan ons zou overgelaten worden of wij ons onder Zijn 



59 

 

4 

Zo en in deze toonaard, dus uitgaande van een Gebeuren dat niet van elders, maar alleen uit 

zichzelf als gegeven feit kan worden verstaan, zet de geloofsbelijdenis het tweede artikel in. 

Zo en in dezelfde zin wordt in het Oude Testament de belofte, in het Nieuwe Testament haar 

vervulling in Jezus Christus betuigd. Men stort zich ook reeds op het gebied van de louter 

historische exegese van het éne zelfbedrog in het andere en schakelt de éne aporie215 aan de 

andere, wanneer men het getuigenis van de profeten en apostelen als menselijke uitlegging 

van een menselijk gebeuren onder de belichting van menselijke denkbeelden verstaan en 

verklaren wil. Zijzelf hebben gemeend dat zij, al was het dan in de taal van menselijke 

denkbeelden en met het oog op een menselijk gebeuren, spraken van een onder ons 

mensen zich voltrekkend goddelijk Begin, dat volgens hen als zodanig, als goddelijk van aard, 

en niet als menselijk gebeuren en menselijke idee te verstaan is. Dit goddelijke Begin noemt 

het Oude Testament het openbaar-worden van de Naam216 van de Heer. Het Nieuwe 

Testament noemt dit Begin: Jezus Christus. Jazeker, hier is reden verbaasd en verstomd te 

staan. Hier heeft de verborgene, de eeuwige en onbegrijpelijke God gestaltenis 

aangenomen. Hier is de Almachtige machtig in een zeer bepaald, uitzonderlijk aards 

gebeuren. Hier is de Schepper zelf schepsel en dus voorwerpelijke217 werkelijkheid 

geworden. Hier is de éne God in Zijn Zoon, in de openbaring van Zijn Naam en Woord, ons zo 

verschenen: als in Zichzelf onderscheiden, zodat wij Hém horen waar wij Zijn Woord horen, 

zodat wij tot Hém kunnen zeggen: “Gij”, als tot een van ons.218 Het is reeds openbaring in 

deze strenge, harde, letterlijke zin wat de Schrift en de belijdenis bedoelen wanneer zij 

eenvoudig van het factum Jezus Christus getuigen. Maar de zin van deze openbaring wordt 

nog strenger en harder wanneer wij nu verder hiermee rekenen dat in deze feitelijkheid 

 
Gericht en Genade willen stellen… iets eigens waar wij ons op ons gemak met Hem zouden kunnen 
‘auseinandersetzen’. Wij hebben immers geen kennis van ons mens-zijn, wat het is, dan juist alleen door 
datzelfde Woord, dat ons als Gericht en Genade aanspreekt. Daarmee zegt Hij ons, dat Hij zelf de grond van 
ons mens-zijn is… Het Woord gaat ons aan, omdat het ons altijd reeds aangaat, vóór het ons aangaat. Het is de 
hand die ons reeds draagt als ze ons grijpt. Het omgeeft ons van alle zijden. (Ps. 139)”. *Waarschijnlijk een 
eigen vertaling van M. 
215 “Aporie” = onverklaarde rest, die op zo markante wijze zich voordoet dat zij de gevolgde denkweg 
retrospectief in kwestie stelt. Men zie voor de aanwending van het woord bijv. Nicolai Hartmanns [Grundzüge 
einer] Metaphysik der Erkenntnis. [Berlin: Vereinigung wissenschaftlicher Verleger 1921], 219vv. 
216 Over de bijbelse uitdrukking: “Naam” zie men KD I, 334vv., 368, en Wilhelm Vischer, Das Christuszeugnis des 
Alten Testaments. [München: Kaiser] 1934, 104, 208vv. [855] 
217 “Gegenständliche”, God, die in zichzelf eeuwig Subject is en blijft, wordt nochtans object van de mens, komt 
in zijn gezichtsveld, staat met hem op de basis van dezelfde werkelijkheid, wordt één van ons, wordt ons tot 
een ‘Du’. 
218 Vgl. Barth, Prolegomena, 217vv. [GA II/1982, 293]: “Dasz Gott seine göttliche unnahbare Ich-heit wie mit 
einem Schleier von menschlichen nahbarer Ich-heit bedeckte, so dasz wir ihn begreifen könnten als Einen, als 
Jemand, wie wir eben – und andere Möglichkeiten zu begreifen haben wir nicht – unseres gleichen begreifen” 
(218), vgl. Calvijn, Institutio II 13, 2 [GA, a.w., 293n7]; 14, 5. Het woord van La Bruyère: “tout notre mal vient de 
ne pouvoir être seul” heeft een zeer diepe zin. [Jean de la Bruyère, Les Caractères. Paris: Flammarion 1880, 
244] Het onderstreept wat Barth zegt [GA, a.w., 294-295]: “Bei allen anderen Objekten (behalve de mens) ist es 
nicht völlig, nicht unzweideutig ausgeschlossen, dasz Ich ihr Subjekt bin… Wären wir nur von Luft und Wasser, 
Tieren und Pflanzen umgeben, wir könnten wähnen – und je gröszer die Fülle der Gesichte... um so näher läge 
es zu wähnen, dasz wir es im ganzen Kosmos nur mit einer Spiegelung unseres Ich zu tun haben”. 



60 

zelf219 de afgrond waarvan wij spraken daadwerkelijk overbrugd is, dat deze Jezus Christus 

God-voor-ons is, voor ons Zijn menswording, voor ons Zijn bestaan als waarachtig God en 

waarachtig mens, voor óns alles wat in de volgende artikelen van Hem gezegd wordt, van 

Zijn geboorte uit de maagd Maria af tot aan Zijn wederkomst ten gerichte. Inderdaad, het 

gaat om dit gans onmogelijke dat de Heilige, wiens toorn wij hebben gaande gemaakt, mens 

werd om Zich over ons te bekommeren, om Zelf en in onze plaats deze toorn te dragen, om 

zodoende Zijn eigen brandende toorn in onze plaats te doorlijden en Zichzelf, onze plaats 

bekledend, genoeg te doen,220 om zo onze God te zijn, dat is: om voor ons 

onbegrijpelijkerwijs en in strijd met alle recht goed te zijn. Hij zelf, God, op een onmiddellijke 

en persoonlijke wijze onze profeet, onze priester, onze koning! Nogmaals: geen 

geschiedkundige feiten noch menselijke denkbeelden en al evenmin hun inzicht in de 

diepten van menselijke boosheid, verlegenheid en wanhoop hebben de profeten en 

apostelen, als wij henzelf geloven willen, tot getuigen van Jezus Christus gemaakt, maar 

enkel en alleen dit compacte, op geen wijze en in geen enkel opzicht van elders te verklaren, 

dit onverwachte, in zijn goddelijkheid slechts te erkennen (of te verwerpen)221 Gebeuren van 

de openbaring en verzoening. Daarin en daarin alleen lag voor hen ook de kennis aangaande 

de afgrond van het leven, de kloof tussen Gods goede schepping en onze werkelijkheid 

besloten, als een kennis die indirect is van aard en daarom achteraankomt.222 De vraag 

aangaande het geloof in Jezus Christus kan dientengevolge naar de bedoeling van de 

profeten en apostelen niet de vraag zijn naar het waarom van dit gebeuren, maar alleen de 

vraag naar onze beslissing ten overstaan van zijn feitelijkheid. 

 

5 

De geloofsbeslissing ten aanzien van dit Gebeuren verkrijgt haar volle karakter van 

gelóófsbeslissing door hetgeen het symbool uitdrukt met de toevoeging: Gods eniggeboren 

Zoon. Immers geloof in de zin van het symbool kan nooit iets anders dan geloof in Gód 

zijn.223 De benaming van Jezus Christus: de “enige Zoon” zegt dus juist dit: dat Hij niet iets 

anders dan God is, maar zelf God, Gods Zoon, maar als “énige”, geen ander dan de ene, 

enige God zelf. Men weet dat deze leer, wat haar nauwkeurige begripsbepaling betreft, een 

resultaat is van de arbeid die aan de kerk van de eerste eeuwen in de geestelijke strijd met 

de heidense224 opvattingen van de christelijke belijdenis was opgelegd. Eerst van de vierde 

 
219 Het ‘forensische’ van de reformatorische rechtvaardigingsleer wordt hier, zo men wil, “op de spits 
gedreven”. De openbaring is niet de inzet, de grondslag, de mogelijkheid van deze overbrugging, maar de 
feitelijkheid, de volbrachtheid, de voldongenheid, vandaaruit zal men allicht ook beter verstaan waarom Barth 
steeds zegt dat de openbaring zelf en als zodanig verzoening is. 
220 Geen ‘patripassianisme’ (leer dat de Vader zelf geleden heeft), maar wel een tot gelding brengen van die 
momenten van de orthodoxe triniteitsleer en christologie die aan de strekking van deze heresie recht doet 
wedervaren. Hetzelfde geldt van het ‘monotheletisme’ (leer dat de ‘twee naturen’ van Christus nochtans 
verenigd zijn door één wil) dat men hier kan speuren. Zie Voordracht IX passim. 
221 *Toevoeging van M. 
222 Noordmans’ opvatting aangaande de “schepping” als “kritisch begrip” wordt hier betrekkelijk erkend, doch 
inderdaad slechts betrekkelijk, want hoewel achteraan komend heeft deze kennis een eigen drang en recht tot 
ontvouwing, vgl. in deze voordrachten 123vv. 
223 Dit wordt door de toevoeging “Dominus noster” volgens Barths opvatting nog onderstreept en tot ethische 
gelding gebracht. Zie volgende Voordracht. 
224 Het heidendom is bij uitnemendheid religieus. Wie daarmee niet rekent zal zich verbazen als men de 
afwijkingen van de gnostiek, van Origenes, van Arius enz. als resten van ‘heidendom’ hoort kwalificeren. 



61 

eeuw af stonden de formules vast die deze leer, deze geloofskennis moesten beschermen 

tegen allerlei religieuze opvattingen, die welhaast gelijkluidend schenen en toch in geheel 

andere richting wezen. Want ook de bijbelse uitdrukking “Gods eniggeboren Zoon” kon 

verstaan worden en is inderdaad verstaan in de zin van de heidens-religieuze voorstelling, 

namelijk alsof het geloof in Jezus Christus zich richtte op een God ondergeordend 

tussenwezen, een god of een heros.225 De bedoelde beschermende formules luiden volgens 

het zogenaamde Niceens-Constantinopolitaanse symbool: dat de Zoon door de Vader 

gegenereerd is vóór alle tijden, gegenereerd, niet geschapen, dat hij dus – Licht uit Licht en 

waarachtig God uit waarachtig God – één van wezen is met de Vader, en dat “door”226 Hem, 

de Zoon, alles geschapen werd. Het dogma bevestigde daarmee toch slechts de 

vanzelfsprekende vooronderstelling van het bijbelse getuigenis: dit Gebeuren is een Begin, 

dat in de menselijke geschiedenis noch in het menselijke denken, of ook, om met het eerste 

artikel te spreken, op aarde noch in de hemel, maar in God zelf plaatsgrijpt. Hij openbaart 

zichzelf niet door een ander. Hij openbaart Zich, dat is: Hij openbaart zichzelf... door 

zichzelf.227 En Hij die ons in en met deze openbaring met zichzelf verzoent, de Heilige, die 

hier onder zondaren komt wonen om de Heiland van de zondaren te zijn, is wederom 

niemand minder, niemand anders dan de eeuwige God zelf. Zo diep is de afgrond – nú komt 

het aan de dag hoe diep hij is – die ons van Hem scheidt, dat minder dan de Godheid zelf 

niet voldoende zou zijn om die te overbruggen. God zelf evenwel doet het, ja Hij doet het en 

in dit doen toont Hij dat Hij het doen kan omdat Hij de drie-enige God is,228 de Vader van de 

Zoon, de Zoon van de Vader, beide niet eerst in Zijn openbaring, niet eerst doordat Hij ons 

met Zichzelf verzoent. Daarom is Hij déze God in de waarheid en kracht van Zijn openbaring-

en-verzoening, omdat Hij van eeuwigheid in zichzélf geen ander is dan juist Déze. 

 

6 

Men moet zich wel wachten deze in het dogma slechts nader ontvouwde vooronderstelling 

van het bijbelse getuigenis als een overbodige en aan het christelijke geloof vreemde 

metafysiek terug te wijzen of althans als onbelangrijk terzijde te schuiven. De theologie van 

het moderne protestantisme heeft dat altijd weer gedaan.229 Dit moderne protestantisme 

heeft zich dan ook zelf gestraft, doordat zij op zeer onderscheiden maar altijd even fatale 

 
225 “Theos” of “heros”, dat scheelt naar hellenistisch levensgevoel niet zoveel. Het gevaar van zulke 
omduidingen lag bijv. in de term “agapètos” (“geliefde”) in: “deze is mijn geliefde Zoon”: daarin kan men een 
adoptie van Christus lezen op grond van Gods Welgevallen. Barth wil het agapètos verstaan vanuit monogenès 
(eengeboren), zodat de inhoud van deze zin van het credo niet een synthetisch, maar een analytisch oordeel 
zou zijn. KD I, 447. *Hier had ook verwezen kunnen worden naar de aanhef van het verhaal van de binding van 
Izak, Gen. 22: 2. 
226 Door = Grieks dia, bijv. Kol. 1: 16. Het Nicenum voegt dan ook toe: (de Zoon) “door Wie alles geschapen 
werd”. Door het “dia” onderscheidt het de Zoon van de Vader, door het “ta panta” (alles) voegt het beide 
Personen weer tezamen. Vgl. KD I, 470. Men neme hierbij echter in aanmerking de leer van de ‘Perichorese’, 
door Barth, KD I, 390v., zonder voorbehoud overgenomen en verdedigd. 
227 Vgl. hierbij: “Die grosze Verwechslung”, het tweede deel van §18 van de Prolegomena. 
228 Vgl. hierbij: “Die Wurzel der Trinitätslehre”, het tweede deel van §8 van de Kirchliche Dogmatik. 
229 Dit kan men van de vader van de modern-protestantse theologie (Schleiermacher) eigenlijk zo niet zeggen. 
Wel echter van Ritschl, ook van Herrmann, zeer sterk van Troeltsch (Glaubenslehre. [München: Duncker] 1925, 
122vv. [4892]) en Martin Rade (Glaubenslehre. Gotha[: Klotz] 1924-1926, 61vv.). Maar ook iemand als Karl 
Heim is op dit punt halfslachtig, vooral in Das Wesen des evangelischen Christentums (Leipzig[: Quelle] 1925). 
[4853] 



62 

wijze is teruggevallen precies in díe heidens-religieuze voorstellingen waartegen zich de 

kerkvaders van de eerste eeuwen met recht en goed gevolg teweergesteld hebben.230 Men 

 
230 De nemesis [hier: onheilsspreuk] is hier wel zeer treffend: dit is alleen te verklaren vanuit de beperktheid en 
bepaaldheid van de religieuze mogelijkheden enerzijds, uit hun krachtige aandrift, die wortelt in de diepten van 
de menselijke natuur en mitsdien uit hun onuitroeibaarheid anderzijds. Wie zich gebonden voelt aan het 
Woord van God en zich toch hieruit niet heeft kunnen bevrijden, zal liever spreken van een “tweede” 
ondergeschikte openbaring dan dat hij op de heerschappij van het Woord rechtstreeks zou afdingen. Maar 
feitelijk trekt dit “tweede” dan magnetisch de warmte en kracht van de vroomheid tot zich. Hierover heeft 
Barth zich midden vanuit de werkelijke strijd uitgesproken in ‘Reformation als Entscheidung’, Heft 3 [1933] van 
de serie Theologische Existenz heute, 18vv. [GA III/2013, (516-552) 541-547] [Wildi nr. 262] “Nicht darin wird ja 
die Entfremdung der evangelischen Kirche von der Reformation in solchen Zeiten bestehen, dasz die 
christlichen Wahrheiten, die die Reformation wieder auf den Leuchter gehoben hat, etwa gar nicht mehr 
verkündigt oder gar geleugnet werden. Nein, gerade in solchen Zeiten wird man vielmehr die Beteuerung, und 
zwar die ehrliche Beteuerung auf allen Gassen hören: dasz das Bekenntnis unangetastet bleiben, dasz nach wie 
vor das Evangelium in der Kirche gelten und gehört werden solle [GA, a.w., 541n71 biedt hier een citaat uit 
Hitlers Mein Kampf waarop de ‘jungreformatorische Bewegung‘ zich beriep]. Gerade in solchen Zeiten – es ist 
mehr als einmal so geschehen – wird hinsichtlich der überkommenen Glaubenssätze geradezu ein 
konservativer um nicht zu sagen reaktionärer Zug durch die Kirche gehen. Ein allzu offener Liberalismus hüte 
sich in solchen Zeiten, dasz er nicht das Opfer eines der Totschlagsversuche werde, die gerade in solcher Zeit an 
der Mode zu sein pflegen. Vielleicht dasz es dann nach krampfhaften Bemühungen in diesem Sinn früher oder 
später ungewollt doch zu seltsamen Durchlöcherungen und Veränderungen der überkommenen Glaubenssätze 
kommt. Aber wesentlich und ursprünglich handelt es sich nie darum, wenn die evangelische Kirche der 
Reformation wieder einmal untreu wird. Sondern wesentlich und ursprünglich handelt es sich dann immer 
darum, dasz man in guter Treue von Haus aus von ganz anderswoher denkt und redet als die Reformation, 
nämlich nicht mehr von der gefallenen Entscheidung, sondern nun eben doch von der Betrachtung und 
Vergleichung, von der höheren Einheit zweier Möglichkeiten her, von denen der christliche Glaube nur noch die 
eine – vielleicht eine stark und ehrlich betonte, aber doch nur noch die eine ist. Man hat ihn nicht 
preisgegeben, aber man hat ihm gegenüber seine Freiheit wieder gewonnen. Seine Freiheit! Also doch 
Liberalismus? Ja, im Grunde, in dem Punkt, auf den alles ankommt, gerade doch Liberalismus, so heftig man ihn 
verabscheuen möchte. Das ist aber der Liberalismus in der Kirche: man wählt den Glauben, aus Gründen, mit 
Ernst und Überzeugung, aber man wählt ihn als eine seiner eigenen Möglichkeiten. Man bekennt sich zu ihm, 
aber man will doch die vielen anderen Möglichkeiten neben dem Glauben auch nicht übersehen, die man ja in 
derselben Freiheit auch wählen könnte. Man hat grundsätzlich doch noch oder doch wieder Zeit für sie. Man 
will gewisz Gott und nur Gott dienen, aber man will das nun doch wieder von jener höheren Warte aus tun, von 
der aus gesehen auch der Dienst Mammons eine ernste Möglichkeit ist. Es triumphiert, auch und gerade indem 
man nun doch Gott dienen will, die eigene Freiheit, in der man grundsätzlich in der Mitte steht. Diese Mitte 
wird behauptet. Man hat Zeit zum Vergleichen, zum Erwägen, kurz, Zeit für sich selber. Und in diesem 
grundsätzlichen Zeit-haben für sich selber und seine eigenen Möglichkeiten will man nun auch den christlichen 
Glauben verstehen und bekennen, erklären und verkündigen. Das heiszt aber: man versteht und bekennt, man 
erklärt und verkündigt ihn nun in Beziehung zu demjenigen Verständnis seiner selbst und seiner eigenen 
Möglichkeiten, für das man gerade Zeit hat, m.a.W. das gerade zeitgemäsz ist. Man musz ihn verstehen in 
Beziehung zur Moral, so sagte man einst, dann: in Beziehung zur Vernunft, dann: in Beziehung zur Humanität, 
dann: in Beziehung zur Kultur und heute bekanntlich: in Beziehung zu Volkstum und Staat. Man hat als Kind 
dieser oder jener Zeit, als Genosse ihrer Geschichte, ihres Geistes, ihrer besonderen Meinungen und 
Überzeugungen diese oder jene Bestimmung des Menschen bejaht und ergriffen als die derzeit allein richtige 
und der Glaube – nun, der Glaube musz nun unter allen Umständen in Beziehung stehen zu dem so 
bestimmten Menschen. Sonst würde er ja wohl – und das gehe doch nicht, so meint man jetzt seufzen zu 
müssen – ‘im luftleeren Raum’ sich befinden. [GA, a.w., 543n63 citeert hier Franz Tügel en Wilhelm Stapel] 
Dasz er in jener Beziehung stehen musz, d.h. dasz er unter allen Umständen ein moralischer oder ein 
vernünftiger oder ein humanitärer oder also heute ein volksmäsziger Glaube sein musz, das ist in aller Stille 
merkwürdig gewisz und wichtig geworden. Musz man nicht sagen: ebenso gewisz und wichtig wie das Andere, 
dasz er Glaube sein musz? Ja, musz man nicht vielleicht sagen: noch viel gewisser und wichtiger als dieses 
Andere? Offen herausgefragt: Was ist in solchen Zeiten sicherer und notwendiger, die Beziehung des Glaubens 
zur Moral, zur Vernunft, zur Humanität, zur Kultur, zu Volkstum und Staat, kurz, zum Menschen in irgend einer 
der Bestimmungen, die er sich selbst gibt – oder der Glaube selber? Das ist jedenfalls sicher, dasz alles 



63 

 
Interesse, aller Eifer, alle Leidenschaft in solchen Zeiten diesen Beziehungen des Glaubens gilt, nicht dem 
Glauben selbst, nicht seinem Bekenntnis. Der Glaube und das Bekenntnis pflegen dann wohl als 
selbstverständlich vorausgesetzt zu werden! Es braucht dann nicht einmal so zu sein, dasz der Glaube in dieser 
Gegenüberstellung gleich den Kürzeren zieht. Es braucht nur so zu sein, dasz die beiden Notwendigkeiten wie 
die Balken einer leeren Waage sich im Gleichgewicht gegenüberstehen; der Mensch in seiner Freiheit aber sich 
selbst als das Zünglein an der Waage verstehen darf. Auch und gerade dann ist der Glaube selbst ein anderer 
geworden. Er ist nun diskutabel geworden wie die anderen Möglichkeiten, für die sich der Mensch entscheiden 
kann, diskutabel deshalb, weil ja nun die Beziehung zu diesen anderen Möglichkeiten, in die man ihn setzen will 
und damit diese anderen Möglichkeiten selbst seine eigenen Bedingungen werden. Frei ist er nun nicht mehr. 
Er kann nun nur noch sein, was er vermöge der Freiheit des Menschen und was er in jener Beziehung sein kann. 
Mag er noch immer ein höchst orthodoxer Glaube sein – es hat schon im 18. Jahrhundert eine prachtvolle 
Orthodoxie gegeben, die sich in dieser Lage befand [Barth zou in 1936 zijn inaugurele rede in Bazel houden 
over Samuel Werenfels, de plaatselijke vertegenwoordiger van deze zogeheten ‘Vernünftige Orthodoxie‘]  – so 
ist er doch eingesehen von seinem Gegenüber her, gemessen an ihm, verpflichtet, Antwort zu geben auf die 
Fragen, die ihm von dorther gestellt, Genüge zu tun den Anliegen, die ihm von dorther entgegengebracht 
werden. Tut er das nicht, erweist er sich nicht als moralisch, als vernünftig, als völkischer Art und Aufgabe 
entsprechend, dann droht ihm schon heimlich die Kündigung. Er ist nun ein vielleicht sorgfältig und eifrig 
gepflegter aber eben doch ein domestizierter, ein gefangener und in fremden Dienst gestellter Glaube 
geworden! Und das umso mehr, wenn der Mensch in seiner Freiheit sich herausnimmt, jene dem Glauben 
gegenübergestellten menschlichen Möglichkeiten ihrerseits mit religiösem Glanz zu umgeben, sie auf eine 
göttliche Uroffenbarung zurückzuführen, sie mit der Ordnung der Schöpfung zu identifizieren oder noch höher 
hinauf: mit dem Gesetz Gottes oder schlieszlich ganz direkt mit dem heiligen Geist, der ja bekanntlich in uns 
allen lebe. [GA, a.w., 545n78 biedt een citaat van E. Hirsch, die het streven van de Deutsche Christen 
rechtstreeks op de Heilige Geest terugvoert]. Ist der Mensch wirklich in der Lage, seine eigene Bestimmung, so 
wie er sie zu verstehen meint, als Wort Gottes aufzufassen, wie sollte dann das Wort Gottes, das er im Glauben 
zu vernehmen meint, auf die Länge zu ihm dringen als Gottes Wort, wie sollte es ihm dann auf die Länge etwas 
anderes sein können als wiederum ein Wort, das er zu sich selber sagt, das er darum gestaltet entsprechend 
dem, was er sich selber zu sagen hat oder zu sagen wünscht. Er ist ein anderer geworden, dieser Glaube, der 
sich von der Vernunft, von der Kultur, von Volk und Staat her hat Schach bieten lassen, der sich nur noch in 
diesem Gegenüber vernehmen lassen kann. Er wird sich – von jenem anderen Ursprung her verstanden und 
bekannt, erklärt und verkündigt – auch beim besten Willen darstellen und erweisen als derjenige Glaube, in 
welchem der Mensch Gott und den Mammon dienen kann und dann auch tatsächlich dienen musz. Die der 
Reformation entgegengesetete Richtung ist, wo man sie einmal eingeschlagen hat, früher oder später noch 
immer darin sichtbar geworden, dasz man der Reformation im Glauben und im Leben tatsächlich ganz fremd 
werden muszte. ‘Fällt der Mantel, so musz der Herzog nach!’ [uit: Schillers Verschwörung des Fiesco (1783), 
hier bedoeld als: alleen de schijn bestaat dan nog.] Hat man jene Richtung einmal verloren, dann wird man auf 
die Länge auch vergeblich orthodox sein wollen. Wie sollte man dann, um nur die vier erwähnten Punkte 
nochmals zu nennen, in Sachen der Autorität der heiligen Schrift, in Sachen der Erbsünde, in Sachen der 
Rechtfertigung, in Sachen der Prädestination noch so lehren können, wie es die Reformatoren getan haben? 
Wird man ihre Lehre, die so von ganz anderswoher kam, dann überhaupt noch verstehen können? Wird sie 
einem nicht notwendig, zuerst heimlich und dann offen, absurd erscheinen müssen? Wird man sie nicht auf der 
ganzen Linie umbiegen und abschwächen müssen – bis sie ungefähr wieder so lautet, wie sie im Katholizismus, 
von dem die Reformation ausgegangen war, gelautet hatte und bis heute lautet? Ist die Trennung vom 
Papsttum dann noch rechtmäszig und notwendig? Wir können nur sagen: Ja, so haben sich die Dinge noch 
immer abgewickelt, wo man die reformatorische Richtung, die der Freiheit Gottes genug tun wollte, verloren 
hatte zugunsten der anderen Richtung, die der Freiheit Gottes und der Freiheit des Menschen miteinander 
genug tun will, um im Ergebnis allein der Freiheit des Menschen genug zu tun. Es entsteht dann wirklich etwas 
ganz, ganz Anderes: ein anderer Glaube, ein anderer Christus, eine andere Predigt, ein anderer Geist, eine 
andere Kirche. Mag man dann streiten darüber, ob man diese andere Kirche lieber als Humanitätskirche oder 
lieber als Volks- oder Staatskirche ausziehen will, ob sich ihre Predigt besser am Einzelnen oder besser an der 
Gemeinschaft orientiert. Unnützer Streit! Die Kirche der Reformation wird sie, die nicht aus der Entscheidung 
für den christlichen Glauben, nicht aus dem Worte Gottes geboren ist, so oder so nicht mehr sein, sondern so 
oder so eine Kirche der heimlich oder auch offen triumphierenden natürlichen Theologie, des Optimismus, der 
Werkgerechtigkeit, des menschlichen Übermuts, der nie gröszer ist als wenn er auch noch religiös wird – eine 
Parallele zum Papsttum trotz alles antirömischen Geschreis, das man in ihren Hallen da und dort noch immer 
vernehmen wird.”  



64 

kan met alle zekerheid beweren en met mathematische nauwkeurigheid bewijzen dat de 

grote theologisch-kerkelijke catastrofe, die zich voor onze ogen in de Duitse evangelische 

kerk voltrekt, onmogelijk zou geweest zijn als de drie woorden: “filium ejus unicum” in de 

zuivere opvatting van de Niceense triniteitsleer voor de Duitse kerk niet reeds meer dan 

tweehonderd jaar in een baaierd van quasi-onschuldige omduidingen, die er intussen de 

spits [van] afbraken, waren verloren gegaan. Men moest zich door deze catastrofe in de 

evangelische kerken en vooral ook in de theologische faculteiten van de andere landen, waar 

men ten aanzien van het trinitarische dogma waarlijk niet op betere wegen gaat,231 

waarachtig eindelijk laten waarschuwen. De minste afwijking opent opnieuw de weg voor de 

zeer-verheven of ook zeer-wrede demonie van de heidense religiositeit.232 

Het christelijke geloof staat en valt nu eenmaal hiermee dat God en alleen God, niets dan 

God en niets naast God, zijn object is. Verwerpt men de bijbelse leer dat Jezus Christus Gods 

Zoon en wel Gods enige Zoon is en dat dus alle Godsopenbaring en alle verzoening tussen 

God en mens in Hem is besloten en samengevat – en spreekt men dan toch verder over 

“geloof” in Jezus Christus, dan gelooft men in een tussenwezen, dan juist komt men dus in 

de metafysica terecht en dan is men heimelijk reeds van het christelijke geloof afgevallen en 

teruggezonken in een polytheïsme dat in de oprichting van een bijzonder geloof aan God-de-

Vader en aan de Schepper en in de pretentie van bijzondere openbaringen van de Geest 

verder vruchten voortbrengen zal zaad-zaaiende naar zijn aard [Gen. 1: 12].233 De 

verkondiging van dit polytheïsme kan stellig in menige van haar gestalten een stuk wijsheid 

en een sympathieke geestesbeweging zijn, kan ook wel lange tijd en bij brede scharen goede 

weerklank vinden. Werkelijke troost en werkelijke levensleiding, het Evangelie van Gód en 

 
231 Zeer veel ook te onzent heet sinds jaar en dag onweersproken “orthodox”, wat toch op dit centrale punt 
afwijkt. Met al ons Nederlandse geharrewar zijn we toch met de term “orthodox” niet zuinig. Wie wordt er al 
niet geacht “rechts” te staan? Te zeggen dat Jezus “de openbaring” van God is of “de gezondene des Vaders” is 
een zeker summum of minimum van rechtzinnigheid, maar dan toch minstens een minimum dat 18-karaats 
geacht wordt. Wat hier alles te vragen overblijft – och, men is reeds moe vóór men er goed en wel mee 
begonnen is. Vele theologische! studenten met name leven nog altijd in een ressentiment tegen het dogma en 
de dogmatische bezinning. Het is hier niet de plaats uit te weiden over de mogelijke of waarschijnlijke gevolgen 
die ons beangstigen. Het zal de kerk in haar geheel en de gemeenten, haar vrijheid, haar arbeid duur te staan 
komen, dat is zeker. Reeds Athanasius (Contra Arianos III c. 16, c. 52) heeft de Arianen polytheïsme verweten. 
Hij speurde daar het heidense idealisme. Terecht noemde Danaeus het afgoderij (idololatria) Christus naar zijn 
mensheid te aanbidden. Met ongeveer dezelfde woorden wijzen Voetius en Hoornbeek deze dwaling af. Men 
ziet, het ligt in de gereformeerde lijn liever vlak langs de Scylla van het nestorianisme te varen dan ook maar in 
de buurt van de Charybdis van het monofysitisme (vgl. Gomarus, De scientia Christi, Opera Theologica Omnia, I, 
196, 201, Brakel, Redelijke Godsdienst XVIII, 19, d'Outrein, Over de Heid. Cat., 732, Voetius, Disputationes 
selectae II, 325). Barth, Prolegomena, 135 [GA II/1982, 175-177]: “De ‘menselijke natuur’ van Christus is 
volgens het goede, en vooral door de gereformeerde theologie consequent vastgehouden inzicht van de 
vaderen, een schepsel van de drievuldige God, geschapen en aangenomen om het vat en voertuig van de zich 
openbarende Persoon van God te zijn, maar een schepsel en als zodanig niet de Openbaarder zelf. De 
‘historische Jezus’… de ‘schönster Herr Jesu’ van de mystiek en van het piëtisme, de mond van de wijsheid en 
mensenvriend van de ‘Verlichting’, het inbegrip van een ‘verhoogde’ menselijkheid (volgens Schleiermacher) 
enz. – deze Jezus is een lege troonzetel zonder koning, welks verering, al is zij nog zo warm en nog zo oprecht, 
schepselvergoding betekent en niets anders.” *Scylla en Charybdis zijn twee gevaarlijke zeemonsters 
waartussen Odysseus’ schip veilig moet laveren in Homerus’ Odyssee, boek XII. De uitdrukking is gaan 
betekenen: ‘schipperen tussen twee kwaden’. ‘Schönster Herr Jesu’ is een hymne uit de rooms-katholieke 
traditie (1677), tekst- en toondichter onbekend, opgenomen in Gotteslob als lied 364. 
232 *Deze zin staat niet in Credo. 
233 *Deze verwijzing naar Genesis 1 is van M. 



65 

de Wet van Gód, zal echter uiteraard in deze verkondiging zwak en al zwakker te horen en te 

verkrijgen zijn. De kerk van Jezus Christus als de vergadering van de verloren en geredde 

zondaren zal door deze verkondiging al minder gebouwd worden. Hoe zou het ook anders 

kunnen dan dat deze verkondiging daar waar de grote beslissingen moeten vallen door deze 

dwaling diep in haar binnenste machteloos gemaakt wordt? Een bezonnen dogmatiek zal 

juist hier achtgeven en waarschuwen. Zij zal niet nalaten de gehele kerk dringend te vragen 

zich toch hierop te bezinnen dat de grond waaruit zij geworden is en waaruit zij alleen leven 

kan, de onontkoombaar strenge en harde kennis-en-erkentenis is dat “niemand de Zoon 

kent dan de Vader en niemand kent de Vader dan de Zoon en wie het de Zoon zal willen 

openbaren” (Matth. 11: 27). 



66 

[VI] DOMINUM NOSTRUM: ONZE HEER 

 

1 

Wij kunnen nu al dadelijk van de waarheid van het in de vorige voordracht gezegde de proef 

nemen bij deze woorden: Dominum nostrum. De benaming toch van Jezus Christus als de 

Heer is in de christelijke kerk nog nimmer werkelijk in kwestie gesteld. De benaming! want 

wie dat zou willen doen, zou tegen vele honderden van nieuwtestamentische plaatsen dwars 

moeten ingaan. Maar wat betekent dat: Heer? Er zijn vele heren in de wereld, kleine en 

grote, goede en boze. Is Jezus een van de vele heren in de wereld, is Hij in de grond slechts 

op zulk een wijze Heer als ook anderen heer kunnen zijn, dan is onmogelijk in te zien volgens 

welke beslissende noodwendigheid juist Hij en alleen Hij “onze Heer” zou wezen. Dan moet 

men aannemen dat nog ettelijke andere koningen hun heerschappij over ons proclameren 

en gaan uitoefenen. Dan is als waarschijnlijk te onderstellen dat wij, terwijl wij Jezus Christus 

onze Heer noemen, bewust of onbewust reeds lange tijd en op de meest uiteenlopende 

gebieden van ons leven ook nog gans-andere koningen hébben. De belijdenis “Jezus Christus 

onze Heer” is dan een misschien goed, oprecht en vroom gemeende, maar in de grond toch 

polytheïstische belijdenis. Ons geloof aan deze Heer is dan niet méér dan datgene wat een 

goed, oprecht en vroom geloof in het algemeen, gegeven de ons bekende wereld, zijn kan. 

En dan is ook de verkondiging van deze Heer niet méér dan een ernstig, religieus woord, 

gelijk het uit zeer ernstige beweegredenen in deze wereld op velerhande wijze uitgesproken 

worden kan en inderdaad op de eerbiedwaardigste wijze uitgesproken wordt.234  

Intussen kan het geen vraag zijn dat de benaming van Jezus Christus als Kurios, als Heer, in 

het symbool en in die honderden nieuwtestamentische plaatsen lang vóór het concilie van 

Nicea anders en wel principieel anders bedoeld is. De nieuwtestamentische getuigen hebben 

weliswaar ook geweten en erkend wat immers geen mens loochenen kan, dat er vele heren 

in de wereld zijn, kleine maar ook grote, boze maar ook goede. Vooral de apostel Paulus 

heeft daarmee gerekend in alle nuchterheid en in grote openhartigheid daarover 

gesproken.235 Wanneer hij dan desniettegenstaande Jezus Christus de éne Heer noemt (1 

 
234 Juist omdat het over de hele linie van het dogma om het gans-andere gaat, is het zonder krampachtigheid, 
aanpassing, minutieuze afweging van waarheidselementen mogelijk ook ten aanzien van de religieuze 
denkwijzen “ere te geven wie ere toekomt” (Rom. 13: 7). Maar dat betekent niet dat wij bijv. Emanuel Hirsch’ 
Jesus [Christus], der Herr [Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1929] zouden laten gelden als zuivere leer 
aangaande het “Dominus noster”. *Het laatste zinsdeel staat niet in Credo. 
235 Bijv. Rom. 8: 38, Ef. 1: 21, 2: 2, 3: 10, 6: 10, 6: 12, Kol. 1: 16, 2: 15. Vgl. [J.] De Zwaan, Imperialisme van den 
oud-christelijken geest, [Haarlem: Bohn 1919] 328vv., Antieke Cultuur, om en achter het NT, [Haarlem: Bohn 
1918] 59v., 91v., 125v. [4887] De “goede” machten zijn in onze tijd de politieke bewegingen met hun 
absolutistische heilsbeloften (vgl. C.C. Bry, Verkappte Religionen. Gotha[: Klotz 1925], 109vv.). [5669] “Alle 
Bewegungen unserer Zeit treiben Mission und erweisen sich hemmungslos als Religion durch ihre Behauptung, 
Ich-sucht zu überwinden und Dämonie zu bekämpfen. Sie alle haben ihre Orthodoxie und ihre charitative 
Praxis, treiben hierarchisch Verfolgung, rühmen die Intoleranz der Liebe und wollen durch Gewalt – 
systematisch und politisch – wenn nicht ein goldenes Zeitalter der Gewaltlosigkeit herbeiführen so doch im 
strengen Berufseinsatz die Vormacht des Guten begründen. Das Sterben des Ich zu organisieren und seine 
Wiedergeburt kulturell fruchtbar zu machen – das verheiszen und betreiben alle!” H.M. Müller, Macht und 
Glaube. [München: Kaiser] 1932, 241. [7678] Geestig zegt Goethe: “Wir streben nach dem Absoluten / Als nach 
dem allerhöchsten Guten / Ich stell’ es einem jeden frei / Doch merkt ich mir vor andern Dingen / Wie 
unbedingt, uns zu bedingen / Die absolute Liebe sei.” [epigram ‘Dem Absolutisten’, in: Gedichte (Ausgabe 
letzter Hand 1827), 589. *Laatste zinsdeel niet in Credo. 



67 

Kor. 8: 6), heeft hij niet bedoeld deze Heer enkel aan de top van de piramide, gevormd door 

deze vele heren, en dus ten slotte aan hun zijde te stellen, maar hij wil deze Heer 

uitdrukkelijk aan de zijde van de Vader stellen. “Heer” zijn in de zin waarin Paulus dat van 

Jezus Christus zegt, betekent volgens dezelfde tekst: degene zijn “door welke alles geworden 

is”. Het betekent Schepper zijn, gelijk het op een andere wijze de Vader toegeschreven 

wordt.236 Tot heerlijkheid van God de Vader (zo lezen wij Fil. 2: 10v.) zal alle knie zich buigen 

van degenen die in de hemel en die op de aarde en die onder de aarde zijn en alle tong zal – 

ter ere van God de Vader – belijden dat Jezus de Heer is. Dat reikt duidelijk en bewust verder 

dan de zin waarin in de gelijktijdige hellenistische godsdienstvormen een cultus-god237 ‘Heer’ 

van de cultus-genoten, of de Romeinse keizer ‘Heer’ heette van het als alomvattende cultus-

gemeenschap gedachte wereldrijk.238 Alle knie, alle tong heet het hier, om zo uitdrukkelijk 

ook de hoogste en diepste gebieden van de schepping mede te betrekken in deze uitspraak. 

Slechts één godsdiensthistorische parallel komt hier ernstig in aanmerking, namelijk de 

gebruikelijke Griekse vertaling van de oudtestamentische Godsnaam: Kurios betekent 

Jahwe.239 Maar deze parallel verbiedt ons volstrekt de benaming “Heer” anders dan streng 

monotheïstisch op te vatten. Vanuit het Nieuwe Testament gezien is het zowel naar vorm als 

naar inhoud zeer wel te rechtvaardigen dat de Niceense geloofsbelijdenis ook bij het woord 

“Dominum” het woord “unum” invoegt, opdat het geheel van de benaming zou komen te 

staan in één rij en op één plan met de andere formules die daar gebruikt worden tot zeker-

stelling van de kennis van de Godheid van Christus. Christus’ heerschappij betekent Zijn 

goddelijke actie. Heer-zijn betekent God-zijn.  

 

2 

Maar nu mag en moet ook de dialectische omkering onze aandacht trekken: de Godheid van 

Christus beduidt het Heer-zijn van Christus. Men heeft reeds meermalen aan het 

apostolicum het verwijt gemaakt dat het zo zonderling objectief en historisch is gehouden, 

dat het speciaal in het tweede artikel nauwelijks iets zegt over de voor het christelijke geloof 

toch zo beslissende betekenis van het leven van Jezus voor ons leven, ook niet over de 

betekenis van Zijn persoon en Zijn werk voor de zijnen. Ware dit oordeel juist, dan zou 

Luther zich schuldig gemaakt hebben aan een gewelddadige inlegkunde, toen hij juist deze 

woorden: “onze Heer” tot richtsnoer maakte voor zijn gehéle uitlegging van het tweede 

 
236 “Op een andere wijze”, vgl. KD I, 464vv. 
237 Vgl. W. Bousset, Kurios Christos. [Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1913] 32vv., 115vv. A. Deiszmann, 
Paulus. [Tübingen: Mohr ²1925] 90v., onderscheidt “Kult-titel” en “Kultus-titel”. [742] 
238 Vgl. P. Wendland, Die hellenistisch-römische Kultur (usw) [Tübingen: Mohr] ³1912, 147vv., 406vv., E. 
Bickermann, Die römische Kaiserapotheose, [Leipzig/Berlin:] Teubner (Archiv für Religionswissenschaft) 1929, 
nog steeds waardevol: Bruno Bauer, Christus und die Cäsaren. [Berlin: Grosser 1877] 
239 Vgl. Barth, KD I, 423, 445v. (ook 335v.). Dat is ook de enige grond en rechtvaardiging van het gebed tot 
Christus, en dit gebed (vgl. Plinius-plaats) [is] het kenteken van de gemeente. Vgl. de Kurios-naam in Rom. 10: 
9, 1 Kor. 12: 3, 2 Kor. 4: 5, Kol. 2: 6 (maar ook: 1 Kor. 16: 22: Maranatha). Dat de naam onder hellenistische 
invloed ontstaan zou zijn, ontkent o.a. Hermann Sasse in een betoog in Theologische Blätter, oktober 1928. Vgl. 
M. Dibelius, Geschichtliche und übergeschichtliche Religion [im Christentum], [Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht 1925] 80v. En kuriooi (in de Heer) bijv.: Rom. 16: 2, 8, 13, Ef. 6: 1, Fil. 2: 29, 1 Tess. 5: 12, 1 Kor. 15: 58, 
2 Kor. 2:  12, Ef. 6: 21. *Plinius-plaats: brief 96 (geschreven ca. 112) van de politicus Plinius de Jongere aan 
keizer Trajanus in hun correspondentie over de christenen, waarin o.a. uitgebreid gesproken wordt over het 
christelijke bidden. Moderne kritische editie van Roger Mynors, Pliny the Younger Epistularum Libri Decem. 
Oxford University Press 1963. 



68 

artikel en deze woorden aldus verstond: “ik geloof, dat Jezus Christus… mijn Heer is, die mij 

verlost heeft… opdat ik Hem tot een eigendom zij en in Zijn rijk onder Hem leve en 

Hem diene…”240 Vooral wanneer wij letten op het feit dat de formule “Jezus Christus onze 

Heer” misschien de oorspronkelijke, alomvattende vorm van de geloofsbelijdenis, in ieder 

geval een van zijn oudste bestanddelen is geweest, zullen wij niet kunnen beweren dat 

Luther, ook zuiver historisch beschouwd, zich heeft vergist door deze ongetwijfeld praktisch 

zeer inhoudsrijke formule in het middelpunt van zijn uitlegging van de belijdenis te stellen. 

Laat men haar inhoud en gestalte waarlijk gelden – natuurlijk onder de hierboven 

omschreven vóóronderstelling dat het woord “Heer” hier het volle gewicht van het woord 

“God” heeft – dan blijkt inderdaad dat deze benaming niet slechts de algeméne noemer en 

de éne sleutel is voor alles wat nog verder over Christus gezegd zal worden, maar eveneens 

en tegelijk het éne teken-en-zegel waardoor bevestigd wordt dat alles wat over Christus 

gezegd wordt een ethische strekking241 heeft, betrokken is op ons menselijke leven. Met de 

woorden “Dominum nostrum”, onze Heer, wordt werkelijk de inhoud, niet alleen van het 

tweede artikel, maar van het gehele symbool, van aangezicht tot aangezicht tegenover het 

woord: credo! geplaatst, wordt dit “ik geloof!” gevuld als erkentenis van een over het 

werkelijke bestaan van de mens reeds gevallen, goddelijke Beslissing, wordt het echter ook – 

en wel als zodanig, tegelijk mét de akte van deze erkentenis – zelf gevormd tot een 

religieuze, zedelijke, ja politieke beslissing en keuze van de mens, die dit in volle ernst 

zeggen zou: credo! Hoe zou het anders zijn wanneer het waar is dat wij in Jezus Christus 

geloven als in onze Heer? 

 

3 

Dat Jezus Christus onze Heer is, dat wil allereerst zeggen dat Hij autoriteit en macht over ons 

heeft242 gelijk een Heer over zijn knechten. Hij leerde hen als een die “ex-ousia”, macht, 

 
240 *Kleine Catechismus. het tweede artikel. Belijdenisgeschriften van de PKN, 67. 
241 Ook dit onderscheidt de dialectische theologie van elke orthodox-systematische, dat er geen locus is die 
zonder ethische strekking is. Iets dergelijks heeft ook Chantepie de la Saussaye Sr. en Gunning voorgezweefd. 
Het behoort trouwens tot de wezensstructuur van het calvinisme: “de oud-gereformeerde belijdenis berust op 
de vooronderstelling dat de kerk in dit opzicht iets te zeggen heeft. Kennis van het dogma heeft bij de vaderen 
met abstracte gnosis niets te maken. Zij is van huis uit ethos. Op de ganse wereld, op de ganse stad wordt door 
het bekend-geworden ‘parole de Dieu’ beslag gelegd”. “Is de kerk (ten aanzien van het concrete leven der 
mensen) als een stomme hond, die zijn wakersplicht niet verstaat, dan is ook haar dogmatiek niets waard”. 
(Barth, Zwischen den Zeiten III, 331 [GA III/1990, 639]). 
242 Wellicht zou men hier willen vragen: macht, ook buiten het geloof om? Zo niet, dan zijn deze “ons” nader te 
bepalen, inderdaad, men moet deze bepalen als de gelovigen (of gelovenden), maar aangezien het geloof zelf 
de gave is van de Heer, is Hij het zelf die als Heer de grond legt van een leven waarin Hij als Heer tot gelding 
komt met zijn bevelsmacht. Deze zo men wil “zedelijke” macht heeft nu echter de zwaartekracht en het 
gewicht van de goddelijke scheppingskracht zelf. Dat is de zin van een passage gelijk de volgende (KD I, 322v.): 
“Wer nach der Bibel der Offenbarung Gottes teilhaftig und ihr gehorsam wurde, der hatte nicht Motive und 
Gründe dazu, der ist nicht belehrt und überzeugt worden, der folgte weder seiner Vernunft oder seinem 
Gewissen noch der Vernunft und dem Gewissen anderer Menschen – das Alles mochte auch geschehen, aber 
die Bibel spricht wenig davon und in dieser Sache ist nicht das wichtig – dem ist diese exousia 
entgegengetreten und ihr und niemand und nichts sonst hat er sich gebeugt. Er hat einem Befehl gehorcht”. Dit 
gaat klaarblijkelijk verder dan Calvijn…: “Nec alio respectu peculiariter in Christi personam competit Domini 
nomen, nisi quatenus medium gradum statuit inter Deum et nos” (Institutio II, 14, 3). *Vertaling A. Sizoo: “En de 
naam Here past ook in geen ander opzicht in het bijzonder op de Persoon van Christus, dan voor zover Hij 
Middelaar is tussen God en ons.” 



69 

volmacht, vrijmacht over hen oefent (Matth. 7 : 29). Hij maakt aanspraak op ons, hij beveelt 

ons, hij regeert ons en beschikt over ons. “Knechten” zijn echter in het taalgebruik van de 

heilige Schrift altijd slaven: zij zijn eigendom en bezit van hun heer, zij hebben geen eigen 

rechten, zij staan niet als zelfstandige personen tegenover hem, zij handelen niet alzo dat zij 

zichzelf rekenschap moeten geven en voor zichzelf verantwoord moeten zijn, maar Hém 

alleen zijn zij rekenschap en verantwoording schuldig. Hij heeft voor hen ‘betaald’,243 opdat 

zij uit vreemd bezit en vreemde dienst in Zijn bezit en in Zijn dienst zouden komen. En nu 

treedt de vóóronderstelling in werking dat de naam “Heer”, op Jezus toegepast, met de 

Naam van God ident is. Daardoor wordt het begrip van deze heerschappij verwijd in een zin 

waarvoor geen menselijk beeld en vergelijking meer bestaat. Alle menselijke heerschappij 

heeft ook een menselijk begin. Zij is afgeleide, eenmaal ontstane en gegroeide en in zover 

ons bestaan niét op een innerlijk-noodwéndige wijze omvattende heerschappij, maar de 

heerschappij van Christus is de heerschappij van de Schepper van ons leven en daarboven 

uit: van de Schepper en Bewaarder244 van het nieuwe leven dat het “onze” heten kan, omdat 

wij ín Hem van zonde en dood gered zijn. Zij is dus, of wij het erkennen of niet,245 een 

heerschappij die onmiddellijk ons bestaan als zodanig raakt en dat bestaan als gehéél omvat, 

een heerschappij waarvan wij nimmer bij een hogere instantie in hoger beroep kunnen gaan, 

omdat wij zonder haar in het geheel niet zouden leven en, indíen wij ook leefden, zonder 

haar een verlóren leven zouden leven. 

Verder is het volgende te bedenken: alle menselijke heerschappij is246 naar binnen begrensd 

door de vrijheid van de gedachten, van het geweten, van het hart van de beheersten. Er is 

altijd vloekwaardige tirannie in het spel wanneer menselijke heerschappij deze grens niet 

eerbiedigt, wanneer zij zichzelf, juist om rechte heerschappij te zijn, deze grens niet stelt. De 

 
243 Zo gewoon de term “betalen” in de belijdenisschriften van de Reformatie is, zo ongewoon is zij in het NT. 
Wel komt het woord “gekocht” enige malen voor. De zin van deze beeldspraak, aan de slavenhandel in het 
algemeen of aan de sacrale loskoping van slaven in het bijzonder ontleend, is dan steeds het in de tekst 
aangegevene: dat de mens uit “vreemd” bezit overgaat in het bezit van God. 1 Kor. 6: 20, 7: 23 (vgl. Gal. 3: 13, 
4: 5). “Doulos” = slaaf, gelijk Paulus zich in de aanvangsgroet van menige brief noemt, heeft de neventoon van 
dit “vrijgekocht” en daardoor “gebonden” zijn (Kittel, Theol. Wörterbuch z. N.T., Band II, 279). 
244 *Credo: ‘Inhaber’. 
245 Men komt ook hier dus met de onderscheiding van “wil des besluits” en “wil des bevels” niet uit: ook wat 
men dan de “zedelijke macht” van Christus noemen wil, is heerschappij die ons aangaat ook in onze 
ongehoorzaamheid. Vgl. KD I, 208, vanaf: “…dasz es also ganz unmöglich ist dieses Zusammensein (van 
goddelijke beslissing en zelfbeslissing van de mens) gleichsam von einer ‘höheren’ Warte aus zu überblicken”... 
tot en met 210: “es ist aber umgekehrt das Werk der menschlichen Selbstbestimmung, dem dies widerfährt, 
was ihm auch damit widerfahren möge”. 
246 is: feitelijk, niet alleen: behoort. Het is nodig dit goed vast te houden om het “an-sich” van de 
Christusheerschappij te verstaan. Dat de tiran deze grens feitelijk “niet eerbiedigt” wil niet zeggen dat hij haar 
in feite kan overschrijden. Bij “de Heer” is het omgekeerd! Inzicht in het wezen van de staat krijgt zo indirecte 
betekenis voor de dogmatische bezinning. Vgl. A. de Quervain, Die theologische Voraussetzungen der Politik, 
[Berlin: Furche 1931] 116v. [849] De theoretische grondslag van het tegendeel is door Hegel gelegd: “Der Staat 
ist als die Wirklichkeit des substantiellen Willens... das an und für sich Vernünftige... so wie dieser Endzweck 
das höchste Recht gegen die Einzelnen hat, deren höchste Pflicht es ist Mitglieder des Staates zu sein... der 
Grund des Staates ist die Gewalt der sich als Wille verwirklichten Vernunft... man musz die Idee, diesen 
wirklichen Gott, für sich betrachten” ([Grundlinien der] Philosophie des Rechts §258, ed. Lasson [1912] VIII, 
313vv.). Inderdaad zal zulk een Dominus als de absolute staat een filosofie nodig hebben die zich een doel stelt 
aan Hegels regel: “Die Philosophie verklärt das Wirkliche, das unrecht scheint, zu dem Vernünftigen” 
([Vorlesungen über die] Philosophie der Weltgeschichte, ed. Lasson [1920], 55). Ook hierin is deze filosofie dan 
het contrastmatige schaduwbeeld van het Woord van God. 



70 

heerschappij van Christus daarentegen wil waarlijk en waarachtig – en vóórdien is er voor 

ons geen rust – opzettelijk en stelselmatig een heerschappij over en in onze meest eigen en 

vrije gedachten zijn, wil een macht niet alleen over onze woorden en daden, maar juist over 

ons hart en ons geweten uitoefenen. 

Eindelijk stelle men zich klaar voor ogen: alle menselijke heerschappij heeft een grens en 

eind, al ware het slechts in de dood van de beheersten, aan gene zijde waarvan zij hen zeker 

niet begeleiden zal. God zij dank dat het zo is, zullen wij zeggen, want nog geen menselijke 

heerschappij heeft het bestaan aan te tonen dat zij het recht heeft op mensen gehéél, dat is: 

als heersend over leven en dood beslag te leggen. Van de heerschappij van Christus 

daarentegen geldt – en geldt wettig – het woord: “Hij zal koning zijn over het huis Jakobs in 

eeuwigheid en Zijns koninkrijks zal geen einde wezen” (Luk. 1: 33). Want zij is, in 

onderscheiding van alle andere heerschappijen, de alleen ware en de alleen waarlijk 

werkzame heerschappij. Zij is als “basileia tou theou”, het Rijk waarvan alle andere rijken 

slechts armelijke en scheefgetrokken schaduwbeelden zijn. Zij blijft daarom bestaan als (en 

omdat) alle machtigen (en alle terecht) van de tronen afgetrokken worden (Luk. 1: 52). Om 

de telkens vernieuwde oprichting van deze heerschappij zullen de beheersten van deze 

aarde, wanneer zij tenminste bekennen wat tot hun vrede dient, alle dagen moeten bidden 

en smeken: Uw Rijk kome!247 

 

4 

Wij zien uit deze aanduidingen reeds dat ons tegenover deze heerschappij, die wij met 

credo, ik geloof, erkend hebben, geen uitweg of schuilplaats overblijft, ook niet al zouden wij 

die op nog zo waardige, schone of vrome wijze zoeken. Wij kunnen bijvoorbeeld ons 

lichamelijke bestaan niet van ons zielsleven scheiden, om dan de heerschappij van Christus 

slechts als een innerlijke, geestelijke, onzichtbare te laten gelden.248 Christus is als Degene 

dóór wie alle dingen geschapen zijn de Heer van de gehele mens en wordt óf als zodanig óf 

in het geheel niet erkend. Wij kunnen verder ons natuurlijke, bovenpersoonlijke 

levensgeheel, wij kunnen het veld van de menselijke cultuur (of wan-cultuur), waarop wij 

immers, hoe dan ook, altijd staan geworteld, in vertwijfeling noch in trots opvatten als een 

 
247 “Eltheto”… [“kome”:] hier blijkt ook weer hoe eenzijdig het is om Barths opvatting van de basileia als 
‘eschatologisch’ op te vatten. Zelfs wanneer het in de Römerbrief (die overigens niet meer als volwaardig 
bewijsmateriaal te citeren is) heet dat het Evangelie “restloos eschatologisch” is, moet men, om het te 
verstaan, niet een begrip ‘eschatologisch’ gaan hanteren dat Barth steeds heeft afgewezen (bij gelegenheid in 
al te grimmige woorden als “theatralischer Spektakel” enz.). In welke zin dan wel? Daarvoor zie men o.a. 
Voordracht XVI §2, 186v. De keerzijde, dat alle machten terecht van de tronen afgetrokken worden, hangt 
samen met een geschiedenisbeschouwing die sinds de Römerbrief waarlijk niet tammer geworden is. Men zie 
bijv. Römerbrief, 51 [GA II/2010, 111]: “Geschichte ist das Spiel der vermeintlichen Vorzüge des Geistes und der 
Kraft der einen vor den andern, der durch die Ideologie von Recht und Freiheit heuchlerisch verhüllte Kampf 
ums Dasein, das Auf- und Abwogen alter und neuer Menschengerechtigkeiten, die einander gegenseitig an 
Feierlichkeit und Nichtigkeit überbieten… Ein Tröpflein Ewigkeit hat mehr Gewicht als das ganze Meer der der 
Zeit unterworfenen Dinge… Am Maszstab Gottes gemessen verlieren die Vorzüge der Menschen ihre Höhe, 
ihren Ernst, ihre Tragweite… Die Täler werden erhöht, die Hügel erniedrigt… Die Menschen treten in eine Linie. 
Ihr ‘Verborgenes’ steht im Gericht vor Gott, aber vor Gott allein... Die Aufdeckung des Unsinns ist auch die 
Offenbarung des Sinns”. 
248 Gelijk nog Luther in het traktaat: Von der Freiheit eines Christenmenschen, waar de onderscheiding van een 
“buitenmens” en een “binnenmens”, waartegen Kohlbrügge later zo toornen zou, inderdaad een bedenkelijke 
rol speelt. 



71 

gebied waarin andere wetten en andere ordinantiën gelden dan in het gebied waar wij als 

zondaren voor de genadige God staan.249 Het Koningschap van Christus is niet alleen-maar 

zogenaamd religieus, het is uiteraard, op en voor zichzelf reeds, een zedelijk, ja een politiek 

koningschap – want “de akker is de wereld”250 (Matth. 13: 38). En juist in ons gegeven, 

wereldse bestaan met al zijn werkelijke of vermeende noodwendigheden zijn wij, 

daargelaten wat dat in elk bijzonder geval concreet moge inhouden, toch in ieder geval 

verantwoordelijk gesteld voor de God van alle genade, die wij met de kerk belijden als 

“Dominus noster”.251 Wij kunnen verder aan het recht van deze koninklijke heerschappij 

onmogelijk voldoen door een of ander speciaal, zij het nog zo diep, oprecht en levendig, 

enthousiasme, een geestdrift bij momenten of, voor zover dat gaat, een geestdrift als 

levenshouding.252 Want deze heerschappij eist gehoorzaamheid. Zij voltrekt zich weliswaar 

in de geest, maar deze geest is niet de een of andere geest, maar de Geest van Christus. 

“Doch wie de Geest van Christus niet heeft, die is de zijne niet" (Rom. 8: 9). En of de geest 

die ons drijft de Geest van Christus is, daarover hebben wij niet te beslissen, daarover beslist 

Hijzelf in eigen persoon. Wij zullen Hem altijd weer moeten vragen: hoe het staat met de 

geest waardoor wij gedreven worden, wij zullen zijn Geest steeds opnieuw moeten zoeken 

in zijn Wóórd, wij zullen Hem om zijn Geest steeds opnieuw moeten bidden.253 

Dit is verder géén erkenning van Zijn koningschap wanneer wij eigenmachtig wel één van de 

elementen van deze heerschappij laten gelden, om ons aan het andere openlijk of heimelijk 

te onttrekken. Wij kunnen bijvoorbeeld ons niet daartoe bepalen dat wij ons door Christus 

laten tróósten door de toezegging dat ons in Hem onze zonden vergeven zijn en het eeuwige 

leven zekerheid mag zijn voor ons. Dat zou wel een gevuld, maar geen gevórmd belijden zijn 

en dus geen belijden waarop de koningsheerschappij van Christus haar stempel heeft 

gedrukt. In deze begrenzing zou immers een eigenwilligheid en eigenmachtigheid liggen 

 
249 Afgewezen wordt hier elke opvatting waarbij de “Eigengesetzlichkeit” bijv. van het economische leven niet 
als voorlopige ervaring, maar als definitieve structuur wordt voorgesteld. Een zekere “Eigengesetzlichkeit” is te 
erkennen, in dezelfde zin als het bestaan van de “machten” en “overheden” door Paulus wordt erkend. 
250 Belangrijke parallel met het hier gestelde is wat Martin Buber voordraagt in zijn voor de gehele 
oudtestamentische wetenschap stellig baanbrekend werk: Das Kommende I, Königtum Gottes (Berlin[: 
Schocken] 1932 [853]), over de vervorming van de theocratie-idee bij Israël, hoe namelijk de vergeestelijking 
daarvan tot religieuze en ethische categorie niet alleen vooruitgang, maar ook verarming betekent tegenover 
de “unmittelbare”, “primitive”. Vgl. ook Hermann Kutters boek over Jeremia: Mein Volk, [München: Kaiser] 
1930, 38vv. Geen wonder dat Hans Michael Müller als nationaalsocialist en “Duits-christen” bij hoog en bij laag 
beweert dat de israëlitische profetie ons – “den Willen zur Macht vorausgesetzt” – geen licht geeft. Macht und 
Glaube, 435vv. (conclusie 442) en de stelling lanceert: “Der Kampf zwischen Evangelium und Cäsar entsteht nur 
bei öffentlichen Zwang, der Gottheit eines Kaisers oder eines Staatsprinzips öffentlich zu opfern”, 458. 
Daarentegen zegt Peter Brunner: “Es gibt zwar innerhalb der christlichen Kirche kein den Nächsten bindendes 
politisches ‘Du sollst’. Aber es gibt innerhalb der christlichen Kirche ein dem anderen unbedingt bindendes 
politisches: ‘Du sollst nicht’… Die Gehorsamsverweigerung gegen den omnipotenten Staat kann unbedingte 
Pflicht der christlichen Gemeinde werden, überall da, wo die gebietende Macht die Tatsache, dasz sie von Gott 
her begrenzt ist, in ihrem Verhalten nicht mehr respektiert, gilt das Wort: Du sollst Gott mehr gehorchen als 
den Menschen” (Zwischen den Zeiten 1932, 145vv.). *Hans Michael Müller (1901-1989) was evangelisch 
theoloog en actief in de Deutsche Christen, o.a. als naaste medewerker van rijksbisschop Ludwig Müller. 
251 *Laatste bijzin niet in Credo. 
252 *Deze bijzin niet in Credo. 
253 Vgl. Lukas 18: 1, Rom. 8: 26, Matth. 5: 3. Dit is het theologische tegendeel van het element van de 
existentiële wijsheid dat bij Heidegger “Entschlossenheit” heet (Sein und Zeit, 60vv.), met welk woordsymbool 
hij een van de meest kenmerkende trekken van onze tijd heeft uitgedrukt. 



72 

tegenover deze heerschappij, waardoor wij ons aan haar niet slechts gedeeltelijk, maar 

geheel en al zouden onttrekken. Het kan ons toch niet verborgen gebleven zijn dat Christus’ 

heerschappij juist betekent dat wij in feite bevrijd, dat is echter: van een valse dienst tot de 

rechte dienst bevrijd werden (Rom. 6: 19),254 dat wij in Christus gerechtvaardigd worden, om 

als gerechtvaardigden onszelf in Hem te laten heiligen, dat is: te laten opwekken, te laten 

binden en te laten leiden. Wij zullen niet kunnen loochenen dat wij in en mét het Evangelie 

ook de Wet gehoord hebben – tenzij wij ook het Evangelie niét gehoord hebben, tenzij 

tezamen met de toorn van God ook Gods gerechtigheid255 in Christus voor ons tevergeefs 

zou geopenbaard zijn. 

Anderzijds kunnen wij ons er niet toe bepalen ons door Christus, gebod en vermaning tot 

ordening en vorming van ons leven te laten geven. Dan zou omgekeerd weliswaar een 

gevormd, maar geen gevuld belijden aan de dag treden, een belijden waarop al evenmin256 

de eigenaardige, alomvattende koningsheerschappij van Christus haar stempel heeft gezet. 

Ook in deze begrenzing zou een beslissende en alles verwoestende eigenwilligheid en 

eigenmachtigheid liggen tegenover deze heerschappij. Wij zijn immers in het geheel niet 

mensen die in staat zijn Christus’ geboden ook maar te kunnen hóren – tenzij wij door de 

aanvaarding van de schuldvergiffenis onze gehele existentie en al onze verleden én 

toekomstige werken in het Gericht en onder de Genade van God hebben laten257 stellen. Zijn 

wij niet met Christus gestorven – en dit: ook de tóekomst in het Gericht en onder de Genade 

te laten stellen is eerst waarlijk stérven258 – zo zullen wij onmogelijk met Hem kunnen leven. 

Hebben wij het Evangelie niet gehoord, dan zullen wij nimmermeer de Wet kunnen horen.259 

De wet die wij zonder het Evangelie, buiten de Genade om horen, is zeker niet Gods wet.260 

Wij zullen dan ook even zeker de wet van God niet vervullen, niet omdat zij ons te hard en te 

zwaar is, maar omdat wij van haar in het geheel geen kénnis hebben. Kenden wij haar, dan 

zouden wij ons aan Christus vastklemmen261 in Wie de wet vervuld is en wij zouden als 

mensen die op genade aangewezen zijn en die zich daarop verlaten het “zachte juk”, de 

 
254 Hoe mensen, ook wanneer zij enkel de Römerbrief (werkelijk!) gelezen zouden hebben, konden aankomen 
met de zonderlinge vraag (die de laatste jaren plotseling verstomd is): “waar blijft de ethiek? wat komt er van 
de heiligmaking?” blijft een raadsel ten aanzien van bijv. de volgende passages: 188vv., 196v., 204v., 442v., 
476vv. [GA II/2010, 286vv. (Rom. 6: 12vv.), 297v. (Rom. 6: 16v.), 306v. (Rom. 6: 19), 614 (Rom. 12: 12v.), 657 
(Rom 13: 8vv.)] Men zal naar alle waarschijnlijkheid Barths ethiek, als die verschenen zal zijn (volgens het plan 
telkens aan het eind van de verschillende delen van de dogmatiek), te oordelen naar de dictaten die mij onder 
ogen kwamen voor het allerbelangrijkste van zijn werk moeten houden. Vgl. voetnoot 18n45. 
255 “Dikaiosunè” in paulinische zin, d.i. gerechtigheid als eenheid van gericht en genade, als de genade, die ons 
rechtvaardig verklaart in Christus. (Kittel, Theol. Wörterb. z. N.T. II, 204vv.). 
256 “Al evenmin”, omdat ook de genade van de vergeving een “Herrschaft-akt” is. 
257 “Hebben laten stellen”: niet: zich hebben gesteld. 
258 *Deze tussenzin staat niet in Credo. 
259 Dat dit een ramp is, deze waarheid komt ons tegen uit het gehele werk van de Joodse kunstenaar Franz 
Kafka, zie het stuk Vor dem Gesetz in de roman Der Prozeß [Berlin: Die Schmiede 1925] [3879], en het stuk: Zur 
Frage der Gesetze in de novellenbundel: Beim Bau der chinesischen Mauer. [Berlin: Kiepenheuer 1931] 
260 Zijn de ‘Tien Geboden’ dan niet Gods Wet? Zeker, maar die horen wij niet en ze zijn ook door Israël niet 
gehoord dan als woord van de genadige God van de verkiezing en het verbond. Vgl. Barth, ‘Das Halten der 
Gebote’, Zwischen den Zeiten 1927, 211vv. De wet, die niet is zegel en richtsnoer opkomend uit het 
Genadeverbond, wordt altijd weer (of het met deze wijsgerige woorden uitgedrukt wordt of anders) tot de idee 
van de “unendliche Aufgabe” (bijv. Hermann Cohen, Jüdische Schriften, [Berlin: Schwetschke 1924] II, 117). Het 
mensenleven houdt daarbij, ondanks de eeuwigheid van de taak, zijn immanente geslotenheid. 
261 *Beter: vastklampen. 



73 

“lichte last” (Matth. 11: 30) van Zijn geboden op ons nemen. Wij zouden verstaan wat [in] 1 

Johannes 5: 3 geschreven staat: “en Zijn geboden zijn niet zwaar”. 

 

5 

De grote, waarlijk van alle kanten dreigende verzoeking, het gevaar en de nood van het 

geloof tegenover deze heerschappij van Christus, bestaat eindelijk hierin dat wij haar zo licht 

in haar gehéél – terwijl wij haar aanspraak op totaliteit misschien zeer zuiver hebben 

begrepen – eenvoudigweg met onze eigen heerschappij verwisselen en verruilen. Het 

christelijke geloof is immers, zo lang de tijd van deze bedeling duurt, geloof-in-

aanvechting.262 Dit is de aanvechting dat de christelijke mens met zijn credo plotseling of 

geleidelijk ertoe komen kan dit zijn geloof zélf te vullen en zélf te vormen in plaats van het te 

laten vullen en vormen. Dit is de aanvechting van het geloof, dat het eensklaps zichzelf kan 

verliezen, dat is: zichzelf voor een menselijke onderneming, werk, kunststuk en stelsel kan 

houden, waarbij Christus nog juist goed genoeg is om zijn met hartstocht geciteerde naam 

daaraan te geven, een verwisseling en verruiling waardoor hij reeds lang opnieuw verworpen 

en gekruisigd is ten bate van een ideaal dat inderdaad óók een beheersing van de gehele 

mens of zelfs van de gehele wereld insluit, een ideaal dat óók met het gebed rekent, dat 

eveneens om de rechte verhouding van rechtvaardiging en heiliging, van wet en evangelie 

zich bekommert en dat nu toch in waarheid slechts een karikatuur is en een grimas263, 

vergeleken met de waarachtige heerschappij van Christus.264 Want in werkelijkheid is het de 

mens die zich daar tot meester heeft opgeworpen265, die daar als het ware onder het 

handelsmerk ‘Jezus Christus’ zelf een harmonisch geheel wil worden, zelf het scheppende 

woord wil spreken, zelf de levende en levendmakende Geest zou willen zijn, zichzelf de 

zonden zou willen vergeven, zichzelf zou willen heiligen. 

En dit maakt deze aanvechting zo zwaar dat dit van huis uit eigenwillige en eigenmachtige 

geloof met het ware geloof, dat onder en door de heerschappij van Christus ontstaat en 

leeft, zoveel gelijkenis heeft als het ene ei met het andere266. Alleen dit “geloof” lijdt vroeg 

of laat, plotseling of geleidelijk, openbaar of in het verborgene, schipbreuk, het gaat óver tot 

en verliest zich in tomeloze dwaasheden of, wat bijna nog erger is, het verloopt in saaie 

banaliteiten als een uitdrogende beek in het zand, indien het niet rechtstreeks omslaat in 

twijfel en ongeloof. In ieder geval zal het zich zus of zo als bedrog ontmaskeren. Een 

gebeuren dat daarom te smartelijker en te gevaarlijker is, omdat het immers niet zeker is dat 

de mens het dan nog bijtijds merkt, dat het volstrekt niet het christelijke geloof, maar juist 

het eigenwillige en eigenmachtige ménselijke geloof is wat daar schipbreuk geleden heeft, 

 
262 Hier wordt het woord “Anfechtung” geheel anders gebruikt dan bij Luther, ja in volstrekt tegengestelde zin. 
Bij Luther is de “aanvechting” de plaats waar de mens, aan zichzelf vertwijfelend, nu of nooit tot de beslissing 
komt (die van God uit over hem valt) zich restloos aan de belofte te houden. “Anfechtung läszt aufs Wort 
mercken” (vgl. H.M. Müller, Glaube und Erfahrung bei Luther, Leipzig[: Hinrichs] 1929 [918]). Bij Barth wordt 
juist de eenzelvigheid en zelfverzekerdheid van het geloof “aanvechting” genoemd, niet dus als ervaring, maar 
als feitelijk gebeuren. 
263 *Credo: ‘Fratze’ 
264 Aan het meest problematische komt Barth hier nog niet eens toe, nl. aan de heerschappij van christenen als 
volksgroep in de politiek. Zo zacht mogelijk uitgedrukt moet men zeggen dat de bedoelde “aanvechting” daar 
voortdurend latent aanwezig is. 
265 *Beter: zich daarvan meester heeft gemaakt 
266 *Beter: als twee eieren op elkaar lijken (of: als twee druppels water) 



74 

zodat het feit van deze zijn twijfel in het geheel géén grond is voor twijfel aan de Waarheid 

die in Christus is.267  

Dat is de aanvechting die het raadsel van zo menig opvallend of heimelijk stil-staan en stil-

blijven-staan en falen en bezwijken in vroeger en later eeuw, in het leven van enkelingen en 

in het leven van de kerk geweest is.268 Men moet terdege weten van haar bestaan, van haar 

blijvende mogelijkheid.269 De heerschappij van Christus is werkelijk de heerschappij van 

Christus! Men zal, wanneer men gaarne en in ernst christen zou willen zijn, niet waakzaam 

genoeg kunnen zijn, men zal zichzelf nimmer genoeg kunnen beproeven in dit opzicht, of 

men de heerschappij van Christus toch niet misschien alreeds of alweer onder zijn eigen 

heerschappij gebracht, voor zijn eigen plannen gespannen en voor zijn eigen werkzaamheid 

ingeschakeld heeft.270 Indien dit zo is, dan zal men zich over een vroeg of laat intredende 

catastrofe van zijn vermeende geloof niet te zeer moeten verwonderen. Deze aanvechting af 

te slaan en te overwinnen kan alleen gelukken, doordat men de alleen-waarachtige en 

alleen-heilzame ex-ou-sia van Jezus Christus zelf, Zijn volmacht en vrijmacht, in tegenstelling 

met alles, maar werkelijk alles wat men reeds van Hem meent te weten en te hebben, 

[ge]heel van voren af aan zich voor ogen laat stellen. En dat zal het beste geschieden door 

weer als beginneling en leerling tot de getuigenissen van de profeten en apostelen, als tot de 

documenten van hetgeen in waarheid Zijn heerschappij inhoudt en uitwerkt,271 terug te 

keren, en daarmee tegelijk achter zich te laten en prijs te geven alle, maar ook werkelijk alle 

christelijke overtuigingen, meningen en denkgarelen, al zouden ze ons nog zo vertrouwd en 

dierbaar geworden zijn.272 Men zal daar, in de school van de profeten en apostelen, zonder 

twijfel zijn deemoediging, maar ook – evenzeer zonder twijfel – nieuwe bemoediging vinden. 

Men mag dan echter tot geen prijs de deemoediging willen ontwijken, wil men aldaar 

bemoediging vinden en daardoor léren het christelijke geloof in het vervolg niet meer met 

zijn evenzo droevige als gevaarlijke dubbelganger en naamgenoot te verwisselen. De stem 

van de Heer Zélf en zij alleen maakt scheiding tussen deze beiden. Wij moeten altijd weer de 

stem van de Heer Zelf horen om aan de tirannie van de wereldmachten en aan de 

geüsurpeerde zelfmacht van ons ‘geloof’ te ontkomen.273 

 

6 

Wij besluiten met een korte opmerking over het feit dat het in het credo heet: onze Heer. 

Het houdt een zekere versnijding en verkorting in dat Luther van dit “onze” een “mijn” 

gemaakt heeft. Het “onze” wil zeggen dat ook en juist de betrekking die in het symbool en in 

de heilige Schrift gesteld wordt tussen het Christusgetuigenis en het leven, het ethos, de 

 
267 *Laatste bijzin niet in Credo. 
268 Hier voorbeelden te willen geven, ligt voor de hand, en is toch o.i. na te laten, omdat het “voorbehoud” hier 
geldt, genoemd op 54, en eveneens te rekenen is met het gezegde op 141. 
269 *Credo: ‘Man muß um sie wissen.’ 
270 *Deze bijzin niet in Credo. 
271 Hoe dit nader te verstaan is, kan men zien in Voordracht XIV, 158vv. 
272 Het ongelukkige is dat wij de Schrift zelf ook gebonden hebben en haar veelal niet kennen dan als 
“grondslag” van onze beginselen en onze arbeid. Bij een terugkeer tot de Schrift gaan wij bijna instinctief een 
nieuwe, betere bevestiging zoeken van onze overtuigingen en meningen. De vrijheid, de onthevenheid en 
vrijmacht van het Woord moet ons te sterk worden en ons uit onze baan uitwerpen, wil het ook maar tot een 
eerste aandacht en echte openheid komen. 
273 *Tweede deel van deze zin niet in Credo. 



75 

dienst, geen privaatverkeer tussen Christus en de gelovige als enkeling is, maar het regiment 

van Christus in Zijn kerk. In de vergadering van degenen die tot het geloof zijn opgeroepen 

wordt Christus als de Heer gekend en geëerd, in de gemeenschap en principieel énkel in 

haar, dan ook in afgeleide zin door de enkelingen als geroepenen. Ik kan dat niet voor mij 

alleen hebben dat Christus de Heer van mijn gehele leven wordt. Ik kan het Evangelie noch 

de Wet particulier hebben, ik kan op een eenzame wijze gerechtvaardigd noch ook geheiligd 

worden. Ik kan ook de grote aanvechting van het geloof niet alleen en niet voor mijzelf 

overwinnen274, ik kan dit alles slechts hebben of verkrijgen275 in het midden van degenen die 

daardoor mijn broeders en zusters zijn, dat zij mét mij Gods Woord gehoord hebben en 

horen, dat zij aan mij getuigenis geven van Gods Woord en zij ook van mij getuigenis 

aangaande Gods Woord willen aanvaarden in de gemeente. De heerschappij van Christus 

stelt orde over ons gehele leven, door bemiddeling van de ordening van de kerk,276 dat is: 

doordat in de kerk recht geleerd en gepredikt wordt, op de rechte wijze de sacramenten 

bediend worden, doordat de een de ander dient “gelijk als God aan een ieder de mate des 

geloofs toegedeeld heeft” (Rom. 12: 3), doordat de kerk zich steeds opnieuw uit de 

verstrooiing en uit de aanvechting laat vergaderen om opnieuw Zijn Naam te belijden. Jezus 

Christus is onze Heer. Wij laten ons daardoor voor gezegd houden wat geen vermeende 

Godskennis uit natuur en geschiedenis, wat nimmer eigen wijsbegeerte of intuïtie277 ons 

indringend en dwingend zou kunnen zeggen, als hoofdsom van alle ethiek:278 dat ik alleen 

tezamen met mijn naaste voor God kan staan, dat ik alleen in verantwoordelijkheid voor 

hém mij voor Gód verantwoorden kan. 

  

 
274 *Dit eerste gedeelte van de zin niet in Credo. 
275 *De tekst van Credo heeft hiertussen: ‘im “Leibe Christi”,’ 
276 Wie van ons zou op het eerste gehoor zulk een uitdrukking niet pijnlijk aandoen, gezien de empirische 
toestand van de kerk? Nochtans gaat deze ordening dwars door de wanorde en dwaalleer heen en wordt 
gevonden, juist door degenen die zichzelf niet vertrouwen en niet trachten het Woord aan zichzelf te bedienen. 
Niets kan funester heten dan het dilemma óf de “leertucht” tot volstrekte voorwaarde te stellen óf te vluchten 
in een tegenstelling tegen de “ontaarde” gemeenschap, “der Gegensatz des Einzelnen zur Gemeinschaft kann 
immer nur darauf beruhen, dasz der Einzelne auch sich selbst noch nicht recht versteht” (Barth, [Erklärung des] 
Philipperbrief[es]. [München: Kaiser 1928] 47, vgl. 69 over de deemoed.) [1690] [Nog niet verschenen in de GA] 
[Wildi nr. 188] 
277 *Credo: ‘kein eigener Geist’ 
278 Filosofie die het begrip “naaste” wil vullen, raakt meestal vast in een conflict van “ontologische” en 
“axiologische” gezichtspunten. Wanneer zij het axiologische laat overwegen, gelijk bijv. Nicolai Hartmann in zijn 
Ethik (Berlin[: De Gruyter] 1926), wordt de zedelijke verplichting tegenover de naaste een ondenkbaarheid, 
tenzij de religie geheel wordt opgeheven. Wat Barth hier meent is wel te onderscheiden van Gogartens leer 
(o.a. Glaube und Wirklichkeit, [Jena: Diederichs 1928] 84v., 258vv. [4752]). Juist wanneer ook Christus verstaan 
wordt als onze Naaste (en niet als de Heer van eeuwigheid in trinitarische zin), als ook het geloof ontstaat “vom 
Nächsten her”, komt het, om met Barth te spreken, wel tot een “gevormd”, maar niet tot een “gevuld” credo, 
wordt de “eerste tafel” van de wet afhankelijk van de “tweede”. Dan kan echter de wet ook niet meer als wet-
van-de-genade gelden. 



76 

[VII] QUI CONCEPTUS EST DE SPIRITU SANCTO, NATUS EX MARIA VIRGINE: DIE 

ONTVANGEN IS VAN DE HEILIGE GEEST, GEBOREN UIT DE MAAGD MARIA 

 

De belijdenis: “Jezus Christus, Gods enige Zoon, onze Heer” wordt mogelijk en noodzakelijk 

tegenover het objectieve Gebeuren, waarvan het symbool spreekt in de wending die ons 

vandaag ter behandeling wordt voorgelegd. Reeds in de twee laatste voordrachten hebben 

wij dit Gebeuren in onze overwegingen moeten betrekken, want nu wordt eerst met zoveel 

woorden uitgesproken wat eigenlijk ten grondslag ligt aan al hetgeen over openbaring 

gezegd werd, namelijk over die openbaring die tegelijk verzoening is:279 nu wordt deze grond 

in het middelpunt van onze aandacht gesteld. Het gaat om het Gebeuren dat God mens, of 

gelijk het Joh. 1: 14 nauwkeuriger gezegd wordt: dat het Woord vlees werd. Omdat hier niets 

meer of minder dan dit wonder in het geding is, daarom moesten wij dit Gebeuren 

omschrijven als iets dat niet van elders, ook niet vanuit een voorafgaande kennis van de 

menselijke zonde en verlorenheid, maar alleen uit zichzélf kan worden verstaan en dus 

alleen in de beslissing van het geloof kan erkend worden. Wij zouden ook kunnen zeggen: 

dat het Woord vlees wordt, dat is de goddelijke beslissing en déze beslissing is het die de 

werkelijke inhoud van het menselijke geloof uitmaakt280, deze beslissing ook is het die dit 

geloof de vorm geeft van een menselijke keuze: Dominus noster! 

 

1 

Wij hebben nu in de ons heden voorgelegde plaats van de belijdenis te rekenen met een 

tweeledige betekenis. De woorden: “ontvangen van de Heilige Geest, geboren uit de Maagd 

Maria” hebben namelijk een algemene en een bijzondere, een innerlijke en een uiterlijke, 

een zakelijke en een significatieve281 zin. Toch is het één Gebeuren waarop de woorden in 

hun tweeledigheid doelen, namelijk de Incarnatie. Er is evenwel te onderscheiden tussen het 

algeméne, het innerlijke, het zakelijke waarvan zij spreken, het geheimenis zelf en als 

zodanig: dat Jezus Christus waarachtig God en waarachtig mens is – en het andere: het 

bijzondere, het uiterlijke, het teken waarvan zij spreken: het wonder dat Jezus Christus als 

waarachtig God en waarachtig mens alleen God tot Vader heeft en alzo de Maagd Maria tot 

moeder. Het eerste is het daadwerkelijke feit van de Genade van God in Zijn openbaring, het 

tweede is de bij deze openbaring behorende vorm, de gestalte waarin zij zich als vrije 

genade kenbaar maakt. Stellen wij voorop: het is zinvol en zuiver dat in de woorden van het 

symbool beide tegelijk, het één in en met het andere wordt uitgesproken en getoond: het 

geheimenis van de zaak en het wonder van het teken.  

 
279 *De laatste twee bijzinnen staan niet in Credo. 
280 Incarnatie (vleeswording) is openbaring en openbaring is vrije daad van de verkiezing. Geloof is correlaat van 
de openbaring, maar in zijn kwaliteit van keuze, tegelijk: ethos, gehoorzaamheid, waarin, om zo te zeggen, het 
geloof vlees wordt. Men zou hier werkelijk van een gesloten samenhang (‘kreits’, 33, 35) kunnen spreken 
indien men goed voor ogen houdt dat God zowel van het “objectieve” als van het “subjectieve” gebeuren het 
Subject is (145v.), men zou, onder dit voorbehoud, ook een goede zin kunnen geven aan de bekende regels uit 
Nijhoffs ‘Kerstnacht’ (Vormen, [Bussum: Van Dishoeck 1924] 98): “Zijn vleeswordend woord, wij omhelzen het, 
in ons woord-wordend vlees, in ons gebed”. [2256] 
281 “Significatief”: de zin van een gebeuren enz. aangevend door een teken, een woordsymbool enz. Vgl. op het 
randgebied van taalwetenschap en wijsbegeerte het vak: ‘significa’, gelijk het te onzent door Jakob Israël de 
Haan, door [Gerrit] Mannoury, door Fred[erik] van Eeden e.a. is voorgestaan en beoefend. Dit heeft op zichzelf 
nog niets met ‘nominalisme’ te maken. 



77 

Men kan en moet hier wel onderscheiden om te kunnen verstaan, maar men kan en mag 

hier niet scheiden. Men doet in elk geval goed wel tien keer te bedenken wat men doet, 

wanneer men hier de inhoud van de vorm, de zaak van het teken zou willen scheiden, 

zodanig282 dat men hiér ja en daar nee zegt. Tot nog toe, zover ons oog reikt over het veld 

van de kerkgeschiedenis, is nog steeds mét de vorm283 ook de inhoud, de zaak zélf, verloren 

gegaan. Het is wel waar dat het dogma van de geboorte-uit-de-Maagd slechts de vorm en de 

gestalte is van het getuigenis aangaande de ware godheid en mensheid van Christus, maar 

het is evenzéér waar dat de kerk dit getuigenis van meet af juist in deze vorm en gestalte 

gehoord heeft. En het kon wel eens zo zijn dat de klaarheid en beslistheid van het getuigenis 

met deze vorm en gestalte onverbrekelijk verbonden is, dat het dus in zijn klaarheid en 

beslistheid ook door ons anders dan in deze vorm en gestalte in het geheel niet te hóren is. 

 

2 

Maar richten wij onze opmerkzaamheid in de eerste plaats op dit getuigenis als zodanig, dus 

op de algemene, innerlijke, zakelijke zin van deze woorden van het symbool. De formule: 

“ontvangen van de Heilige Geest” wil in elk geval ook dit algeméne uitdrukken: dat de 

menselijke bestaanswijze van Jezus Christus in haar geschapenheid haar oorsprong 

onmiddellijk in God heeft en alzo ook onmiddellijk Gods eigen bestaanswijze is. En de 

formule: “geboren uit de Maagd Maria” wil in elk geval ook dit algeméne uitdrukken: dat 

Gods eigen bestaanswijze in Jezus Christus, zonder dat dit iets afdoet van het feit dat God 

ook hier de Schepper is, ook een menselijk-schepselmatige oorsprong heeft en dus ook een 

menselijk-schepselmatige bestaanswijze is. 

Beide leerstellingen tezamen willen dus God en mens niet op een of andere wijze in een zeer 

grote, wellicht oneindige nabijheid tot elkaar brengen, maar zij willen zeggen dat God en 

mens in de ontvangenis en geboorte van Jezus Christus één werden, om in de zó ontvangene 

en zó geborene voor alle tijd en in alle eeuwigheid één te zijn, zodat men van Jezus Christus 

wel beide zeggen kan en zeggen moet als een tweeledigheid: hij was en is God en mens, 

maar wel verstaan nooit het ene zonder het andere, maar beide waarheden (elk op haar 

wijze, naar de eis van haar gehalte) even ernstig en nadrukkelijk, de ene noch de andere 

onder zeker voorbehoud, de ene noch de andere in een bloot-oneigenlijke, voorlopige, 

figuurlijke zin.  

Dit is Jezus Christus: niet slechts mens, ook niet alleen een uitzonderlijk mens, zodat wij284 

geneigd zouden zijn om te wagen hem gelijkenis met God of zelfs Godgelijkheid toe te 

schrijven, maar hij is van huis uit en in zichzelf: zowel waarachtig mens als ook waarachtig 

God. Daarom: “ontvangen van de Heilige Geest”. 

En dit is Jezus Christus: niet alleen God, en niet slechts een van de heersers, engelen of 

demonen, een van de bekende of onbekende Machten, geesteskrachten en ideeën die 

tezamen met de heersers van de mensheid de ruimte tussen God en mens van boven naar 

beneden bevolken. Deze hoge Machten kunnen ons door en in bepaalde mensengestalten 

 
282 *tekst: in dier voege 
283 *Credo: ‘und dem Zeichen’ 
284 *Credo: ‘auch nicht nur so ein außergewöhnliches Mensch, daß wir’ 



78 

tegemoet treden, zonder dat zij daarom zelf voluit menselijke werkelijkheid worden285, Jezus 

Christus evenwel is, in tegenstelling daarmee, niet alleen waarachtig God, maar ook 

waarachtig mens. Daarom: “geboren uit de Maagd Maria”. 

 

3 

Men zal tot verklaring van hetgeen ons daarmee door Schrift en belijdenis betuigd wordt 

dáárvan moeten uitgaan dat het woord van Joh. 1: 14 van een worden en dus van een 

geschiedenis spreekt. Het spreekt niet vanzelf, het ‘is’ niet eenvoudig zo dat God mens is, 

het gaat hier niet over een ‘zijn’, dat van tevoren of achteraf doorzichtig te maken is.286 Wij 

zeiden boven reeds: hier is aanleiding om verbaasd te staan en ontsteld. En bijzonderlijk het 

gelóóf dat immers weet dat God God en de mens mens is, de Schepper niet een schepsel en 

de Heilige niet één-van-ons, zal nimmer kunnen ophouden verbaasd en verstomd te staan. 

Wij dragen geen kennis van een goddelijke noodwendigheid, op grond waarvan het Woord 

vlees moest worden. En wij weten natuurlijk nog veel minder van een menselijke 

mogelijkheid, op grond waarvan het Woord vlees zou kunnen worden. Ons is slechts 

gegeven van de voldongen werkelijkheid te weten: het Woord wérd vlees. Wij kunnen alleen 

– en dat is het werk van het geloof – trachten deze weg, dit gebeuren te vólgen. 

Wij hebben nu natuurlijk verder daarop acht te geven dat dit gebeuren door het “egēneto” 

van Joh. 1: 14 wel niet zonder meer in een afgesloten verléden gesteld wordt, maar toch als 

een objectief voléindigd gebeuren gekarakteriseerd wordt.287 Dat wil zeggen: hetgeen 

helemaal niet vanzelf spreekt, wat wij vóórdien noch nadien ook maar enigszins kunnen 

verstaan, dat is niettemin en eens-voor-al zo: de waarachtige God is waarachtig mens in 

Jezus Christus. Ontsteld, geslagen van verwondering en bewondering staat het geloof, dat is: 

het geloof staat stil voor een werkelijkheid die zozeer werkelijkheid is dat onze rechtmatige 

vragen naar haar goddelijke noodwendigheid en naar haar menselijke mogelijkheid daarin 

zijn ópgeheven.288 Het is ons onmogelijk gemaakt deze vragen in het afgetrokkene, dat is: 

 
285 Het in de tekst bedoelde zou men zeer goed kunnen toelichten met Stefan George's verhouding tot en 
verering van Maximin (vgl. George, Tage und Taten, [Berlin: Blätter für die Kunst 1903] 74-82, bijv. 79: 
“Maximin hat nur kurz unter uns gelebt. Gemäsz einem frühen Vertrag den er geschlossen, wurde er auf einen 
andren stern gehoben ehe seine göttlichkeit unsres gleichen geworden war”). Vgl. verder A. Roland Holst, De 
Afspraak, Bussum[: Van Dishoeck] 1926, 21, 61, 74. [2232] In het algemeen kan men zeggen dat de 
incarnatieleer van de christelijke kerk werkelijk geen parallel heeft, dat op de incarnatie van goden, van 
bodhisattva’s enz. de definitie past welke Oliver Lodge gegeven heeft: “the manifestation in time and place of 
something previous existing – the display in bodily form, for a limited period, of some portion of an eternal 
spiritual essence”. *Oliver Lodge (1851-1940) was een vooraanstaande Britse natuurkundige, hij 
communiceerde met een medium en had bijzondere belangstelling voor spiritualisme en spiritisme. Citaat uit 
Oliver Lodge, ‘A Divine Incarnation’, in: Jesus or Christ, The Hibbert Journal. London: Williams & Norgate 1909, 
116-121, citaat op 117. De ‘Maximin’-mythe creëerde Stefan George na de dood van zijn jonge Kreis-lid en 
dichter Maximilian Kronberger (1888-1904). Vgl. Stefan George, Maximin. Ein Gedenkbuch. Berlin: Blätter für 
die Kunst 1907. 
286 *Het tweede gedeelte van de zin staat niet in Credo. 
287 Dit is de eigenaardigheid van de Griekse werkwoordsvorm die aoristus genoemd wordt. 
288 In deze passage moet enerzijds de nodige nadruk vallen op het woord “rechtmatige”, anderzijds op het 
woord “opgeheven”. Wie de rechtmatigheid van deze vragen ontkent, is gehouden tot een apologie zonder 
einde, waarin hij zich verwarren moet zonder enige zegen te brengen aan de vragende geest. Wie de vragen 
achteraf door “geopenbaarde waarheden” redelijkerwijs beantwoord acht, miskent het goddelijke 
daadkarakter van de openbaring. “Opgeheven” zijn ze omdat en in zoverre in het Woord werkelijkheid en 
waarheid samenvallen. 



79 

afgezien van deze werkelijkheid, op te werpen. Het werk van het geloof toch kan nimmer 

een eigenmachtige gang zijn op een weg die ons te hoog is, maar het is altijd een volgen. 

Reeds vóór wij geloofden, is dit geschied: het Woord werd vlees, in het geloof volgen wij dit 

aan ons geloof voorafgaande gebeuren.289 

 

4 

Maar Gód is het subject, de handelende in dit gebeuren, niet de mens, ook niet God én de 

mens, maar alleen God. Het Woord werd vlees. Dat God mens werd en mens is, dat is en 

blijft Zijn vrije beslissing en keuze. Geen klimmen van de mens tot God, maar een nederdalen 

van God tot de mens, is de zin van de Incarnatie.290 

De mens Jezus Christus als zódanig heeft geen eigen, aparte291 bestaanswijze, dat wil zeggen 

geen wezen en geen leven dat men op en voor zichzelf zou kunnen beschouwen en dat op 

en voor zichzelf betekenis zou hebben. De mens Jezus Christus heeft zijn bestaan 

onmiddellijk en uitsluitend in het Bestaan van de eeuwige Zoon van God.292 Dat deze 

eeuwige Zoon van God het mens-zijn aangenomen heeft tot een gemeenschap-van-het-

bestaan met Zichzelf, dat is bedoeld als er gezegd en beleden wordt dat het Woord vlees 

werd en dat Jezus Christus ontvangen is van de Heilige Geest. Geen vermenging tussen God 

en mens en geen verandering van God in een mens of van een mens in God wordt daarmee 

uitgesproken, maar eenvoudig dit dat God, zonder op te houden God te zijn, tegelijk mens 

wordt en mens is.293 Hij spreekt, Hij handelt hier, Hij doet het als mens, maar Hij doet het. 

 
289 Dit schijnt nogal wiedes, toch is het allesbehalve overbodig dit nog eens te onderstrepen, want er is niet 
alleen een niet-opvolgen, maar [een] anticiperen op en een zich bereiden voor de openbaring, maar er is ook 
een “volgen”, dat alweer een volgen als overtuigde!, als aanhanger, als genoot geworden is, en dat dus 
afgevallen is van de lijn hier bedoeld met “volgen in het geloof”. 
290 “Nederdaling”, dat wat H. Bezzel “Condescendentie” noemde (vgl. Brunner, Der Mittler, [Tübingen: Mohr 
1927] 307). [552] Hier kan men de door Calvijn (niet principieel, maar bij gelegenheid) ontwikkelde leer van de 
“accommodatie” van God (nl. ook aan ons begrip) een plaats geven en tot gelding brengen (vgl. Comm. op 1 
Kor. 13: 8, op 2 Kor. 3: 4, ed. Tischendorf, 419, 520v. Vgl. Barth, Prolegomena, 214. [GA II/1982, 289; t.a.p. 
begint de paragraaf over de vleeswording van het Woord. Van de accommodatieleer is hier geen sprake.] 
291 Men is geneigd hier kritisch op te merken dat dit “aparte” juist niet “abstract” (vgl. Prolegomena, 263) [GA 
II/1982, 352], maar “concreet” zou moeten heten. Natuurlijk, maar dit concrete, misschien al te concrete leven 
is theologisch een abstractie, omdat het is losgemaakt uit het eenheidsverband van de twee naturen, omdat 
het op en voor zichzelf niets “zegt”, het is dus dezelfde abstractie als welke de historisch-kritische wetenschap 
maakt, als zij meent in de evangeliën de feiten te kunnen losmaken van het kerugmatische gehalte, van de 
verkondiging, waarin opgenomen deze feiten eerst spréken, als heilsfeiten. Zie J.H. Gerretsen, Christologie, 
[Nijmegen: Ten Hoet] 1911 [4896], die meent een christologie te kunnen bouwen op gegevens van de 
synoptische evangeliën als zodanig. *J.H. Gerretsen (1867-1932) was hervormd (hof)predikant en ethisch 
theoloog. BLGNP 3 (1988) 132vv. 
292 Dit is de leer van de “en-hypo-stasie” (Joh. Damascenus, De fide orthodoxa III, 8). Zij sluit in dat de 
menselijke natuur het “orgaan” is van de goddelijke, vgl. Prolegomena, 267v. [264? GA II/1982, 352v.] Zij werd 
onder de gereformeerden o.a. door Zanchius en Bavinck verdedigd (De Incarnatione Filii Libri duo, 1601, Ger. 
Dogm. III, 330-335), door Kuyper verworpen (Dictaten Dogmatiek III, [ca. 1900] cap. III §7, 43vv.). 
293 Zie voor de woordelijke overeenkomst de uitspraak van het concilie van Frankfurt 794 (Denzinger, 
Encheiridion symbolorum (1933), 312 [latere edities 613]). [441] Het woord “menselijke natuur” wordt door 
Barth vermeden, doch niet uit docetische overwegingen. Integendeel, het is juist het begrip “natuur” dat het 
docetisme geholpen heeft zich lange tijd te verbergen. Vergelijk overigens KD I, 510. Het werkelijke menszijn 
kan überhaupt niet verstaan worden als een substantiële werkelijkheid. Overigens zou Barth geheel instemmen 
met hetgeen Tertullianus (De Carne c. 4) Marcion toevoegt: “Hanc venerationem naturae, Marcion, despuis, et 
quomodo natus es? Odisti nascentem hominem, et quomodo diligis aliquem... Sed videris, si tibi displices aut si 
aliter es natus. Certe Christus dilexit hominem illum, in immunditis in utero coagulatum... Propter eum 



80 

Het is Zijn, alleen Zijn kracht die de kracht van dit mens-worden uitmaakt, en die ook de 

openbarende en verzoenende kracht van dit mens-zijn is. Alzo, aan het Woord, aan de Zoon 

van God, houdt zich het geloof. Hoe zou het zich echter aan Hem kunnen houden als Hij niet 

mens geworden was? En anderzijds, hoe kan het zich in deze mens aan iets anders houden 

dan juist aan de Zoon van God, die zelf deze mens is, aan het Woord in deze gestalte?294  

Maar nu moeten wij verder hierop nadruk leggen dat de ménselijke natuur het object van 

het goddelijke handelen is in de vleeswording. Gods vrije verkiezing is en blijft een genadige 

verkiezing: God wordt mens, het Woord wordt vlees. Geen schijnbaar en geen 

terughoudend, maar een reëel en volkomen nederdalen van God is de zin van de incarnatie. 

God werd werkelijk wat wij zijn, om werkelijk bij ons, om werkelijk voor ons tegenwoordig te 

zijn, om in dit menselijke worden en zijn – “geboren uit de Maagd Maria” – niet te doen wat 

wij doen, namelijk de zonde, en te doen wat wij niet doen, namelijk de wil van God295, dus 

om zijn eigen heilige wil te doen en zo werkelijk in onze plaats, in onze situatie en onze 

aanleg de nieuwe mens te zijn. Niet in zijn eeuwige heerlijkheid – waarin Hij ons verborgen is 

en blijft – maar als deze nieuwe mens en aldus als het Wóórd-in-vlees-openbaar, is Gods 

Zoon de openbaring van God aan ons en onze verzoening met God. Dit is de reden waarom 

het geloof niet aan Zijn menselijkheid, aan de kribbe van Bethlehem en aan het kruis van 

Golgotha voorbij kan zien, om Hem dan in Zijn godheid te schouwen. Geloof in het eeuwige 

Woord van de Vader is geloof in Jezus van Nazareth óf het heeft met het christelijke geloof 

niets van doen.  

 

5 

Wij hebben in zeer gedrongen vorm enige van de inzichten aangeduid die in dit stuk van het 

symbool ineengeschakeld liggen en die de kerk later getracht heeft nader te bepalen en 

verder te ontvouwen. Zij heeft dit ook hier niet in opzettelijke, gezochte scherpzinnigheid 

gedaan, maar in een noodzakelijke geestesstrijd met beschouwingen die enerzijds óf de 

vrijheid óf de genade van de goddelijke beslissing-en-verkiezing in Jezus Christus, anderzijds 

óf de werkelijke goddelijkheid van deze verkiezing óf de daarin werkelijk plaatsgrijpende 

openbaring van God (en mét het ene zeker ook steeds het andere), dreigden te verdonkeren 

of te… verduisteren.296 Zijn God en mens in Jezus Christus niet onderscheiden, dan is God 

 
descendit”. *Vertaling: ‘Deze verering van de natuur, Marcion, die veracht je, maar hoe ben je geboren? Je 
haat een mens die geboren wordt, hoe kun je dan iemand liefhebben?… Maar je zult het wel zien of je jezelf 
mishaagt, ook als je op een andere manier was geboren. Christus beminde zeker deze mens, die geweven werd 
in de moederschoot te midden van alle onreinheden. Daarom is deze mens geboren.’ 
294 *De laatste bijzin staat niet in Credo. 
295 De vraag kan licht opkomen of hier geen ‘monotheletisme’ (leer dat er in Christus slechts één wil moet 
worden aangenomen, nl. die van de “godmenselijke natuur”) wordt geleerd. Een zeer moeilijk punt, want het is 
duidelijk dat de leer van de enhypostase onmiddellijk aan deze leer grenst. Toch moet er die grens blijven, 
gelijk we in de voordracht over “Crucifixus” [Voordracht IX] nader zullen horen. 
296 Het schema waarin Barth hier de christologische strijd aan de orde brengt, verwaarloost uiteraard allerlei 
factoren en gezichtspunten die mede een rol hebben gespeeld. Toch is het niet een product van willekeur en 
allerminst een gewelddadige ordening vanuit Barths eigen christologie. Breder, tot in uiterste fijnheden van 
onderscheiding doorgevoerd, daarom meer overtuigend is het grote stuk KD I, 422vv. (kleine letters). 
Eigenaardig is ook het structurele verband waarin deze verre begrippen gesteld worden met het moderne 
denken: o.a. “den fatalen Ausgangspunkt des ebionitischen (van de mens Jezus uitgaande) Denkens: die 
Persönlichkeit – und den fatalen Ausgangspunkt des doketischen (van de eeuwige Zoon uitgaande) Denkens: 
die Idee” (424). 



81 

niet vrij, dan hebben wij in de verschijning van Jezus Christus niet werkelijk met Gód te doen. 

Zijn God en mens in Jezus Christus gescheiden, dan is God niet genadig, dan hebben wij in de 

verschijning van Jezus Christus niet werkelijk met Gods Openbaring te doen. Alle afwijkingen 

die hier mogelijk zijn hebben, ondanks de tegengestelde richtingen waarin zij gaan, dit 

gemeen dat zij het Geheimenis van de openbaring aantasten.297 Doch juist daarvoor heeft de 

christologie van de oude kerk over de gehele linie zich ingespannen: het Geheimenis van de 

openbaring als geheimenis kenbaar te maken, te omschrijven en te verdedigen. Er zou reeds 

veel gewonnen zijn voor de kerk van heden wanneer men de theologanten het vulgaire 

bijgeloof uit het hoofd kon praten dat de oude kerk in dezen zich heeft afgesloofd voor 

verstandelijke of zelfs spitsvondige onderscheidingen, die door ons (zeer mild!) moeten 

verklaard worden uit de eigenaardigheden van het hellenistische denken.298 Nee, men kan 

de afwijzende houding van de oude kerk tegenover de heresie299 in haar verschillende 

vormen in het algemeen zó omschrijven: zij, de kerk, roept óp tot de vreze, tot eerbied en tot 

aanbidding, terwijl de eenzijdigheden van de Arianen en de Doceten, van de Monofysieten 

 
297 Geheimenis!, maar alweer niet in de zin van raadsel, van irrationeel grensgeval, maar het Geheimenis van de 
openbaring, dat niet zozeer vanwege de betrekkelijkheid van ons bevattingsvermogen áls openbaring 
geheimenis blijft, maar veeleer vanwege het volstrekte karakter van de openbaring als akte, als daad. In zekere 
zin is overal en altijd, om met Schelling te spreken, het “Da-sein” geen object van begrijpen, maar enkel het 
“So-sein”, men kan zeggen dat niets geheimzinniger is dan het factum. Maar men houde bovendien goed vast – 
men vergeve dit schoolmeesteren – dat de dialectiek van “openbaring” en “verborgenheid” niet een heen en 
weer lopen is tussen uiterste denkmogelijkheden, maar een beweging die wentelt om de as van het voor het 
geloof opgerichte factum (contra de kritiek van Theodor Siegfried in Das Wort und die Existenz [Gotha: Kloß 
1930] [7916]). Dat is niet een nieuwe duiding van de laatste tijd. Men zie Barth, Prolegomena, 225 [GA II/1982, 
304]: “Unter dieser nunmehr präzisierten Bedingung also: ‘wenn Gott Mensch würde’, könnte die 
erschreckende Gleichung Offenbarung ist Nichtoffenbarung, möglicher-erlaubterweise (nicht mittels eines 
dialektischen Kunstgriffs, sondern in legitim gewonnener Erkenntnis eines Sachverhaltes) umgekehrt werden, 
wäre also zu sagen, dasz Gott sich uns offenbart gerade durch Nicht-Offenbarung, sofern er ganz und gar Gott, 
aber verhüllt als Mensch, menschlich, anschaulich, begreiflich, faszbar uns begegnen, unseren Augen, unseren 
Ohren, unseren Verstehen sich zeigen würde.” 
298 Het kan niet ontkend worden dat het laat-hellenistische denken de neiging heeft tot intellectualistische 
haarkloverij. Maar de christologische vragen zijn daaruit niet opgekomen, en wat de antwoorden aangaat 
zullen wij te letten hebben op het gebruik dat de oude kerk van de vigerende “spitsvondige” begrippen heeft 
gemaakt. Dit gebruik is zeker eerder het tegendeel van intellectualisme. De begrippen zijn slechts de actueel-
geldende grammatica, waarmee een voorgegeven zin wordt uitgedrukt, waarbij deze zin zó overmachtig blijkt 
dat hij om zo te zeggen de regels van de syntaxis verstoort. Het is zeker juist wat Keyserling zegt (Schöpferische 
Erkenntnis, [Darmstadt: Reichl 1922] 71 [953]): “Der Ausdruck wird ein mehr oder minder eigentlicher sein, je 
nach dem, ob der Sinneszusammenhang, den das Ausdrucksmittel als solches darstellt, mit dem 
auszudrückenden harmonisiert” – maar wanneer dit niet het geval is kan de uit te drukken zin zich handhaven 
juist in de breuk welke in de zin-samenhang van het uitdrukkingsmiddel geslagen wordt. Dit is in de 
christologische formules van het Nicenum zeer duidelijk gebeurd. *Deze zin staat niet in Credo. 
299 “Heresie” = ketterij. Men zie over dit “paradoxe Faktum” Barth, KD I, 31. De ruimte ontbreekt om, anders 
dan zeer vluchtig, deze verschillende heresieën te omschrijven. 
De ‘Arianen’ zagen in de Zoon (Logos) de voortreffelijkste van de hemelgeesten, het hoogste geestelijke 
schepsel, dat tot een menselijk lichaam was ingekeerd. 
Het ‘Docetisme’ legt zoveel nadruk op de Godheid van Christus dat zijn mensheid tot een schijn, een soort 
spiritistische “materialisatie” wordt verklaard. 
De ‘Monofysieten’ (Eutyches) leerden dat de menselijke natuur in Christus met de goddelijke was versmolten 
en kwamen zodoende veeleer tot een ‘theopoièsis’, een god-wording van de mens dan tot een menswording 
van God. 
De ‘Nestorianen’ vatten de verschijning van de Godmens op als een uitwendige vereniging (sun-aphei-a) van 
God en mens, zodat tweeërlei ik, tweeërlei bewustzijn in Christus moest worden ondersteld. 



82 

en de Nestorianen ten slotte alleen uit vrees voor deze vreze te verstaan zijn, en hierop 

uitlopen dat wij uitgenodigd worden tot een gemoedelijk en voorzichtig vis-à-vis met een al 

te nabije of ook een al te verre God. Het geheimenis van de openbaring bestaat eenvoudig 

hierin – wanneer men het geheimenis geheimenis laat is dit zelf op een eenvoudige wijze te 

omschrijven –300 dat zij in de echt-bijbelse zin van dit begrip de waarheid, dat is: het 

handelen van de ware God is dat wat Hij aan de ware mens doet. Dit handelen is vrij, omdat 

het op Gods vrije, onverdiende barmhartigheid berust, genadig, omdat het niettemin in volle 

werkelijkheid de méns wedervaart. In deze eenheid van vrijheid en genade is de openbaring 

de waarheid, maar juist in deze eenheid is zij ook geheimenis. En dit geheimenis van de 

openbaring valt samen met het geheimenis van de in de persoon van Jezus Christus 

verenigde waarachtige godheid en mensheid. 

 

6 

Dat dit zo is, daarop wijst ons nu de tweede, namelijk de bijzondere, uiterlijke, significatieve 

zin van deze plaats van de geloofsbelijdenis, die inhoudt dat Jezus Christus, in de boven 

omschreven eenheid van Zijn bestaanswijze als God en mens, onmiddellijk van God, van de 

Heilige Geest ontvangen en zo uit de Maagd Maria geboren werd. Men heeft reeds dikwijls 

gezegd dat men de Openbaring van God en dus de waarheid en het daarmee gegeven 

geheimenis van de eenheid van God en mens in Jezus Christus heel goed en volmondig, ook 

zonder dit wonder te gedenken, kan geloven en erkennen, belijden en dogmatisch vertolken. 

Het korte overzicht van deze locus, van dit stuk van de leer, dat wij daareven gegeven 

hebben, schijnt dit te bevestigen. En zo hebben ook de orthodoxe dogmatici uit vroeger 

tijden uitdrukkelijk verklaard dat de eenheid van het zijn van Jezus Christus als waarachtig 

God en waarachtig mens niet op dit wonder moet gegrond worden en zij hebben daarom 

meestal afzonderlijk van het geheimenis van de unio hypostatica, de wezenseenheid, en 

daarna afzonderlijk van het wonder van de nativitas Christi (geboorte van Christus) 

gesproken.301 

Inderdaad, het is niet in te zien waarom de leer van de incarnatie niet als in zichzelf gegrond 

verstaan zou kunnen worden, of in hoever zij naar haar inhoud een aanvulling door de leer 

van de geboorte-uit-de-maagd zou nodig hebben. Maar nu zal men toch – om een voorbeeld 

te nemen – evenmin kunnen zeggen dat de waarheid en de kracht van de zondenvergeving, 

die Jezus de geraakte toezegt, daardoor gefundeerd of vermeerderd wordt dat Hij hem 

daarna (Marcus 2: 5, 11) oproept (zodat het werkelijk geschiedt) zijn bed op te nemen en 

heen te gaan naar zijn huis. Toch is het blijkbaar niet de bedoeling dat deze geschiedenis ook 

zonder het wonder van deze genezing gelezen en begrepen kan worden. Zij wil gelezen zijn 

met dit wonder erbij, want het bevel tot de geraakte geschiedt volgens Marcus 2: 10: “opdat 

gij weet, dat de Zoon des mensen macht heeft, de zonde op de aarde te vergeven”. Precies 

zo hebben wij de verhouding tussen het geheimenis van de incarnatie en het wonder van de 

geboorte-uit-de-maagd te verstaan. Het wonder van deze geboorte heeft – om het in 

wijsgerige termen te zeggen – geen ontische, maar noëtische302 betekenis. Het wijst aan wat 

 
300 *Deze tussenzin staat niet in Credo. 
301 Zo bijv. [Bartholomeus] Keckermann, [David] Hollaz, [Antonius] Byneus. 
302 “Ontisch” en “noëtisch”. Deze begrippen hier zuiver te verklaren is niet wel doenlijk. Misschien is het in dit 
verband voldoende aanduidenderwijs te zeggen: in de éne werkelijkheid van de kennis noemen wij “ontisch” 



83 

hier geschiedt. Het wijst aan dat hetgeen hier geschiedt het geheimenis van de openbaring 

is. Het is als wonder op zichzelf, en dan ook bijzonderlijk als dit wonder, als de wachter voor 

de deur, die ons opmerkzaam maakt dat het hier om hét geheimenis, om Gods vrije genade 

gaat. 

Wij zeiden boven dat de christologie van de oude kerk het gehéimenis bewaart en 

beschermt en dat zij daarom tot vreze en aanbidding oproept. Nu zouden we hieraan willen 

toevoegen: zij doet dat juist omdat zij op de stem van deze wachter voor de deur acht geeft. 

Zij respecteert het wonder van de geboorte uit de maagd. In en met dit respect voor het 

wonder blijft voor haar ook de kennis van de incarnatie behouden. Het dogma303 van de 

maagdelijke geboorte zegt namelijk reeds daarmee dat het de vleeswording van het Woord 

beschrijft als het gebeuren van een wonder zeer klaar en nadrukkelijk: de vleeswording van 

het Woord is midden in de continuïteit van de werkelijke, menselijk-schepselmatige 

geschiedenis en zonder deze terzijde te stellen of ook maar te doorbreken een goddelijk 

Begin, zij is Genade, maar genade van de vrijmachtige God, zij is Vrijheid, maar vrijheid van 

de genadige God. Dat wil zeggen: er is wel een eenheid van God en mens, maar God zelf 

schept die, alleen God kan haar scheppen. God schept die eenheid, omdat Hij haar scheppen 

wil. Zij is geen andere eenheid dan zijn eigen, eeuwige eenheid als Vader en Zoon.304 Deze 

eenheid is de Heilige Geest. Hij en Hij alleen maakt de eenheid van God en mens 

noodwendig305 en mogelijk. De Heilige Geest is God zelf in Zijn vrijmacht, om het schepsel 

voor de gemeenschap met Hem geschikt en ontvankelijk te maken, om het tot object306 van 

Zijn openbaring te stellen. 

Door de Heilige Geest bestaat in de wereld zoiets als de vrijheid van de kerk, waarin God 

gehoord en verkondigd wordt. De vrijheid van de kinderen van God in deze kerk, dat is: de 

aan mensen geschonken vrijheid kinderen van God te zijn, is niets anders dan deze vrijheid 

van God de Heilige Geest. Om deze vrijheid gaat het eigenlijk en oorspronkelijk in de 

 
dat wat het zijn, het “gegevene” betreft, “noëtisch” dat wat de kennis als zodanig betreft. Nog grover gezegd: 
de beide termen verhouden zich als feit-op-zichzelf en als feit-voor-ons. De onderscheiding komt, ofschoon ook 
weer niet geheel, overeen met die van “zakelijk” en “significatief”. Vgl. KD I, 321v. Vgl. de meer populaire 
weergave van de verhouding tussen “Geheimenis” en “Wonder” in het bundeltje dagbladartikelen: Weihnacht. 
[München: Kaiser 1934] 21v. [8070] [GA I/1998] [Wildi nr. 304.] Hetzelfde is aangeduid door Calvijn, Institutio II 
13, 4. *Barth kreeg na afloop van deze reeks colleges de vraag of het toegestaan was de begrippen ‘ontisch’ en 
‘noëtisch’ te gebruiken. Zie voor zijn beantwoording ‘Vragen’ (bijlage) §4. 
303 Ook de nativitas, ook het teken hoort dus, ondanks de onderscheiding door Barth ingevoerd, wel degelijk tot 
het dogma zelf, gelijk immers ook “ontisch” en “noëtisch” twee zijden zijn van één kennis-werkelijkheid. 
304 “Geen andere éénheid”. Een zeer moeilijk stuk! Het woordje “is” in: zij ‘is’ geen andere éénheid, zou in ieder 
geval nader te verklaren zijn. De tekst is hier al te gedrongen. De enhypostasie is een opneming van de 
menselijke natuur in de eeuwige Zoon, maar nu is te bedenken dat de Zoon nimmer zonder de Vader is, zodat 
de enhypostasie ten slotte samenvalt met de éénheid van de Vader en de Zoon door de Geest. 
305 Men moet dit niet zo verstaan alsof Barth nu toch zou leren dat de incarnatie een goddelijke 
noodzakelijkheid zou zijn, ook afgezien van de zonde. De bedoeling is dat het “conceptus de Spiritu sancto” 
geen mindere, om zo te zeggen lossere, vorm-van-gemeenschap kan zijn dan de hypostatische éénheid. God 
wil haar scheppen, maar deze wil kan niet gedacht worden als toevallig. Wij staan hier voor een parallelle 
moeilijkheid als bij het stuk van de schepping, waar het ook heette: “de wereld kan niet zonder God, maar God 
kon, wanneer Hij niet de Liefde was, zeer wel zonder de wereld zijn” (42): “Hij is niet alleen vrij tegenover de 
wereld, maar ook aan haar gebonden” (45v.). 
306 “Gegenstand” is hier synoniem met = ontvanger. 



84 

incarnatie, daarom is deze de ‘Realgrund’307 van de kerk, de ware geboorte van alle kinderen 

van God. Niet uit eigen vermogen, maar alleen door de Heilige Geest wordt het vlees, wordt 

het mens-zijn vrij om opgenomen te worden in deze éénheid met de Zoon van God. Evenwel 

door de Heilige Geest wordt het dan ook werkelijk daartoe gemachtigd en bekrachtigd308, 

krijgt het werkelijk de vrijheid die nodig is om het eeuwige Woord te kunnen ontvangen. 

 

7 

Uit dit alles volgt niet dat de Heilige Geest volgens het dogma de Vader van Jezus Christus 

zou zijn. Het “conceptus de Spiritu sancto” in het symbool en in de nieuwtestamentische 

plaatsen waarop deze uitdrukking steunt spreken niet in het minst van een echt-

gemeenschap tussen God en een menselijke vrouw.309 “Ontvangen van de Heilige Geest” wil 

veelmeer zeggen dat Jezus Christus naar zijn menselijke existentie géén vader heeft. Het 

gaat in het geheel niet over een echt-gemeenschap, er wordt gesproken van een aan Maria 

zich voltrekkende schepping van God. Dat deze zich aan Maria voltrekt, dat beduidt de 

Genade van God, dat het een schepping is, dat duidt de vrijheid van God aan in dit bij het 

grote geheimenis passende wonder. 

Over de mens gaat in dit wonder, dóór de ontmoeting en dus tezamen mét de genade van 

God, een eigenaardig Gericht. Doordat God als Schepper daar intreedt waar wij verwachten 

van een echt-gemeenschap tussen man en vrouw te horen, wordt blijkbaar de mens, hoewel 

het gebeuren van de openbaring hem in de meest eigenlijke zin aangaat, op besliste wijze 

van de medewerking aan dit gebeuren uitgesloten. Het is wel juist als men dit zó verklaart 

dat de zondige mens hier moest uitgesloten worden. Men zal dan echter het zondige dat 

hier uitgeschakeld moet worden niet in de daad van de echtelijke gemeenschap of in het 

geslachtsleven als zodanig moeten zoeken, maar in de soevereiniteit van het menselijke 

willen, volbrengen en scheppen in het algemeen en op zichzelf. Want in deze soevereiniteit 

is de mens niet vrij voor Gods Woord. De mens is slechts vrij bij uitschakeling van deze 

soevereiniteit. Hij is het dus alleen wanneer wordt uitgeschakeld hetgeen – wel verstaan: 

niet door de schepping, maar krachtens de zondeval – de man als drager van de humaniteit, 

van de menselijke heerschappij, zelfontwikkeling en zelfverwerkelijking, tot de bevoorrechte 

vertegenwoordiger van de mensheid maakt.310 Daarom treft het gericht zichtbaar de man: 

 
307 “Realgrund” wordt in de Duitse wijsgerige terminologie gebruikt in onderscheiding van “Erkenntnisgrund”. 
Hoe, om zo te zeggen, Maria zelf “Realgrund” van de kerk wordt, zodra men haar zalig spreekt om iets anders 
dan haar geloof (hetwelk is Gods gave) hore men bijv. in de tegelijk cerebrale en zwoele passage bij Przywara 
(Stimmen der Zeit, mei 1926): “Maria ist die jungfräuliche Mütterlichkeit, die allein auserwählt ward Gott zu 
empfangen und Gott weiterzuschenken, und darum ist der letzte menschliche Wesensatem Christi der Atem 
dieser Jungfräulicher Mütterlichkeit, und der letzte Wesensatem des ‘Haupt und Leib ein Christus’. Duft der 
Jungfrau-Mutter – ‘Das Ewig-Weibliche zieht uns hinan’ (slot Faust II)... ist nur unbewuszten Erinnerungsklang 
der geheimnisvollen Tiefe von Christentum: Maria, Mater gratiae...” 
308 Vgl. Joh. 1: 12. *Deze negen woorden staan niet in Credo. 
309 In de Prolegomena (1927, 281 [GA II/1982, 375]) legt Barth er nog nadruk op dat het symbool niet zegt: ex 
Spiritu Sancto, maar: de Spiritu Sancto. In Matth. 1: 18, 20 staat echter uitdrukkelijk: ek pneumatos hagiou. De 
oude dogmatici duidden dit (in analogie met Rom. 11: 36 en 1 Joh. 3: 9) als bedoelende een “causa efficiens” 
en niet een “causa materialis”, zodat “ek” verstaan zou moeten worden in de zin van “apo”. Het symbool in 
ieder geval heeft het blijkbaar zo opgevat. 
310 Vgl. de beroemde en zeer-aangevochten passage in de Prolegomena, 276-281 [GA II/1982, 369-374]. Hoe dit 
dogma in het leven van moderne mensen kan leiden tot een verheerlijking van de vrouwelijkheid als de ware 
menselijkheid, is na te gaan aan het merkwaardige dichtwerk van de renegaat Reinhard Johannes Sorge (Sus. 



85 

daarom is Jozef als aardse311 vader van Jezus uitgesloten, daarom is het object, de 

ontvangende van de openbaring de vrouw, daarom: ex Maria virgine. Dit bedoelt niet te 

leiden tot een apotheose van de vrouw. Immers de vrouw heeft evenzeer deel aan deze 

soevereiniteit van de mens, die door het gericht-van-de-genade uitgesloten wordt. Ook 

Maria kan slechts zalig geprezen worden omdat ze gelóófd heeft (Lukas 1: 45)312, niet dankzij 

haar maagdelijkheid, niet omwille van haar vrouw-zijn. Zij is echter zonder haar verdienste in 

haar vrouw-zijn, dat is: in datgene wat haar betrekkelijk van de man onderscheidt, tot een 

teken verkoren en gesteld, een teken van hetgeen de mens, niettegenstaande zijn zonde, ja 

ook midden in zijn zonde doen kan, wanneer God bemoeienis met hem houdt: “zie, de 

dienstmaagd des Heren, mij geschiede naar uw woord” (Lukas 1: 58). Wat is het dan dat hij 

doet en blijkbaar doen kan? Hij kan onder uitschakeling van zijn eigen soevereiniteit het 

Woord van God geloof schenken. Zo en in deze zin is Maria de moeder geworden van de 

Heer, die slechts de Eeuwige God tot Vader heeft.  

Dit alles heeft te gelden als teken (niet meer, maar ook niet minder) van de vleeswording van 

het Woord, opdat gij weet dat wij hier waarlijk de vrije genade van God ontmoeten. 

 

8 

Dit dogma is nu, gelijk men weet, in de nieuwere tijd vooral, veel bestreden. De 

uitlegkundige gronden die men in dit verband pleegt aan te voeren zullen op zichzelf niet 

kunnen volstaan voor een theologische kritiek op het dogma.313 Maar men bestrijdt of 

betwijfelt het in laatste instantie toch alleen daarom omdat men zijn karakter als 

begeleidend teken niet verstaan heeft en het daarom als een ontoereikende hypothese tot 

fundering van de leer van de incarnatie of als een overbodig sieraad, als een miraculeus 

 
M. Sorge, Unser Weg, München[: Kösel & Pustet] 1927) – maar… “Magdtum ist geradezu die Formel für Sorge-
kunst, auch schon der heidnischen Epoche” ([Martin] Rockenbach, Sorge, Leipzig, [Gral 16e Jg.] 1922). *De tekst 
van Credo is korter: ‘den Mann als Träger der Humanität auszeichnet oder kennzeichnet’. Dichter en 
toneelschrijver R.J. Sorge (1892-1916), leerling van Nietzsche, activistisch katholiek geworden, sneuvelde in 
1916 in WOI. Zijn weduwe Susanne M. Sorge schreef een portret van hem en van hun huwelijk. Sorge’s 
toneelstuk Der Bettler (1912) inspireerde met zijn vervreemdende theatrale experimenten Bertolt Brecht. 
311 *Credo: ‘leiblicher’ 
312 Vgl. Barth, ‘Vier Bibelstunden über Lukas I’ (Heft 19 [1935] van de serie Theologische Exististenz heute). 
[8069] [GA I/1998, 483-532] Vgl. vooral Luthers Magnificat, opnieuw uitgegeven in modern gewaad door 
Kaiser-verlag, München 1927. Daarentegen: Sigrid Undset, Und wär dies Kindlein nicht geboren (München[: 
Müller] 1929). 
313 Gedoeld wordt o.a. op de exegese van “de man van Maria”, op die van Jes. 7: 14, waar de vertaling van 
“alma” door “maagd” op veel tegenspraak van de Oudtestamentici stuit (vgl. Hugo Greßmann, Das 
Weihnachtsevangelium auf Ursprung und Geschichte untersucht, [Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht] 1914, 
Ed. Norden, Die Geburt des Kindes, [Leipzig/Berlin: Teubner] 1924). Behalve de exegese kan ook de 
godsdiensthistorische parallel dienst doen, die inderdaad opvallend genoeg is, vooral in de fenomenologische 
duiding die o.a. dr. G. van der Leeuw geeft in zijn boek Phaenomenologie der Religion (1933), 91: “Die 
Parthenogenesis war, lange bevor die Virginität als sittliches Gut geschätzt wurde, das stehende Mittel um 
das ganz Andere am neugeborenen Heile zu erklären oder vielmehr zu betonen”. [862] Maar indien dit goed 
gezien is moet men juist niet tegen de maagdelijke geboorte argumenteren vanuit een modern besef, waarin 
de virginiteit niet meer als bijzondere deugd geldt en als protest tegen de smaad die door het dogma zou 
geworpen worden op de heilige huwelijke staat. *In 1933 was het vertaalwerk aan het OT voor de Nieuwe 
Bijbelvertaling gestart, die opgenomen zou worden in de NBG-vertaling van 1951. Ook hier was er onenigheid 
over ‘de maagd’ in Jes. 7: 14, die uiteindelijk leidde tot het opmerkelijke compromis: “de jonkvrouw”. 
Oudtestamenticus M.A. Beek – die eraan meewerkte – sprak van een “zwarte dag voor de theologie”. 



86 

ornament314 meende te mogen verwerpen. Het is intussen het een noch het andere, een 

hypothese noch een ornament. Nogmaals: het tóónt ons wat hier geschiedt, het wijst ons 

het geheimenis áán.  

De kritiek op deze kritiek kunnen wij hier slechts vluchtig aangeven, ook de ontkenning van 

de geboorte-uit-de-maagd zou wel eens iets kunnen aanwijzen!, namelijk wat bij de 

theologen in kwestie315 geschiedt of ook niet geschiedt ten aanzien van het geheimenis van 

de openbaring zelf. Zou het een toeval zijn dat men bij de theologen die de geboorte-uit-de-

maagd verwerpen, steeds na een kleinere of een grotere afstand in het gebied van hun 

theologie afgelegd te hebben, zonder mankeren op een ‘natuurlijke theologie’ stuit,316 die 

bestemd is om de theologie van de radicaal-vrije Genade meer of min in te perken? 

Wanneer men de maagdelijke geboorte verwerpt, dan zal men inderdaad naar een 

‘aanknopingspunt’ voor het Woord van God moeten zoeken, dan kan men niet verstaan dat 

het woord zelf zich de rechte hoorder schépt.317 Vestigia terrent.318 

Het is waarschijnlijk dus zo dat uit oorzaken die niet gehéél doorzichtig te maken zijn, het in 

het begin van deze voordracht gezegde onverminderd moet blijven gelden, namelijk dat 

men déze inhoud van déze vorm, deze vorm van deze inhoud feitelijk niet kan scheiden en 

dat men dus beter doet juist dit deel van het dogma fijntjes, vrij van kritiek, te laten staan.319 

 
314 *Credo: ‘Schnörkel’ = letterlijk: krul, versiersel. 
315 Bijv. R. Seeberg, Christliche Dogmatik [Leipzig: Deichert 1925] II, 178v., E. Brunner, Der Mittler, 288v., te 
onzent Ph. Kohnstamm, De Heilige, [Haarlem: Tjeenk Willink 1931] 176 vv. [7766/3]. G. van der Leeuw, 
Dogmatische Brieven, [Amsterdam: Paris 1933] 70 [614]: “Niet dat zij een mythe is, maakt de geboorte uit de 
maagd voor de huidige christenheid tot een onaannemelijke vorm, maar dat zij niet de mythe is die spreekt tot 
onze tijd... Het komt mij voor dat de mythe van de maagdelijke geboorte niet het woord, het beeld is dat ons 
het mysterie van de nederdaling Gods in deze wereld het beste doet verstaan… Wie behoefte heeft aan 
onbegrijpelijkheden als zodanig moge de oude mythe handhaven… het is het gevaar van veler traditionele 
handhaving van het leerstuk dat het eigenlijke mysterie (nl. dat de Zoon geboren is) niet meer gezien wordt.” 
J.H. Gerretsen daarentegen verdedigt de maagdelijke geboorte als theologisch noodzakelijk, juist als men op 
traduciaans standpunt staat, Christologie, ([Nijmegen: Hoet] 1911, 49 [4896]). (‘Traducianisme’ is de leer dat de 
mens ook naar de ziel ontstaat uit de echtelijke gemeenschap, het tegendeel van het ‘creatianisme’ volgens 
hetwelk iedere ziel uit een aparte scheppingsdaad van God ontstaat). 
316 *Verwijst vooral naar Emil Brunners Der Mittler, vgl. KD I/2, 191 en 200-201. 
317 *Deze zin staat niet in Credo. 
318 vestigia terrent = de sporen werken afschrikwekkend, nl. als blijkbaar heenleidend naar of komend uit de 
richting van een “natuurlijke theologie”. *Geciteerd uit Horatius, Epistolae I, 1, 74. 
319 Wij geven hier een plaats aan een fragment uit een stuk (Kerstmis 1931 verschenen in de Münchner 
Neuesten Nachrichten, opgenomen in het bundeltje Weihnacht (1934), (48-55) 49-55) [GA I/1998, (628-634) 
629-634] [Wildi nr. 216 voor het krantenartikel en nr. 304 voor het bundeltje], o.a. omdat de Duitse 
omstandigheden van toen zich op het ogenblik bij ons herhalen. 
“… ‘gibt der Welt ein neuen Schein’ hat Luther in dem schönsten seiner Weihnachtslieder von dem im Stall von 

Bethlehem in die Welt hereingegangenen ‘ewigen Licht’ gesagt. Auch das war nachgesagt (den heiligen 

Schriften nachgesagt, im Glauben, nicht im Wahn eigenen Wissens um das Geheimnis gesagt) und gerade 

darum in Kraft gesagt. ‘Das ew'ge Licht geht da herein’ war eine Übersetzung des Zeugnisses, mit dem die 

Kirche aller Zeiten anfangen und bei dem sie unverrückt stehen musz: das Wort ward Fleisch, Gott ward 

unsereiner. So steht es auch mit dem anderen: ‘… gibt der Welt ein neuen Schein.’ Luther hat diesen ’neuen 

Schein’ nie in seinem Herzen oder Leben oder überhaupt in menschlichen Zuständen und Verhältnissen 

(‘Werken’, wie man damals sagte) aufzeigen zu können gemeint. Er nannte den Glauben den ‘rechten 

Werkmeister’ und hat den Glauben immer beschrieben als ein Sichklammern an das uns gegebene Wort im 

Zeugnis der heiligen Schriften. Wenn er recht hat, so wäre von dem, was die Weihnachtsbotschaft dem 

heutigen deutschen Menschen bedeuten könnte, vor allem dies zu sagen, dasz dieser Mensch glauben, d.h. 

dasz von dorther, von diesem auch ihm jedenfalls nicht ganz unbekannten und unzugänglichen Zeugnis her 



87 

 
seine Welt einen neuen Schein bekommen könnte. Woher? Aus der neu erwachenden Tiefe seines Gemütes? 

Aus dem Lebendigwerden des ‘Weltgewissens’? Aus der zu erhoffenden Geburt einer neuen europäischen oder 

universalen Geistigkeit? Die Theologie ist nicht dazu da, solche Hoffnungen als Illusionen zu verdächtigen. Sie 

kann freillch für solche Hoffnungen auch keine Verantwortung übernehmen; sie kann jedenfalls, wenn es sich 

um den der Welt gegebenen neuen Schein handelt, nicht auf solche Hoffnungen verweisen. Sie kann aber in 

voller Verantwortlichkeit und mit aller Bestimmtheit auf den Glauben, d.h. auf das Zeugnis der heiligen 

Schriften verweisen. Sie kann darauf aufmerksam machen, dasz es sich hier um eine Instanz handelt, von der 

nicht Vertröstung, sondern Trost, nicht ein Programm, sondern Weisung zu erwarten ist. Die 

Weihnachtsbotschaft könnte – und das wäre der mit dem ewigen Licht in die Welt hereingegangene neue 

Schein – Trost und Weisung bedeuten. Er wäre freilich ein ganz aphilosophisches, apolitisches, amoralisches 

Geschehen, wenn sie uns das bedeuten würde. Es wäre blosz das Geschehen des Glaubens, geweckt durch das 

alte, nun nicht mehr überhörte, nicht mehr miszverstandene Zeugnis. Der neue Schein, den die Welt 

bekommen, Trost und Weisung waren da, wie das in die Welt hineingegangene ewige Licht selber. Wir dürften 

uns nicht darüber wundern und nicht davor zurückscheuen, dasz von ihm dasselbe zu sagen wäre, wie nach 

einem anderen Weihnachtslied von Christus selbst: ‘Er liegt dort elend, nackt und blosz in einem Krippelein’ 

und: ‘Er äuszert sich all seiner G'walt, wird niedrig und gering und nimmt an sich eins Knechts Gestalt, der 

Schöpfer aller Ding'’. Trost und Weisung in solcher Verborgenheit zu haben, das könnte das Hören der 

Weihnachtsbotschaft für den deutschen Menschen von heute bedeuten. 

Es ist nicht unmöglich, dies noch etwas zu erläutern: Angenommen, ein solcher heute lebender deutscher 

Mensch würde glauben, so müste der Trost und die Weisung, die er damit in aller Unscheinbarkeit empfing, 

ebenso unscheinbar aber ganz bestimmt in der Erlaubnis und in dem Gebot bestehen, irgendwo, wo er es jetzt 

nicht ist und nicht sein kann, ganz unprinzipiell zu werden. Prinzipien, Weltanschauungen, Überzeugungen und 

dergleichen sind freilich nicht schon an sich das Merkmal des Unglaubens. Sie können, wie der im verflossenen 

Jahr verstorbene Schweizer Pfarrer und Schriftsteller Hermann Kutter gerne sagte, als ‘Bohnenstangen’ dem 

wirklichen Leben nützliche Dienste tun. Ihre Geltung und Geltendmachung musz aber ihre Grenzen haben. Der 

Mensch dürfte nicht nur prinzipiell, er müszte auch unprinzipiell sein können. Nun, das ewige Licht, das im Stall 

zu Bethlehem in die Welt hereingegangen ist, ist jedenfalls, wenn das Zeugnis von ihm recht ist, die denkbar 

unprinzipiellste Wirklichkeit: dasz Gott Mensch ward, das springt aus allen Systemen heraus, wie oft man auch 

versucht hat, es in ein solches einzubauen. Das ist weder natürlich, noch logisch, noch rechtlich, noch 

geschichtlich zu begründen, das ist wahr als das ewige Licht, dasz im Unterschied zu allen unseren Lichtern 

keiner Speisung und keines Leuchters bedarf. Das ist wahr als die uns wiederfahrene Barmherzigkeit. Und nun 

könnte es sein, dasz der deutsche Mensch von heute glauben würde und dasz sein Glauben der Glaube an 

dieses ewige Licht wäre, und dasz er dann irgendwo, wo gerade er es bis jetzt nicht war, von ganzen Herzen 

unprinzipiell werden dürfte. Hatte er das nicht ganz besonders nötig? Sollte der vorbehaltlose Glaube an 

allerhand Prinzipien nicht die besondere deutsche Form des Unglaubens sein? Oder wo in aller Welt auszer in 

dem Lande zwischen Maas und Memel hält ein jeder so unentwegt seine Bohnenstange für den Baum der 

Erkenntnis und des Lebens und tut man sich selber und anderen so viel Leid an – beileibe nicht aus Bosheit, 

sondern aus heiliger Überzeugung? Wo sollte eine allgemeine geistige ‘Abrüstung’ so nötig und heilsam sein? 

Wenn der deutsche Mensch von heute glauben, den heiligen Schriften glauben würde, dann würde er gewisz 

vor allem weniger feierlich von seinen Überzeugungen denken lernen, er würde seine Bohnenstangen – gewisz 

nicht zerbrechen und wegwerfen, aber ihrem natürlichen Gebrauch zurückgeben. Er würde Furcht, Liebe und 

Vertrauen, die er jetzt an die Systeme verschwendet, dem schenken, dem sie allein gehören und der in kein 

System zu bringen ist. Und dann würde er – was wäre das für ein ‘neuer Schein’! – barmherzig werden. 

Vielleicht in dieser Hoffnung hat unser Herr Reichspräsident den politischen Parteien für die Weihnachtszeit 

Feiertag geboten, auf dasz jedermann sich besinne, ob er nicht vor allem glauben sollte! 

Derselbe Trost und dieselbe Weisung der Weihnachtsbotschaft würden dann auch wohl dahin lauten, dasz wir 
statt unpraktisch praktisch sein dürften. Im engsten Zusammenhang mit dem Unprinziellwerden! Wenn man 
allzu prinzipiell ist, dann kommt man nicht zusammen, dann bleibt nichts übrig, als sich gegenseitig ins Gesicht 
zu schlagen, und dann kann das Nächstliegende, dasz man gemeinsam tun sollte, nicht oder nur schlecht 
geschehen, und dann ist man bei aller Heiligkeit der verschiedenen Überzeugungen unpraktisch. Hätte Gott 
prinzipiell sein wollen gegen uns, wie er es könnte und wie wir es reichlich verdienten, er hätte nicht 
ausgerechnet Mensch werden dürfen. Er war und ist aber barmherzig und darum kam er in Christus mit uns 



88 

  

 
zusammen, wohlverstanden mit uns, mit denen er wegen seiner Heiligkeit gar nicht zusammenkommen 
konnte! Mit denen um ihrer Ohnmacht und Bosheit willen ein Zusammenwirken für ihn gänzlich 
ausgeschlossen war! Gott aber tat und tut gerade dieses Ausgeschlossene – sollen wir nicht sagen: dasz für ihn 
den Barmherzigen allein Praktische, dasz, was geschehen muszte, wenn sein freier, barmherziger Wille 
geschehen sollte? Und nun könnte ja das ewige Licht auch in dieser Hinsicht, geglaubt werden und das würde 
dann heiszen: es könnte in uns ein Wille da sein für das Nächstliegende, dasz man unter allen Umständen 
gemeinsam tun sollte.  
Die Hindernisse zu solcher Gemeinsamkeit wären entfernt so schwer nicht wie die, die Gott hindern könnten 
und nicht gehindert haben, mit uns gemeinsame Sache zu machen. Dürfen wir sozusagen göttlicher sein wollen 
als Gott selber? Wenn wir glauben würden, so würden wir wissen, dasz wir gerade das nicht tun dürfen. Das 
einzig Gewiesene wäre dann, das scheinbar Ausgeschlossene zu tun und also zueinanderzukommen, uns die 
verschiedenen Überzeugungen in Ehren, aber nicht in letzten Ehren – die Hand zu geben und uns zu helfen, 
statt uns unaufhörlich mit Querschlägern zu plagen. Der blosze Appell an die Liebe zum gemeinsamen 
Vaterland scheint nicht zu genügen, um uns in diesem Sinn praktisch zu machen. Und an den christlichen 
Glauben kann man nicht einmal appellieren, denn er ist wahrlich nicht so da, wie irgendeine Gesinnung da ist, 
an die man appellieren kann, sondern als Gottesgabe, die wir alle uns nicht nehmen können. Man kann und 
musz aber sagen, dasz diese Gabe sehr konkret dies bedeuten würde, dasz der deutsche Mensch von heute, 
dieser grosze Unpraktische im Kreis seiner anderen Menschenbrüder, bei aller Prinzipientreue etwas 
praktischer würde.  
Und schlieszlich könnten derselbe Trost und dieselbe Weisung der Weihnachtsbotschaft dies bedeuten, dasz 
wir wesentlich werden müszten. Und das müszte dann nicht heiszen, dasz aufs neue ein jeder in seine 
Innerlichkeit versinkt und den Traum seines Ich in neuen, womöglich christlichen Tiefen weiter dichtet und 
denkt. Wir haben von dieser Wesentlichkeit zuviel gehabt in allen Jahrhunderten deutscher Geschichte. Unser 
wartet heute, wenn nicht alles täuscht, das wesentliche Drauszen: der Mitmensch, den wir durch die Brille des 
Prinzips nimmermehr zu sehen vermögen und der auch im gemeinsamen Werk noch nicht so gesehen ist, wie 
er gesehen sein will: um seiner selbst willen. So hat uns Gott gesehen, indem er Mensch wurde. Prinzipiell 
konnte er uns gewisz nicht lieben. Weil er etwas mit uns anfangen konnte, konnte er uns auch nicht lieben dem 
was in aller Welt konnte er mit uns anfangen? Er hat uns offenbar um unserer selbst willen geliebt. Der neue 
Schein, den die Welt damit bekommen hat, dasz das ewige Licht da herein gegangen ist, könnte dies bedeuten 
– nicht dasz wir im Handkehrum den Mitmenschen als solches liebten, wohl aber, dasz wir wüszten: Liebe ist, 
ob von uns erfüllt oder nicht erfüllt, die hohe Kunst, bei der es nicht um den guten und nicht um den 
nützlichen, sondern um den wirklichen Mitmenschen geht. Es ist heute viel von ihm die Rede, von diesem 
wirklichen Mitmenschen. Der Begriff ‘Klasse’ hier und der Begriff ‘Volk’ dort wird ungestüm genug als seine 
authentische Interpretation ausgegeben: mit dem Erfolg, dasz die Angehörigen derselben Klasse und desselben 
Volkes grimmiger widereinander sind, sich gegenseitig als Menschen weniger sehen als je zuvor. Man sehe zu, 
ob es auf diesem und auf jenem Weg ein Weiterkommen gibt! Wesentlich werden hiesze doch wohl auf beiden 
Wegen: menschlich werden. Nun, man kann die Menschen nicht aufrufen und auffordern, wesentlich und also 
menschlich zu werden. Mit zum Besten am deutschen Menschen der Gegenwart gehört sicherlich, dasz ihm mit 
Moralpredigten in keiner Weise mehr beizukommen ist. Aber das darf er sich sagen lassen: Wenn er glauben, 
das in die Welt hereingegangene ewige Licht, Gott, der Mensch war, nach den heiligen Schriften glauben 
würde, dann würde er menschlich werden.” 
*Naar deze uitvoerige aantekening wordt in de hoofdtekst niet verwezen. Het eerstgenoemde citaat uit een 
kerstlied van Martin Luther is uit ‘Gelobet seist du, Jesu Christ’ (1524), Evangelisches Gesangbuch 23, Gotteslob 
252. Het tweede geciteerde lied is ‘Lobt Gott, ihr Christen, alle gleich’ van Nikolaus Herman (ca. 1550), 
Gotteslob 247. ”Herr Reichspräsident”: dat was in 1931 Paul von Hindenburg (1847-1934). “Der Begriff ‘Klasse’ 
hier und der Begriff ‘Volk’ dort” verwijst naar de onverzoenlijke haat en straatgevechten tussen communisten 
en nazi’s in de laatste jaren van de Weimar-republiek. 
 



89 

[VIII] PASSUS SUB PONTIO PILATO: DIE GELEDEN HEEFT ONDER PONTIUS PILATUS 

 

Calvijn laat in zijn catechismus van 1545 bij deze plaats van de belijdenis de leraar de 

volgende vraag stellen aan de leerling: “Waarom gaat gij nu van zijn geboorte onmiddellijk 

over tot zijn dood en laat zodoende de overige levensgeschiedenis daar?” Als ik deze leerling 

geweest was, zou ik met de wedervraag geantwoord hebben, of dan wel werkelijk de 

geschiedenis van Jezus’ leven hier overgeslagen is? Men zal intussen ook het antwoord dat 

de leerling in de catechismus van Calvijn op deze vraag te geven heeft nu niet bepaald 

bevredigend kunnen noemen. Het luidt namelijk: “Hier (dat is: in de geloofsbelijdenis) wordt 

alleen gesproken van datgene wat tot het eigenlijke wezen van onze verlossing behoort.”320 

Hoe nu, zal men moeten vragen, zou de kerk bij de vorming en opstelling van het symbool 

werkelijk van mening geweest zijn dat Jezus’ leven niet tot het eigenlijke wezen van onze 

verlossing behoort? 

 

1 

Calvijns levende leerlingen (want die in de catechismus spreekt is maar een leerling van 

papier), namelijk de opstellers van de Heidelbergse Catechismus, hebben in dezen niet 

alleen een dieper, maar vooral ook een bijbels-exegetisch nauwkeuriger inzicht gehad dan 

de meester zijn leerling in de mond geeft, als zij op [de] overeenkomstige plaats bij de 

behandeling van het apostolicum (vraag 37) op de vraag: “Wat verstaat gij onder het 

woordeke: geleden?” het antwoord gaven: “Dat hij aan lichaam en ziel de ganse tijd zijns 

leven op aarde, maar inzonderheid aan het einde zijns levens, de toorn Gods tegen de zonde 

van het ganse menselijke geslacht gedragen heeft, opdat hij met zijn lijden als met het enige 

zoenoffer ons lichaam en onze ziel van de eeuwige verdoemenis verloste en ons Gods 

genade, gerechtigheid en het eeuwige leven verwierve”. 

Het staat toch niet zo dat Paulus (wiens bedoeling Calvijn in het bovenbedoelde 

catechismus-antwoord waarschijnlijk bijzonder trefzeker meende weer te geven), omdat wij 

bij hem ogenschijnlijk alleen over de dood en de opstanding van Christus horen spreken, 

voor Zijn overige bestaan (en zulks in tegenstelling met de vier evangelisten) minder of in het 

geheel geen belangstelling zou hebben gehad. Het staat veeleer zo dat Paulus door van 

Christus’ dood te spreken, ook van zijn gehele overige leven wilde spreken – zij het dan in 

geweldige (daarom geenszins gewelddadige) samenvatting en verkorting van het 

totaalbeeld. Dat dit zo is kan ons bijvoorbeeld op de beroemde plaats over de 

knechtsgestalte (Fil. 2: 6v.) nog heel duidelijk voor ogen komen te staan.321  

Het beste bewijs terzake is echter het indirecte: dat de vier evangelisten zelf bij nader 

toezien in het geheel geen lévensgeschiedenis van Jezus willen geven, waarin dan zo 

ongeveer tegen het slot ook nog het bericht van zijn lijden en sterven een plaats vindt. Maar 

wat zij van Jezus’ optreden, van zijn woorden en wonderen, van zijn gesprekken met zijn 

leerlingen en met de joodse tijdgenoten vertellen, dat is in alle vier evangeliën (het minst 

wellicht bij Lukas) onmiskenbaar van het begin af als een rivier met een sterk verval in de 

 
320 Vgl. Catéchisme de Jean Calvin, ed. Cadix-Krafft-Lecerf, Parijs 1934, 33. [Belijdenisgeschriften van de PKN, 
118, vr. 55]. 
321 Fil. 2: 6vv. Vgl. Barth, Erklärung des Philipperbriefes (1927) [niet in GA], 54vv. Vgl. Römerbrief (1922), 136: 
“Keine Zeile der Synopse, die allenfalls auch ohne das Kreuz zu verstehen wäre.” [GA II/2010, 219] 



90 

richting van dit einde. Het is niet slechts voorbereiding van de Lijdensgeschiedenis, maar het 

staat zelf reeds meer of min zichtbaar in de steeds zwaarder wordende schaduw van het 

lijden én het staat, met dit lijden tezamen één geheel vormend, reeds in het licht van de 

opstandingsgeschiedenis, dat tégenover dit geheel van leven-en-lijden opgaat. Ik kan echter 

ook in de plaatsen van het boek Handelingen-van-de-apostelen (bijv. Hand. 2: 22v., 10: 37v., 

13: 33v.), waarin ons aangeduid wordt hoe de apostolische verkondiging aangaande Jezus 

luidde, geen andere verhouding vinden die recht zou geven om hier en in de evangeliën van 

een ‘gevuld’, bij Paulus daarentegen van een leeg of half-gevuld kerugma322 te spreken. 

Gelijk Paulus, wanneer hij van het lijden van Christus sprak, op het gehele overige leven van 

Jezus zag, zo houden de evangelisten en de schrijver van Handelingen, wanneer zij van het 

overige leven van Jezus spreken, het oog gericht op zijn dood. Wij mogen aannemen dat de 

zin van deze plaats van de geloofsbelijdenis geen andere is dan die in deze Schriftuurlijke 

twee-eenheid is vervat. Juist omdat de geloofsbelijdenis niet slechts de kruisiging en de dood 

van Jezus Christus, maar allereerst en apart Zijn lijden noemt, wil zij klaarblijkelijk aan de 

overige levensgeschiedenis niet voorbijzien, wijst zij terug op “de ganse tijd van zijn leven op 

aarde”, geeft zij aan het geheel het karakter van lijdenstijd. 

 

2 

De vleeswording, de openbaring van de Zoon van God en de in Hem volbrachte verzoening 

van de wereld met God, betekent stellig een heimelijke – maar dan ook een zéér heimelijke, 

zeer verborgen zegepraal en triomftocht. “Wij zagen zijn heerlijkheid” (Joh. 1: 14). “Hij werd 

voor hun ogen veranderd van gedaante en zijn aangezicht blonk gelijk de zon en zijn 

klederen werden wit gelijk het licht”, zo lezen wij eenmaal midden in de evangelische 

levensgeschiedenis van Jezus (Matth. 17: 2). “Gij zijt de Christus, de Zoon des levenden 

Gods” belijdt Petrus en het is niet vlees en bloed maar de hemelse Vader die hem dit 

geopenbaard heeft (Matth. 16: 16v.). Overeenkomstige betekenis hebben stellig op hun 

wijze alle wonderverhalen. Zij zijn tekenen van het komende Rijk, manifestaties van de vrije 

genade van God. Wij hebben in de voorgaande voordracht ook in de geboorte-uit-de-maagd 

zulk een teken van de verborgen heerlijkheid van Jezus Christus leren kennen, en in de 

geschiedenis van de genezing van de geraakte een ander voorbeeld althans even 

aangeroerd. Maar juist in hun karakter van als het ware uit de diepte opduikende, niet tot 

regel en vast bestand wordende323, maar weer verdwijnende, het leven van Jezus in het 

vlees om zo te zeggen onderbrekende, ja doorbrekende tékenen, behoort dit alles eigenlijk 

al tot de Paasgeschiedenis. Zij zijn vooruitgeworpen – maar slechts vooruitgeworpen, een 

gans anders-geaard gebied van de werkelijkheid plotseling overlichtende, dan echter dit 

gebied weer in het donker achterlatende – stralen van Zijn opstanding-en-verhoging. De 

regel van Jezus’ leven in het vlees als zodanig blijft echter deze dat de heerlijkheid van de 

 
322 kerugma = boodschap: staande term in de NT vakliteratuur voor het evangelie in zijn oorspronkelijke, 
mondelinge grondgestalte, als verkondiging: “deze Jezus, die gij gekruist hebt, heeft God opgewekt” [Hand. 4: 
10]. Op dit eenvoudigste kerugma vormt het eenvoudigste credo het antwoord: “Jezus is Kurios”. 
323 Het is aan een optisch bedrog te wijten wanneer wij de indruk hebben dat hele perioden om zo te zeggen 
ópgingen in het verrichten van wonderen. De meesten van ons maken zich zo moeilijk los uit de instelling op 
een kroniek, op een verslag. De ouderwetse term “taferelen” uit het leven van de Heer komt ten slotte dichter 
bij de bedoeling van de evangeliën. Alleen moet men daarbij nog in acht nemen dat deze “taferelen” als 
zodanig reeds prediking zijn van de apostelen aangaande de verhoogde Heer. 



91 

eeuwige Zoon verborgen is onder het aspect van het tégendeel van de heerlijkheid: Jezus 

lijdt. Dus: hij overwint niet, hij viert geen triomf, hij ziet geen vrucht, of wat hij aan vruchten 

zamelt vervloeit weer en al het bereikte vergaat in het beslissende ogenblik als sneeuw voor 

de zon. Dat hij als een gast en vreemdeling door de rijken en gebieden van het natuurlijke 

leven gaat, dat hij tot familie en volk, tot staat en cultuur geen positieve verhouding heeft 

gehad die, hoe dan ook, voor ons valt te onderkennen, dat hij niet heeft waar hij het hoofd 

nederlegge [Lk. 9: 58] – dat zou nog verklaarbaar geacht kunnen worden.  

Maar ook in de hem eigen, hem bijzonderlijk opgedragen werkzaamheid als leraar van het 

volk en opvoeder van zijn leerlingen heeft hij generlei resultaat bereikt, ja het schijnt dat hij 

daarin geen enkel bewust doel heeft nagestreefd.324 Hoe het zij – de religieuze leiders van 

zijn volk staan in de aanvang even vreemd tegenover hem als aan het eind, en aan het eind 

even vijandig als in het begin. Hij heeft met hen niets bereikt dan juist datgene wat van 

meet-af als een dreiging over hem hing, om dan aan het eind te voorschijn te breken: zijn 

verhoging aan het kruis. Evenwijdig hiermee loopt wat te zeggen zou zijn over zijn 

verhouding tot het volk en tot zijn leerlingen. Hij schijnt echter ook persoonlijk volstrekt niet 

zo overtuigend en harten-veroverend gewerkt te hebben als een beminnelijke christelijke 

journalistiek en retorica het in later tijden gaarne voorgesteld heeft: de hardste aanklachten 

bleven hem ook op het hoogtepunt van zijn werken niet bespaard, het volk dat vandaag 

halleluja geroepen heeft, zal morgen schreeuwen: kruist hem.325 Zijn leerling Judas verraadt 

hem, ten laatste verlaten hem alle, ook zijn drie326 liefste leerlingen en hij op wie hij zijn 

gemeente wilde bouwen als op een rots: Simon Petrus verloochent hem, eer de haan kraait, 

onmiddellijk driemaal.  

En daarmee begint eerst recht zijn lijden in engere zin: onder Pontius Pilatus. Reeds lang 

tevoren – als een donker, onrustbarend refrein keert het telkens weer – heeft hij het immers 

voorzegd, trouwens reeds in de bedreiging van het nieuwgeboren kindeke door Herodes, ja 

in de hele onherbergzame omgeving van zijn geboorte zal men dezelfde profetie moeten 

vinden…: de Zoon des mensen moet veel lijden en verworpen worden en gedood worden.327 

Hij “moet”... Wanneer er dus een doel te onderkennen valt in dit leven, een opdracht, om de 
 

324 Er zijn belangrijke dingen hierover gezien door Hans Hartmann, Jesus, das Dämonische und die Ethik, 82vv. 
([Berlin: Der weisse Ritter] 1923, zweite, völlig umgearbeitete Auflage [724]), in tegenstelling bijv. met Joh. 
Müller (Bergpredigt [München: Beck 1919]), die ondanks alle inspiratie op Nietzsche aan een moralistische 
inslag niet ontkomt, maar in overeenstemming met Hans Blüher, Die Aristie des Jesus von Nazareth, Prien[: 
Kampmann] 1921 [512], en Constantin Brunner, Unser Christus, oder das Wesen des Genies, Berlin[: 
Oesterheld] 1921 [813] (dit zijn beide door en door ontheologische boeken, die de theologant van heden toch 
móet lezen, 1) om vrijer te worden tegenover het academische onderzoek van de evangeliën, 2) om aan de 
innerlijke grootheid van deze werken een onvermijdelijke aporie te leren zien, waarop alleen de orthodoxe 
christologie als antwoord past). 
325 Het is bedenkelijk hier, gelijk vaak geschiedt, een staaltje te zien van de “psychologie de la foule” in het 
algemeen. Behalve deze doet zich een zeer bijzondere reactie gelden, te vergelijken met het merkwaardige feit 
dat de “demonischen” in de evangeliën Christus altijd moeten onderkennen, “belijden” én afweren. *De 
“psychologie de la foule” verwijst wellicht naar het boek van Gustave Le Bon uit 1895, Psychologie des foules. 
[Paris: Alcan] 
326 *Dit aantal niet in Credo. 
327 De mogelijkheid dat de toevoeging “en ten derde dage zal hij wederom opstaan” een glosse is, toegevoegd 
vanuit het “gemeentegeloof”, moet ernstig worden overwogen, maar heeft weinig gewicht (immers is het 
ganse evangelie neerslag van de Paasprediking op Pinksteren en verder), tenzij men, gelijk Bultmann, in de 
lijdensaankondiging het “messiaanse bewustzijn” niet wil doen optreden: een inzicht dat ook dogmatisch 
belangrijke consequenties kan hebben. 



92 

volbrenging waarvan het klaarblijkelijk gaat, dan is het deze: de Zoon des mensen moet 

lijden. Hij moet “verhoogd worden van de aarde” – zoals in het Johannes-evangelie, met 

gruwzame, groteske dubbelzinnigheid, het eigenlijke en laatste van zijn weg wordt 

omschreven. De lijdensgeschiedenis in engere zin “onder Pontius Pilatus” brengt waarlijk 

niets nieuws in dit leven, het is zo eindeloos ver van wat men een catastrofe zou kunnen 

noemen: het is eigenlijk in het geheel geen verrassing, het brengt tot voleinding – men moet 

wellicht zeggen: zij brengt slechts voor alle anderen, omstanders en toeschouwers (waartoe 

dan ook de discipelen behoren) aan de dag wat Jezus reeds lang niet alleen als toekomst 

voor de geest heeft gestaan, maar wat voor hem al de dagen reeds een werkelijkheid 

geweest is die hij droeg. Pontius Pilatus, de brave of misschien ook niet zo bar brave 

stadhouder van de Romeinse keizer, die Jezus onschuldig vindt en hem nu toch en als 

zodanig ter dood veroordeelt, is als het ware slechts de mond van de wereld, die nu ook nog 

eens uitspreekt wat Jezus tevoren gezegd heeft: de Zoon des mensen moet lijden. Voeg 

daarbij dat ook het onderricht en de raad die Jezus aan zijn leerlingen geeft niet in een 

andere richting wijst. Immers de toekomst die hij hún voor ogen stelt bestaat daarin dat zij 

omwille van Zijn Naam vervolgd zullen worden. En wat hij van hen verlangt is dit dat zij hun 

kruis op zich nemen. “Indien zij de heer des huizes Beëlzebul hebben geheten, hoe veel te 

meer zijn huisgenoten” (Matth. 10: 25). Troost, bijstand en hoop zullen ook daar niet 

ontbreken, zo waarachtig als het lijden van Jezus zelf niet zonder de grens, die aangeduid 

wordt met de woorden: “ten derde dage zal hij wederom opstaan”.328 Maar zie, dat is de 

gréns, dat staat in een ander boek, dat is de keerzijde die de mens maar niet naar zich toe 

keren kan wanneer hij wil.329 

 

3 

Houden wij ons, gelijk het behoort, aan het eerste boek, dat is: aan de vraag: wat betekent 

de openbaring van God in het vlees, in het mens-zijn van Jezus Christus als zodanig, dan 

moet het antwoord luiden: zij beduidt in tegenstelling met wat openbaring in elk geval 

schijnt te moeten betekenen: bedekking, verberging van God. Wat daar openbaar wordt 

houdt immers geen licht in maar donker. Deze openbaring hier betekent niet de overwinning 

van de wereld, niet de bevrijding uit de zonde, het kwaad, de dood, de macht van de duivel. 

Zij betekent veelmeer vernedering en prijsgave van de Zoon van God aan al deze machten 

van de onmogelijkheid330, de goddeloosheid. Zij richt niet haar zegepraal op, maar vestigt die 

van hén. Zij is niet bij machte al dit onmogelijke op te heffen, ze is zelfs niet in staat dit alles 

 
328 Zie vorige voetnoot. Hier doet het er niet meer toe of deze “grens” door Jezus zelf van tevoren of door de 
apostelen achteraf is gezien. Vgl. 95: het lijden zonder grens, zonder zin en zonder toekomst. 
329 *Deze bijzin staat niet in de Duitse tekst. 
330 Dat wij, Nederlanders, het woord “onmogelijk” niet of nauwelijks in de zin van “redelijk-onmogelijk” kennen 
en gebruiken (behalve dan in “een onmogelijk mens”!), zou wel eens op een [ver]groving door een bedenkelijk 
realisme, door een ‘Krämergeist’ kunnen duiden. Wat de “vernedering” aangaat, houde men in het oog wat 
Kierkegaard zegt, Tagebücher II, 122: “Christus erniedrigte sich selbst… O unendliche Erhabenheit, von der mit 
kategorischer Notwendigkeit gilt: es war im Himmel, auf Erden, im Abgrund keiner, der ihn erniedrigen konnte. 
Er erniedrigte sich selbst. Darin liegt ja Christi unendlicher qualitativer Unterschied von jedem Menschen, dasz 
er bei jeder Erniedrigung, die er erleidet, unbedingt selber einwilligen, approbieren musz, dasz er dieser 
Erniedrigung sich unterwerfen will. Dies ist die unendliche Erhabenheit über das Leiden, aber zugleich das 
qualitativ unendlich intensivere Leiden” (Men overwege het verschil met de wijze mens naar Maeterlincks 
voorstelling in La Sagesse et La Destinée). [Paris: Charpentier 1895] *Krämergeist = kleingeestig mens. 



93 

te verzwakken en te verlichten, zij houdt veelmeer in dat wat in de boven aangehaalde 

catechismusvraag staat: het drágen van de goddelijke toorn tegen het ganse, menselijke 

geslacht. De openbaring zelf heeft tot vorm, tot bestaanswijze het ”lijden onder Pontius 

Pilatus”. Deze verberging van de heerlijkheid is zelf de openbaring van God. Dit negatieve is 

geladen met positiviteit. Hier is openbaar dat het zwakke van God sterker is dan de 

mensen.331 Dat dit lijden, gelijk we daareven zeiden, een grens en daardoor een zin en een 

toekomst heeft, dat is wel waar. Wij hoorden immers ook het vervolg van de 

catechismusplaats: “opdat hij met zijn lijden als met het enige zoenoffer ons lichaam en onze 

ziel van de eeuwige verdoemenis verloste en ons Gods genade, gerechtigheid en het 

eeuwige leven verwierve”. Deze voortzetting echter spreekt reeds datgene uit wat eerst van 

Pasen uit in volle geldigheid over de Goede Vrijdag te zeggen is.332 Op de Goede Vrijdag zelf 

– en niet eerst op deze dag, maar “de ganse tijd van zijn leven op aarde” – heeft het lijden 

van Jezus, juist omdat het een lijden onder de toorn van God tegen het ganse menselijke 

geslacht is, géén grens, géén zin, géén toekomst. Hoe zou hij, die zich werkelijk daarheen 

begeeft en daar standhoudt waar het ganse menselijke geslacht staat: onder de toorn van 

God – en daar heeft Jezus zich gesteld – hoe zou die een grens, een zin en een toekomst 

kunnen zien in hetgeen hij te dragen heeft? Dat is immers de afgrond waarin ons de zonde 

stort – wél ons! dat wij niet eens weten hoe diep deze afgrond is – het lijden zonder grens, 

zonder zin en zonder toekomst.333 Deze last kon, als zij bewust gedragen wordt, alleen zo 

gedragen worden. En dit is eerst het werkelijke dragen van de werkelijke last. En Jezus 

draagt die: dit is de werkelijkheid van zijn vleeswording. “Alle vlees is als gras en al zijn 

goedertierenheid als een bloem des velds, het gras verdort, de bloem valt af, want de Geest 

des Heren blaast daarin, voorwaar het volk is gras” (Jes. 40: 6v.) En het Woord, het Woord 

van God werd vlees, werd wat dit volk is. Als lid van dit volk, als waarachtig mens draagt 

Jezus deze last: omdat “de Gerechtigheid Gods vordert dat de menselijke natuur, die 

gezondigd heeft, voor de zonde betale” (Heidelbergse Catechismus, vraag 16). 

Men doet goed stil te staan voor het aangezicht van dit raadsel en niet onmiddellijk naar 

menselijke behoefte dat andere boek op te slaan, dat de ontknoping van het raadsel brengt. 

Het is noodzakelijk om eerst het raadsel als raadsel te laten staan en als raadsel te laten 

uitspreken. Het boek van Gods zege en van onze verlossing kunnen wij eerst dan lezen als 

wij het boek van het lijden van Jezus Christus ten einde toe gelezen hebben.334 Wij zullen in 

de volgende voordracht, wanneer wij zullen te handelen hebben over het crucifixus, 

mortuus, sepultus, trachten dit boek met de huiver die ons bij deze dingen behoort te 

doordringen trachten ten einde te lezen. 

 

 
331 1 Kor. 1: 25. *Deze drie zinnen staan niet in Credo. 
332 Vgl. Voordracht X, 115v., Voordracht XVI, 189v. De woorden “Goede Vrijdag” en “Pasen” zijn hier niet bloot-
historisch te nemen, maar nog veel minder symbolisch. Het gaat hier ook niet om het “suprahistorische” 
(Seeberg, De Hartog, Dibelius), maar om de categorie van het Woord waardoor het goddelijke gebeuren ons als 
heilsfeit aanspreekt, vgl. 123v. 
333 Vgl. Voordracht IX, 103. 
334 Hoe is dit te rijmen daarmee dat de Genade moet vóórafgaan? (Voordracht V, 55v.) werd er gevraagd. [Zie 
bijlage: ‘Vragen’, 17.] Antwoord: waar wij in het geloof afzien van onze wetskennis en zelfbeoordeling, van 
onze idealen en van onze vertwijfelingen en op Christus zien, daar zijn wij ook, zolang het donkere boek van het 
lijden ligt opgeslagen, in het domein van de verkondiging, van het woord-van-het-kruis. 



94 

4 

Wij vestigen nu nog een ogenblik onze aandacht op de merkwaardige toevoeging dat het 

lijden van Jezus zijn lijden onder Pontius Pilatus genoemd wordt. Hoe komt Pontius Pilatus in 

het credo? Het antwoord kan om te beginnen zeer eenvoudig luiden: het betreft hier een 

tijdsbepaling. De naam van de Romeinse stadhouder over Judea, onder wiens regering Jezus 

Christus leefde en door wiens vonnis hij gekruisigd werd, zegt: in deze en die historische tijd 

is dit geschied. En dat is precies wat het symbool zeggen wil en waaraan het gewicht hecht: 

in een bepaalde en nauwkeurig-aan-te-geven tijd binnen de tijd die ook de ónze is, is dat 

geschied wat van Jezus Christus wordt betuigd. Een afgrenzing tegen een gnostisch Christus-

idealisme wordt daarmee polemisch voltrokken. Dat het woord vlees werd, houdt 

uitdrukkelijk ook dit in dat het tijdelijk werd, dat de werkelijkheid van de openbaring in Jezus 

Christus ook dat was wat wij de levenstijd van een mens noemen. Zij was niet alléén dit, 

maar zij was óók dit: een mensenleven. Want zij is wel een eeuwige, maar niet een tijdloze, 

zij is tegelijk een eeuwige én een tijdelijke werkelijkheid. Zij is dus bijvoorbeeld niet het 

gehalte van alle of van enige tijden, dat in zichzelf tijdeloos-ontheven zou wezen. Hij die zou 

trachten uit alle tijden of uit bepaalde tijden, al was het de tijd van de jaren 1-30, zoiets als 

een tijdloze geest of zin, een tijdloos wezen van deze tijd, uit te pellen, die zou de 

openbaring van God die in deze bepaalde tijd geschied is zeker niet ontdekken.335 Dié mens 

verstaat er nooit iets van die haar concreetheid pijnlijk vindt, voor wie zij in deze gegeven 

vorm aanstotelïjk is, die haar van het haar aanklevende tijdelijke zou willen losmaken, die, 

door aan haar tijdelijke concreetheid voorbij te gaan, meent haar ideële wezenlijkheid te 

kunnen grijpen. De openbaring van God is nu eenmaal naar haar wezen concreet en dus 

tijdelijk en dus niet minder historisch te bepalen dan bijvoorbeeld de regering van Perikles in 

Athene. Wie op de zogenaamde “eeuwige waarheden” belust is, die scheide zijn geloof, als 

hij zich niet bekeren wil, in ieder geval scherp van het christelijke geloof en wachte er zich 

voor hier verwarring te stichten. Openbaring is een hic et nunc, eenmalig en volstrekt 

eigensoortig, óf zij is niet de openbaring waarvan de Heilige Schrift getuigt, daarom: sub 

Pontio Pilato. Ja, die man hoort terdege in het credo! Had men maar steeds bedacht dat hij 

in het credo staat – dan waren de kerk en de theologie ettelijke omwegen en dwaalwegen 

bespaard gebleven.336 

 

5 

Maar nu heeft het een goede zin te vragen waarom deze tijdsbepaling juist met de belijdenis 

van de lijdende Christus verbonden werd. Waarom niet met zijn geboorte? Waarom krijgen 

wij niet in verband met het “geboren uit de Maagd Maria” de uit Lukas 2: 2 bekende naam 

van de landvoogd Cyrenius te horen? Ik meen dat dit geen toeval of willekeur is. Ik denk 

veeleer dat hier voor het eerst een aanwijzing zich voordoet die in het derde artikel van de 

geloofsbelijdenis, waar sprake komt van de opstanding van het vlees en van het eeuwige 

leven337, tot nadere en meer volledige ontvouwing zal komen. Deze naar Romeinse 

 
335 Vgl. bijv. H.W.Th.E. van den Bergh van Eysinga, Het Christusmysterie, een onderzoek naar de oorsprong en 
de esoterische betekenis van onze godsdienst, Zwolle[: Ploegsma] 1917, 123vv. [7683], idem, Het Weidsch 
Ornaat, Amsterdam[: Veen] z.j. [1917], 223vv. *De laatste bijzin staan niet in Credo. 
336 Ook de omweg over het “supra-historische”. 
337 Vgl. Voordracht XII, 134v., Voordracht XVI, 195v. 



95 

stadhouders of ook naar Romeinse keizers of op andere, soortgelijke wijze te bepalen tijd, de 

historische tijd waarin Christus door zijn geboorte werd ingevoegd, om in dit historische 

tijdsverloop in de jaren 1-30 te bestaan als in de tijd die de ‘onze’ is – hoe zou hij waarachtig 

mens zijn zonder dat? – deze ganse tijd als zodanig, met haar verste verleden en haar verste 

toekomst, is de tijd van de ongehoorzaamheid en de wanorde en dus de tijd die onder Gods 

lankmoedigheid nóg bestaat, doch onder Gods toorn slechts bestaan kan als een tot 

voortdurend vergáán bestemde en het vergaan tegemoet snellende tijd. De gedaante van 

deze wereld – en daaronder hebben wij immers de tijd te verstaan – gaat voorbij (1 Kor. 7: 

31). Daarom is zij dan ook de tijd – en nu verstaan wij de innerlijke samenhang tussen 

“geleden” en “onder Pontius Pilatus” – waarin de Zoon van God als waarachtige 

mensenzoon lijden moet, de tijd waarin hij alles: het succes en het geluk, de boze en de 

goede mensen, de staat en de kerk, zijn eigen mens-zijn – hij is immers ‘vlees’ – maar ook en 

vooral God zelf tégen zich hebben moet, de tijd kortom waarin hij niet kan leven zonder de 

toorn van God te dragen. Wat kan hij in deze wereldtijd anders zijn dan de volkomen 

vreemde en de volstrekte vreemdeling? Wat kan hij hier anders doen dan reeds met zijn 

bestaan op zichzelf ergernis verwekken? Welke andere gestalte kan hij hier hebben dan de 

“knechtsgestalte” (Fil. 2: 7), zonder enige schoonheid. “Hij was veracht en de onwaardigste 

onder de mensen, een man van smarten en verzocht in krankheid; en een iegelijk was als 

verbergende het aangezicht voor hem; hij was veracht, daarom hebben wij hem voor niets 

geacht" (Jes. 53: 3). 

Werd het Woord vlees en werd het aldus tijdelijk en was de tijd deze tijd, onze wereldtijd, de 

tijd die naar de regering van Pontius Pilatus en zijn gelijken gedateerd wordt – ach, voor elke 

held of halfgod kon destijds en kan nog heden deze tijd een grote, een schone tijd zijn (Gods 

lankmoedigheid strekt zich immers zélfs over helden en halfgoden uit!) – voor de eeuwige 

Zoon van de Vader echter kon deze tijd enkel lijdenstijd zijn. De in en onder de tijd, namelijk 

in en onder de wereldtijd geworden Godszoon kon reeds als kind alleen maar de kribbe tot 

legerstede vinden en hij kon als man geen einde vinden dan in de kruisdood. Iets anders dan 

het doodvonnis had deze wereldtijd, had deze onze eon338 door de mond van Pontius Pilatus 

hem niet te zeggen: niet ofschoon, maar juist omdat hij onschuldig, ja de enige schuldloze in 

deze eon was.  

Maar zou het doodvonnis uit de mond van Pilatus niet tegelijk het doodvonnis over deze eon 

 
338 “aioon” = eeuw, tijdperk. In het NT de tegenstelling van “aioon houtos” en “aioon melloon”, de 
tegenwoordige en de toekomende eeuw. Door de mond van Pilatus spreekt deze aioon, meer of minder 
openlijk, met beleden of heimelijke scepsis, het vonnis… “die Religion Bismarcks der das groszartigste Beispiel 
ist dafür, wie die Welt sich unter dem lauten Beifall der Vertretern der Religion mit ihr …abfindet.” – “Eben 
darum ist Bismarck der berufenste Verkünder ihrer Entbehrlichkeit für alle irdische Wirksamkeit. Er hatte 
Religion lediglich, um sich die Hände frei zu machen für seine weltliche Aufgabe... Seine Religion sasz im Boden 
seines Selbstgefühls, in Übrigen ein Ding, dasz er auf den Dimensionen eines Privatspielzeuges reduziert hatte 
und jederzeit beiseiten legen konnte. Aber dasz er damit nicht spielen konnte und gelegentlich einen 
christlichen Einfall hatte, genügte um ihn bei den modernen Advokaten des Christentums zum Christen, ja zum 
Musterchristen zu machen... so ist das Christentum heute jedem Machthaber preisgegeben, selber zur 
Machtanbetung geworden. So billig ist heute die Kanonisierung im christlichen Himmel!” (Overbeck, 
Christentum und Kultur (1919), 155vv., Barth, Die Theologie und die Kirche, [München: Kaiser 1928] 17v.). [457] 
*Bedoeld is de in een brochure uit 1920 verschenen boekaankondiging ‘Unerledigte Fragen an die heutige 
Theologie’, [Wildi nr. 115], opgenomen in de tweede bundel voordrachten [Wildi nr. 193]. GA III/2012, (622-
661), 652v. 



96 

geweest zijn? Wat betekent dat voor deze tijd, voor deze wereld, als de eeuwige Zoon van 

God in haar klaarblijkelijk alleen maar lijden, ja sterven kan? Is hij daarmee veroordeeld – of 

is niet veeleer zij daarmee geoordeeld en verworpen? Zijn zijn smarten “onder Pontius 

Pilatus” niet in zichzelf reeds de geboorteweeën van een nieuwe tijd, die geen wereldtijd, 

maar Gods-tijd, de tijd van de nieuwe mens en alzo de tijd van de vrije genade339 voor het uit 

de oude wereldtijd (die bezig is te vergaan) geredde menselijke geslacht340 zal zijn? Zie, 

wordt zo met dit lijden, dat het Godsgericht over de tijd beduidt, niet toch reeds midden in 

het eerste, het andere, het tweede boek aangekondigd? Nu, wij zouden dit alles zeker ook 

zelfs in vragende vorm niet kunnen zeggen, wanneer wij niet reeds, juist van dit 

merkwaardige “onder Pontius Pilatus” af, een blik geworpen hadden in dat andere boek, 

waaruit wij weten dat wij ons niét bedriegen, wanneer wij juist in de vernedering van God in 

zijn openbaring – niet ofschoon, maar omdat zij werkelijk vernedering is – heimelijke maar 

hoogste zege en triomf zien341, gelijk ook immers niet anders mogelijk is, indien hier namelijk 

werkelijk de waarachtige God zich tot het waarachtige mens-zijn vernederd heeft. 

  

 
339 Men lette op deze nevenstelling van synonieme bepalingen: “de nieuwe mens” en “de vrije Genade”, vgl. 
Voordracht X, 116v. 
340 Het “menselijke geslacht” als éénheid gedacht. Kuyper sprak van “de stam en de takken van de boom als 
één blijvend, hoeveel takken ook uit het geheel mogen uitvallen” (vgl. J.C. Sikkel, Het Boek der geboorten I, 
Commentaar op Genesis, [Amsterdam: Van Schaik 1906] passim). [7762] Het is intussen niet toevallig dat Barth 
over het algemeen deze uitdrukking vermijdt en bij schepping, verzoening en verlossing gelijkelijk spreekt van 
de mens (vgl. Voordracht XVI, 196v.). 
341 Vgl. Voordracht X, 105vv. 



97 

[IX] CRUCIFIXUS, MORTUUS ET SEPULTUS, DESCENDIT AD INFEROS: GEKRUISIGD, 

GESTORVEN EN BEGRAVEN, NEDERGEDAALD TER HELLE 

 

Nadat wij het tweede artikel als het centrum van de gehele geloofsbelijdenis hebben 

aangegeven, zullen wij de zinsneden die ons nu tegemoet treden, betreffende de dood en de 

opstanding van Jezus Christus, nog eens opnieuw het centrum moeten noemen, namelijk het 

middelpunt van dit middengebied. Geen resultaat van het exegetische onderzoek van het 

Nieuwe Testament kan zo helder zijn als dit: dat het getuigenis van de apostelen en 

evangelisten van alle zijden naar dit midden verwijst: crucifixus est et resurrexit.342 Hier 

lopen zichtbaar of onzichtbaar alle draden van de Godskennis van de kerk343 tezamen. Van 

hieruit moet worden gepeild en gemeten wat de menswording, wat de wederkomst, maar 

ook wat de schepping en wat de kerk in het christelijke credo betekent. Hier scheiden zich 

dan ook de geesten en gaan ganselijk uiteen. Hier wordt het credo als geheel begrepen of 

niet begrepen. Hier wordt het dode recitatie in een kerk die totaal vergeten is dat zij niet 

slechts te bewaren heeft, maar ook zélf steeds weer moet verwerven wat zij meent te 

bezitten.344 Ofwel het is de belijdenis van een kerk die gelooft en daarom weet wat zij 

gelooft en wat zij in het geloof waagt te zeggen. Hier wordt het credo in datgene wat het het 

meest dringend zeggen wil omzeild door theologen en predikers of door hun lezers en 

hoorders of door beide partijen tegelijk, als van lieden die iets gestolen hebben en het 

gaarne vermijden op het terrein van hun euveldaad ooit terug te keren – hier heeft het 

credo echter ook zijn kracht in de gemeente, in de verkondiging, in de theologie, die zich 

door deze zijn meest dringende oproep werkelijk vergaderen en leiden laat, en niet in de 

laatste plaats in het leven van de enkelingen die geloven, dat is: die zich door deze oproep 

laten dragen en bewegen in de arbeid, in het lijden, in de aanvechting, in het uur van 

sterven. Maar hier wordt het voorwerp van het geloof met innerlijke noodzaak tot een 

gericht over alle menselijk kennen en belijden, ja over alle menselijke houding en 

verantwoording daartegenover, hoe goed die ook gemeend moge zijn, hoe ernstig en hoe 

vroom zij zich ook mogen verwerkelijkt hebben. Hier eerst recht moet en kan men zich 

echter ook oefenen om zijn ganse kennen en belijden, zijn gehele menselijke verhouding tot 

het voorwerp van de geloofsbelijdenis, namelijk tot God, getroost aan de barmhartigheid 

van deze God aan te bevelen, met andere woorden zich werkelijk aan de gerechtigheid van 

 
342 Kruis en Opstanding zijn tezamen in de verkondiging en daarom in de belijdenis, zo is er in de dogmatiek 
plaats, naast de leer aangaande de twee “naturen” en de leer aangaande de drie “ambten”, voor de leer 
aangaande de twee “staten”, de staat van de vernedering en de staat van de verhoging. [Zie bijvoorbeeld 
Calvijn, Institutie 1559, boek II resp. de hoofdstukken 14, 15 en 16.] Maar men zou het “tezamen” toch weer 
misverstaan als men deze beide tegenover elkaar zou willen afgrenzen. Het behoort tot de zeer goede dingen 
van de “ethische” theologie en prediking dat zij op dit punt begonnen is het Geheimenis te eren. Al is het waar 
dat de jongere “school” met een theologie-van-de-opstanding de fundamentele betekenis van de incarnatie 
veelszins heeft verdonkerd. En merkwaardig, overal waar dit gebeurt glijdt men ongemerkt in het ‘arianisme’ 
terug en in alle mogelijke geestrijke religiositeit. Vgl. Römerbrief⁴, 214vv. [GA II/2010, 319v. (bij Rom. 7: 2)] 
343 *Credo: ‘christlicher Erkenntnis’ 
344 Toespeling op Goethe’s bekende spreuk: “Was du ererbt von deinen Vätern hast, erwirb es um es zu 
besitzen”. [Uit Faust I (1808), r. 682v.] 



98 

het geloof en in het minst niet aan de gerechtigheid van zijn theologische, kerkelijke, vrome 

of zedelijke werken te houden.345 

 

1 

Wij beginnen onze overdenking van de leer aangaande de dood van Christus met een blik op 

het minst opvallende deel van onze symbooltekst, ik bedoel het woord: sepultus, begraven. 

Deze op zichzelf zo triviale, onbetekenende, zo in het geheel geen diepere kennis belovende 

waarheid: dat Jezus Christus begraven werd is, gelijk uit 1 Kor. 15: 4 blijkt, reeds voor Paulus 

een gewichtig element geweest. Hij heeft, opvallend genoeg, juist daarin de realiteit gezien 

van datgene wat de mens in de doop wedervaart: dat wij mét Christus begraven worden346 

(Rom. 6: 4, Kol. 2: 12). In het symbool heeft het noemen van Jezus’ begrafenis blijkbaar in de 

eerste plaats een overeenkomstige functie als tevoren het noemen van Pontius Pilatus: het 

wil nog eenmaal herinneren aan de waarachtige mensheid van Christus. Het herinnert 

daaraan in ieder geval op een nog meer beslissende en omvattende wijze dan het sub Pontio 

Pilato. Dat hij begraven werd, dat is het meest ondubbelzinnige waarmee men een wezen als 

een echt, werkelijk mens kan aanduiden: een engel of een idee of het “wezen van het 

christendom” kan men inderdaad niet begraven! Maar Jezus Christus is begraven geworden. 

Merkwaardigerwijze is er dus een leerstuk, namelijk dit punt in het credo, waar het woord 

van de gelovige347 met het woord van de niet-gelovige volkomen overeenstemt. Begraven: 

dat konden met de kerkvaders, met Luther en Calvijn, ook Celsus, ook Voltaire, ook David 

Friedrich Strauß348 zeggen. Natuurlijk zeiden ze dan beiderzijds iets totaal verschillends, 

maar zij zouden het hier toch noodzakelijk met dezelfde woorden moeten zeggen. Reeds dit 

feit is wel in staat om onze belangstelling te spannen op dit aan het resurrexit onmiddellijk 

voorafgaande sepultus. Blijkbaar heeft het juist in zijn trivialiteit een eminent kritische 

betekenis. 

Daarin dat een mens begraven wordt, blijkt – schijnbaar nog in zijn tegenwoordigheid, in 

werkelijkheid reeds tijdens zijn afwezigheid – dit feit bevestigd en bezegeld: dat hij geen 

toekomst en ook geen heden meer heeft. Hij is om zo te zeggen louter verleden geworden. 

 
345 De onderscheiding van “geloof” en “werk des geloofs” (vgl. Voordracht I, 14n33) eist deze omlijning van 
“negativiteit” en troost onverbiddelijk. 
346 Over de invloed van de Helleense mysteriën op Paulus’ voorstellingswereld, die met name op deze plaats 
extra-duidelijk aan de dag zou treden, zie men Dölger, Antike und Christentum I, [Münster: Aschendorff 1932] 
152vv., E. Rohde, Psyche II, [Tübingen: Mohr 91921] 128vv. [830], P. Althaus, Die Heilsbedeutung der Taufe im 
Neuen Testament, [Gütersloh: Bertelsmann 1893] 41v., M. Dibelius, Die Isis-weihe bei Apuleius [und verwandte 
Initiations-Riten], [Heidelberg: Winters 1917] 19v., 45v., A. Schweitzer, Geschichte der Paulinischen Forschung, 
[Tübingen: Mohr 1911] 169v., 175v. 
347 De term “der Glaubende”, is niet = de “gelovige”, maar omdat Barth de werkelijkheid en waarde van de 
toestand van de “gelovigheid” niet ontkent en omdat juist op deze plaats het woord “gelovige” o.i. beter het 
bedoelde weergeeft (men kan toch van met name genoemde mensen niet zeggen dat zij zonder onderbreking 
akten van ongeloof hebben uitgevoerd, evenmin als men van Luther en Calvijn kan zeggen dat zij bij 
voortduring akten van geloof gesteld hebben) vertalen wij hier in de gewone zin: “gelovigen”. 
348 [David Friedrich] Strauß (1808-1874) was intussen een aanhanger van de mythische verklaring van de 
evangeliën, aan een werkelijke, nuchter-realistische opvatting van sepultus ging hij voorbij. In zijn werk Leben 
Jesu [1836] analyseert hij alle stukken van de evangelische overlevering naar de drieslag: 1) bovennatuurlijk? 2) 
rationeel? 3) mythisch! Zover 2) verworpen wordt kan men dus niet zeggen dat Strauß, zij het formeel, met de 
kerk gezegd heeft: sepultus est. Maar in zijn Leben Jesu für das deutsche Volk (1864) is het anders, in zoverre 
daar toch een “historisch” Jezusbeeld wordt ontworpen en dat zal Barth voor de geest hebben gestaan. 



99 

Hij is nog slechts in de herinnering te bereiken en ook dit slechts zolang degenen die zich 

hem herinneren kunnen en willen niet zelf begraven zijn. En nu is dit de toekomst waarheen 

elk menselijk heden op weg is: begraven te worden. Wordt dit terugziend van iemand 

gezegd: sepultus est, dan is daarmee inderdaad zo sterk mogelijk uitgedrukt: hij is een 

waarachtig, werkelijk mens geweest. Een mens te zijn betekent, zo zeker als het eenmaal 

met het begraven-worden eindigen zal: de staat van het louter verleden tegemoet-snellen. 

In deze zin is ook Jezus Christus mens geweest. Het christelijke geloof belijdt het, maar juist 

hier zal ook het ongeloof niet weigeren mede in te stemmen met deze waarheid. Ja, hoe 

meer het werkelijk ongeloof is, naar die mate zal het met meer energie, minder voorbehoud 

en zonder enige verbloeming zeggen: Jezus Christus is begraven.  

Toch hebben wij hier volstrekt niet te doen met een analogia entis,349 met een 

aanknopingspunt, met een gemeenschappelijke basis voor een gesprek tussen geloof en 

ongeloof. Zó energiek, zo onvoorwaardelijk, zo onverbloemd kan namelijk het ongeloof 

nimmer zeggen: “hij is begraven” dat het daarbij datgene wat het gelóóf met hetzelfde 

woord zegt ook maar van vérre voor ogen krijgen zou. Het zou zelf op een of andere wijze 

reeds geloof moeten zijn om daartoe in staat te zijn. Als ongeloof kan het wel meer of min 

radicaal en consequent uitlegkunde bedrijven en trachten te verstaan wat het inheeft een 

mens te zijn en dus de staat van de verleden-heid tegen te gaan, maar geen doorlichting en 

verklaring van deze gegeven werkelijkheid zal hem ook slechts één schrede nader brengen 

tot hetgeen deze werkelijkheid inheeft, wanneer Jezus Christus het onderwerp is van de zin: 

hij is begraven. Dan is met deze zin namelijk uitgesproken: het is eenmaal geschied dat op 

deze aarde bevestigd en bezegeld werd dat in en met deze mens Jezus van Nazareth God zelf 

geen toekomst, maar ook geen heden meer had en alzo louter verleden werd. Om deze zin in 

deze interpretatie, dus naar de bedoeling van het symbool, te onderschrijven, zou het 

ongeloof klaarblijkelijk geen ongeloof, maar geloof-aan-God moeten zijn, wel verstaan niet 

geloof aan een God in het algemeen, maar geloof aan God in Christus en dus geloof aan 

Gods openbaring. De analogie tussen het woord van het geloof en het woord van het 

ongeloof duikt dus slechts een ogenblik op, om onmiddellijk weer te verdwijnen. Zij biedt 

geen nader houvast, zij wordt niet discutabel als gemeenschappelijke formule, tussen de 

verschillende uitleggingen waarvan men dan nog zou kunnen kiezen. Niet tussen tweeërlei 

uitlegging is hier te kiezen, maar tussen geloof en ongeloof. En steeds is de keuze reeds 

gevallen wanneer beide hetzelfde woord uitbrengen: Jesus Christus sepultus est.  

 

2 

In de samenhang van de christelijke geloofsbelijdenis zegt dit woord (en dit is zeker ook de 

reden waarom Paulus het zo gewichtig geacht heeft): dat de weg van God, die in de 

vleeswording van het Woord werd betreden en die in het lijden van de Zoon van God in deze 

onze wereldtijd verder afgelegd werd, in de vernedering is voortgezet tot in de diepste, 

laatste verborgenheid van zijn God-zijn. Wat dit diepste en laatste inheeft? “Hij ontledigde, 

 
349 “Analogia entis”, d.i. letterlijk: een overeenkomst in het zijn of in zijnswijze, nl. tussen God en mens, nl. dat 
zij, hoezeer ongelijk, toch beide aan het “zijn” deelachtig zijn (Lateraanse Concilie), maar “inter creatorem et 
creaturam non potest tanta similitudo notari, quin inter eos maior sit dissimilitudo notanda” (Denzinger [1932] 
432 [latere edities 806]). In de tekst schijnt mij eerder een ironische toespeling bedoeld op de analogia fidei 
(overeenkomst van het geloof), KD I, 257v. dan op de analogia entis.  



100 

hij vernietigde350 zichzelf en nam knechtsgestalte aan” (Fil. 2: 7), dat zegt ons het woordeke: 

begraven! Het houdt immers in dat God zijn eeuwigheid verhulde en doordat Hij in en door 

zijn mens-zijn in Jezus Christus tijdelijk werd, ook dit op zich nam en in zich opnam: in dit zijn 

mens-zijn, gelijk ieder mens eenmaal, louter verleden te worden. Wat het “sepultus est” tot 

een deel van de christelijke belijdenis maakt is dus ten slotte dit dat het van een handelen 

van God spreekt! namelijk – men kan het moeilijk anders uitdrukken – van een zelfovergave 

van God aan het leven en lot van de mens, een zelfovergave waarin Hij wel niet ophoudt God 

te zijn, wel echter zó met leven en lot van de mens zich vereenzelvigt dat zijn God-zijn voor 

alle andere ogen dan zijn eigen volstrekt onzichtbaar wordt. “Paulisper interea delitescebat 

ejus divinitas, hoc est vim suum non exserebat” (Calvijn)351: “een korte wijle intussen verborg 

Hij zijn godheid, dat is: Hij bracht zijn kracht niet aan de dag”. Niemand kent hier de Zoon 

dan alleen de Vader. Want wie zou Gods God-zijn nog zichtbaar zijn waar Hij als mens 

begraven wordt en dus inderdaad louter verleden wordt?  

Maar juist door deze zelfovergave van God aan het leven en lot van de mens, zoals wij die in 

het “begraven!” van het christelijke credo voluit en aangrijpend zien voorgesteld, valt nu op 

dit leven en lot van de mens als zodanig een licht dat wij ons in geen geval als het resultaat 

van een antropologische analyse zelf kunnen verschaffen, doch alleen als kennis, uit Gods 

openbaring afgeleid, kunnen en mogen aanvaarden. 

En hiermee komen wij tot de eigenlijke boodschap van de Goede Vrijdag, tot overweging 

waarvan wij ons nu tot de andere woorden van onze symbooltekst kunnen wenden. Het gaat 

bij de woorden crucifixus, mortuus, descendit ad inferos voortdurend over iets tweeledigs, 

namelijk over de goddelijke vloek en over de goddelijke vrijspraak, als zijde en keerzijde van 

het éne gebeuren van de goddelijke zelfovergave aan het leven en lot van de mens. 

 
350 De leer van de ‘kenosis’ (ontlediging) (meer in de lutherse dan in de gereformeerde kerk inheems, op 
monomane wijze voorgestaan door Zinzendorf) in haar rechte zin moet worden losgemaakt van de vragen naar 
Jezus’ kennis, in verband waarmee zij in de vorige eeuw bijna steeds is behandeld, moet ook worden 
losgemaakt van de gedachte van een terugwinning van de goddelijke eigenschappen in de weg van de 
ontwikkeling (Sartorius, Die Lehre von der heiligen Liebe II, [Stuttgart: Liesching 1840] 21 [701], [Alexander] von 
Oettingen, Lutherische Dogmatik III, [München: Beck 1902] 107v., [Hermann] Plitt, Zinzendorfs Theologie II, 
[Gotha: Perthes 1869] 166v., P.J. Forsyth, The Person and Place of Jesus Christ, [London: Hodder & Stoughton 
1909] 230v., 312vv., [Fr.] Loofs, art. ‘Kenosis’ in: Herzogs Realenzyklopädie [Leipzig] ³[1901], X, 246-263, Francis 
Hall, The kenotic theory, [New York/London/Bombay: Longmans & Green 1898] 87vv.). Vgl. Dr. W.J. Aalders, De 
Incarnatie ([Groningen: Wolters] 1933), 245 vv., 255v. [899] Calvijn toont grote reserve (Institutio IV, 17, 4, 
Comm. op Fil. 2: 7), maar doet ook wel een andere toon horen (Comm. op Kol. 1: 19, 2: 9). Het is dan ook in de 
geest van Calvijn als Barth meest het woord “ontlediging” vermijdt en bij voorkeur spreekt van “verberging”. 
Vgl. nog J.J. Müller, Die Kenosis-leer in die Kristologie sedert die Reformasie, [Purmerend: Muusses] 1931 
(passim). Het is duidelijk dat het monotheletisme uit de kenosis-leer zeer licht kan worden afgeleid. 
351 Vgl. voor andere plaatsen bij Calvijn en de gereformeerde vaderen: Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek III, 
328vv. over de “communicatio charismatum”, in onderscheiding van “communio idiomatum”, 336v. Men ziet 
dat Calvijn, o.a. naar de grondstructuur van zijn Franse geest, vaak tracht paradoxen te vermijden, op andere 
plaatsen echter weer Luther schier overtreft in gewaagdheid. Een gewaagdheid die aan de logica zelf ontspringt 
(in tweeërlei betekenis). Zeker kan reformatorisch denken nooit toestemmen wat dr. Van Senden zegt (in 
Encyclopaedisch Handboek van het moderne denken [Arnhem: Van Loghum Slaterus 1931] II, 183 s.v. paradox): 
“Wil men echter niet in vals vernuft of oncontroleerbaar beweren vervallen, dan moet beslist de eis gesteld 
worden dat de paradox ook getransponeerd kan worden in woorden, uit welke de schijn van ongerijmdheid is 
weggewerkt”. Dan zou de vorm waarin het denken al denkend zichzelf te boven gaat dus niets anders zijn dan 
een vonken van literaire esprit, een grammaticale figuur die men door parafrase evengoed anders kan zeggen, 
een bonmot dat men zich in de salon van het rationalisme heeft laten ontvallen en dat met enige gêne, nu ja 
geduld wordt, zolang men het niet te bont maakt. 



101 

 

3 

De woorden van het symbool omschrijven dat wat de mens Jezus van Nazareth overkomt als 

het dragen van een goddelijke vloek (dat is de zin van crucifixus volgens Gal. 3: 13: “vervloekt 

is, die aan het hout hangt”), verder als het ondergaan van een goddelijke straf (dat is de zin 

van mortuus, indien volgens Rom. 6: 23 “de dood de bezoldiging der zonde is”), en ten slotte 

als de nood van een door God toegelaten aanvechting (dat is de zin van descendit ad inferos, 

als Calvijn het recht verstaan heeft met zijn verwijzing naar Mar. 15: 34: “mijn God, mijn 

God, waarom hebt Gij mij verlaten?”).352 Dit alles is toch stellig een zeer opvallende en alle 

mensenmaat te buiten gaande karakteristiek van het sterven van deze mens: Jezus van 

Nazareth. Wij verstaan haar niet, wij kunnen haar niet verstaan, tenzij wij voor ogen houden 

wat wij daareven hebben gehoord: dat wij in het leven en in het sterven (als voleinding van 

dit leven) van Jezus van Nazareth te doen hebben met de zelfovergave van God in het zijn en 

leven en lot van de mens. Op zichzelf beschouwd is hetgeen door de begrafenis van een 

mens bevestigd en bezegeld wordt, namelijk dat hij louter verleden geworden is, in het 

geheel niet met de begrippen vloek, straf en aanvechting verbonden. Het sterven van een 

mens en met name het gewelddadige en harde sterven van een onschuldig, ja goed mens zal 

door deze mens zelf geheel anders gevoeld en door anderen noodzakelijk geheel anders 

worden opgevat dan als vloek, straf en aanvechting. Wie van ons zou aan een sterfbed, welk 

het ook zijn mag, uit zichzelf op deze gedachten komen? En wie zou erop komen wanneer hij 

aan die sponde gezeten bijzonderlijk denkt aan hetgeen op Golgotha geschied is? Het is 

inderdaad een gedachte waarop men niet komen kan.  

Het is echter als gedachte van Gód tot ons gekomen doordat op Golgotha niet slechts een 

onschuldig, ja goed mens een gewelddadige en harde dood gestorven is, maar doordat daar 

de eeuwige God zelf óns zijn en ónze ondergang, in de vorm van een misdadigersdood en, 

dit bevestigend en bezegelend, ook in de vorm van het begraven-wórden, als Zijn eigen zijn 

en ondergang heeft aanvaard. Wat weten dan wij? Hoe zouden wij uit onszelf weten dat het 

vergaan van een mensenkind in de dood, dat wij stompzinnig of toch weinig-bewogen aan 

anderen als toeschouwer meebeleven, dat wij zelf even stompzinnig of toch slechts weinig 

verontrust tegemoet gaan – wat weten dan wij daarvan dat het méér is dan een van de 

raadselen van ons bestaan, die wij (doordat wij ze met optimistische of ook pessimistische, 

met al-te-veel-wetende of ook al-te sceptische gedachten zo bij gelegenheid in onszelf 

overwegen)353 in de regel en ten slotte heel goed kunnen verdragen? Of heeft het, om iets te 

 
352 *Institutie II.16.10-12. 
353 Hoe schoon de mens zich met de dood verzoenen kan, daarvoor sta hier als voorbeeld een uitspraak van 
Frau Claudine in Wilhelm Raabe’s Abu Telfan (Gesammelte Werke II 1, 166): “Mein Sohn, es ist eine Glocke, die 
klingt über alle Schellen; wer in der rechten Weise still sein kann, der wird sie wohl vernehmen – mein Kind, für 
die heiszeste Stirn hat das Schicksal ein kühlend Mittel; dem einen legt es eine weiche Hand darauf, dem 
andern einen klaren Schein und zuletzt allen eine Erdscholle; du, sei still und warte, bis deine Augen hell 
werden”. Vgl. Franz Rosenzweig, Stern der Erlösung [Frankfurt a/M: Kauffmann 1921] I, 9 [968], “over de dood” 
(in philosophos, aan het adres van de filosofen!). Het is bedenkelijk met Brunner te zeggen: “Der Hinweis 
Heideggers auf den vorrationalen Menschen (die o.a. van de fundamentele ernst van de dood weet) – der wir 
irgendwie alle sind – bleibt ein Gewinn, auch für die Theologie”… Auf ihn (nl. op de “vorrationalen” mens) und 
sein Wissen von sich selbst… hat sich auch heute wie zu allen Zeiten rechte Theologie zu beziehen... Der Glaube 
kann sich nicht anders vollziehen als so, dasz diese natürliche Selbsterkenntnis in ihm vollendet wird” (Zwischen 
den Zeiten 1932, 529). 



102 

noemen, aan één van ons reeds een slapeloze nacht bezorgd dat hij weet: ik word eenmaal 

begraven, om dan “louter verleden” te zijn? Dit begrip, gelijk wij dat weten te vormen en 

gelijk wij dat met gevoelsvoorstellingen weten te verbinden, bereikt ons niet, treft ons bij 

lange na niet gelijk de bedoeling van de geloofsbelijdenis is ons te treffen met het crucifixus, 

mortuus, descendit ad inferos. Wij dragen feitelijk niet de minste kennis dáárvan dat de 

onontkoombare toekomst van het begraven wórden voor de mens vloek, straf en 

aanvechting betekent – en wel bovenal aanvechting: godverlatenheid van een die door God 

veroordeeld werd en getuchtigd. Nee, wij weten daarvan niets. Wij zouden ook geen 

ogenblik dit weten kunnen verdragen: wij weten niets van het goddelijke doden dat aan de 

mens met recht en daarom noodzakelijk voltrokken wordt. Het is ons onmogelijk vanuit onze 

ethische zelf-beoordeling te komen tot het kennen of vermoeden of voorvoelen daarvan, 

laat staan: tot een erkennen en aanvaarden daarvan.354 Jezus Christus evenwel heeft dit 

weten gehad en heeft dit weten gedragen. Hij kon het weten en hij kon het verdragen dit te 

weten, hij kon wat hij op Golgotha gedragen heeft waarlijk dragen als vloek, straf en 

aanvechting, omdat hij mens was gelijk wij, maar áls mens-gelijk-wij tegelijk God. Het is de 

Zelfovergave van God waarmee Hij zich overgeeft aan ons zijn die in dit mens-zijn deze 

ontzettende zin en dit schrikwekkende gehalte teweegbrengt. Het is daardoor dat wij een 

indruk hebben van de dood als van een ondergaan van de goddelijke toorn. Ook hier is het 

achteraf, vanuit de openbaring van de werkelijkheid waarin wij staan, dat wij ónder de 

zogenaamde werkelijkheid de werkelijkheid, dat is: het geheel van de goddelijke oordelen, 

gaan ontdekken. De openbaring moet ook hier voorafgaan wil de dood ons meer worden 

dan een natuurlijk uitdoven van de vlam van het leven. Maar, waar zij ons het ontzettende 

ontdekt, is zij tegelijk en als zodanig openbaring van Gód, van Zijn overgave en Zijn 

nabijheid.355 Ja de tegenwoordigheid van het eeuwige Woord in ons vlees is nodig opdat, 

gelijk het Rom. 8: 3 heet, “de zonde in het vlees geoordeeld worde”, opdat alzo de mens in 

zijn zijn-en-doen als zondaar openbaar zou worden en daarmee onder het Gericht, onder het 

oordeel en de straf gesteld wordt, en opdat hij het eindelijk ontdekken zou wat het betekent 

God te hebben verlaten en wat het betekent door God verlaten te zijn. 

De tegenwoordigheid van God en deze alleen maakt het kruis tot kruis, dat is: tot het 

vloekhout, deze aanwezigheid van God maakt de dood tot straf, dat is: tot rechtvaardige en 

onherroepelijke vergelding, zij en zij alleen maakt de ondoorgrondelijke weg die wij in de 

dood hebben te gaan tot een hellevaart,356 dat is: tot het verzinken in de vertwijfeling die 

daar roept: “Mijn God, mijn God, waarom hebt Gij mij verlaten?”… 

 
354 *Deze zin staat niet in Credo. 
355 *Deze drie zinnen staan niet in Credo. 
356 “Hellevaart” – het gebruik van zulk een woord ligt een kalmere tijd niet, in de liberale noch in de “gematigd-
orthodoxe” prediking te onzent vóór de oorlog zal men het tegenkomen. Anderzijds kan het aanwenden ervan 
leiden tot een om zo te zeggen negatief-romantisch verband tussen Christus’ lijden en ons lijden. De 
Römerbrief is daarvan op verschillende plaatsen niet geheel vrij te pleiten, bijv. 136v. “Für uns” sofern dieses 
Sterben Erkenntnisprinzips unsres Sterbens wird” en wat daar volgt. [GA II/2012, 220] 146v.: “In ihrer (der 
Dinge) Fähigkeit… hinzuweisen auf dasz, was sie nicht sind, d.h. aber nur sub specie mortis (onder het 
gezichtspunt van de dood) leuchtet in ihnen die Herrlichkeit des Schöpfers [GA, a.w. 234bv.]. 176v.: Sein 
(Christi) Tod aber ist der Anlasz für den Menschen sich selbst in Gott zu verstehen [GA, a.w., 271]. – 215: Seid 
ihr verändert, gewendet und umgekehrt im Begriffe des Todes? In Christus begnadet seid ihr [GA, a.w., 321]. 
307: In dieser Bedrängnis Gott lieben, die Bedrängnis Jesu in Gethsemane und Golgatha veranschaulichen und 
verkündigen… das heiszt Gott lieben [GA, a.w., 443]. 389: die negative Bedeutung des Endes der Kirche (die 



103 

Hij, God, maakt deze, “die geen zonde gekend heeft”… “tot zonde” (hamartian epoièsen, 2 

Kor. 5: 21), dat is: tot een over wie de vloek, de straf en de aanvechting losbreken. Indien 

God niet mens geworden was, Jezus Christus niet neergedaald was in dit diepste, laatste 

verborgen-zijn van zijn Godheid, waarlijk wij zouden niet weten, wij zouden niet kunnen 

weten wat zonde en daarom ook niet wat gericht is. In Jezus Christus wordt de zonde ons 

openbaar, doch ze wordt ons openbaar als geoordeelde zonde: Ecce homo: zie, dat is de 

mens, dat is Gods tegenstander en daarom is hij – want wie zou God kunnen weerstaan? – 

door de Toorn verpletterd. Wij mogen, wij moeten ons nu achteraf door Christus laten 

zeggen wie wijzélf zijn, want het is ons wezen en ons wezenslot wat God daar voor Zich heeft 

aanvaard als Zijn eigen lot. Wij moeten en mogen ons nu voor ogen laten stellen wat het in 

waarheid inheeft, dit begraven-wórden, het vergaan, dat wij allen tegemoet gaan. Wij 

kunnen het ook nu ons slechts laten zeggen, wij kunnen het ook nu niet vatten vanuit een 

analyse van ons mens-zijn. Wij worden immers ook nu niet zelf Christus of een Christus, en 

dat zou een meer als prometheïsch geloof zijn: Zijn lijden, kruis en sterven, Zijn hellevaart in 

de herhaling van onze geest ons te willen inleven als ons eigen lot.357 Laten wij – wij zullen 

met dit ons eigen lot toch genoeg te stellen hebben – dat wat wij zijn in Hem aan het licht 

gebracht zijn, in het licht van God. Laten wij het daarbij blijven dat hetgeen ons tot loon zou 

moeten treffen, de vloek, de straf en de aanvechting, Hem getroffen heeft. Het is genoeg dit 

te laten waar zijn en te laten gelden. Wij zijn zondaren, onze zonde is in Hem geoordeeld en 

verdaan. Indien wij dit laten gelden als in Hem geopenbaard en als aan Hem voltrokken, dan 

zal de deemoediging en de tucht die over ons verordend en die voor ons draaglijk zijn niet 

uitblijven. Het lijden van Christus echter is ons niét verordend en het zou voor ons niét te 

dragen zijn. “Wie God ziet, zal sterven”. Ook Christus stierf als een mens die Gód zag en 

omdat hij God zag. En alleen omdat hij zelf God was, was het mogelijk en noodwendig dat op 

dit sterven de opstanding volgde. 

 

4 

Dezelfde woorden, let wel dezélfde woorden, crucifixus, mortuus, descendit ad inferos, 

geven nu verder aan dat hetgeen de mens Jezus van Nazareth overkomt tegelijk gezien moet 

worden als de voltrekking van een ons leven betreffende goddelijke vrijspraak (crucifixus 

betekent: “uitgewist is het handschrift, dat tegen ons was.... en hij heeft datzelve uit het 

midden weggenomen, en heeft het aan het kruis genageld”, Kol. 2: 14), als het volbrengen 

van een ons ten goede opgedragen offer (mortuus betekent: “hij geeft zijn leven als een 

losprijs voor velen”, Mar. 10: 45), als het plaatsgrijpen van een ons lucht en ruimte gevende 

goddelijke zege (descendit ad inferos betekent: “hij heeft de geesten, die in de gevangenis 

 
Bedeutung des Kreuzes Christi!) die Tat der Selbstbefreiung Gottes aus allen menschlichen Schranken... [GA, 
a.w. 544] 177: in der durchdringenden Krisis, in der wir uns selbst vorfinden, im Gleichnis des Kreuzetodes 
Christi erkennen wir unsere Verwandtschaft mit ihm.” [GA, a.w., 273] 
357 De ‘exercities’ van Loyola leiden weliswaar niet noodzakelijk tot een vereenzelviging van de ziel met de 
lijdende Christus, maar ze brengen toch daartoe met psychologische waarschijnlijkheid. Vgl. de hernieuwing 
van de franciscaanse armoe-prediking en verering van de wonden van Christus bij Thaddäus Soiron OFM, Das 
Evangelium als Lebensform des Menschen, München[: Teatiner] 1925. [717] Maar terecht zegt Barth, 
Römerbrief² 277: “den Tod als den Tod auch unserer Todesweisheit gilt es zu bedenken”! [GA II/2010, 404bv.] 
*Geestelijke Oefeningen (Exercitia Spiritualia) van Ignatius de Loyola, stichter van de Jezuïetenorde, verscheen 
in 1548. 



104 

zijn, gepredikt”, 1 Petrus 3: 19, en: “zie de Leeuw, die uit de stam van Juda is, heeft 

overwonnen”, Op. 5: 5).  

Ook naar deze zijde zullen we allereerst hierop nadruk moeten leggen dat deze omschrijving 

van de dood van Jezus van Nazareth allesbehalve vanzelfsprekend is en dat wij haar alleen 

kunnen verstaan wanneer wij ons goed voor de geest stellen dat het Nieuwe Testament en 

de christelijke belijdenis, wanneer zij over het leven en de dood van deze mens spreken, al 

dadelijk het oog hebben op de zelfovergave van God, die in dit leven en sterven heeft 

plaatsgevonden. Op zichzelf immers is het sterven van een mens, dat door zijn begrafenis 

bevestigd en bezegeld wordt, zeker nog minder dan vrijspraak, offer en zege te begrijpen 

dan als gericht. Men zou de objectieve brutaliteit van het gebeuren dat met de begrafenis 

van een mens zijn afsluiting vindt toch op een zonderlinge wijze over het hoofd zien om hier 

als argument het subjectieve gevoel te laten meespreken: dat in zekere gevallen de dood 

van anderen of ook de eigen dood ons kan vóórkomen als een verlossing, of de 

bespiegelingen te laten meespreken volgens welke men de dood in sommige gevallen als 

een dood voor anderen zou willen en kunnen verklaren.358 In objectieve werkelijkheid 

nochtans verheugt zich niemand over de gedachte dat hij sterven moet en ieder weet dat de 

ene broeder de ander niet kan verlossen. Al zulke argumenten zijn op zijn best, namelijk 

wanneer ze geen zelfbedrog en gedachtenspel zijn, de weerschijn van een gedachte waarop 

wij uit onszelf niet zouden komen, die echter wederom als gedachte van God tot ons 

gekomen is, doordat in Jezus Christus de eeuwige God zelf ons wezen en ons wezenslot tot 

het Zijne heeft gemaakt. Wij weten niets daarvan dat het vergaan van een mens in de dood 

vloek, straf en aanvechting is, wij kennen het alleen als een van de raadselen van ons 

bestaan, wij kennen het echter ook in feite niet anders dan als een van deze raadselen. Wij 

hebben van zijn oplossing volstrekt geen verstand. Wij weten niet dat deze feitelijkheid, dat 

dit gehele op en af en heen en weer van onze existentie, hetwelk in een graf eindigt, een 

positieve draagwijdte heeft. Wij kunnen ons met het oog op anderen en iets moeilijker met 

het oog op onszelf daarmee verzoenen en wij verzoenen er ons inderdaad mee. Wij kunnen 

echter op geen wijze klaarkomen met de verontrusting dat wij, hoe men het ook keert of 

wendt, in de dood te doen hebben met een onvergelijkelijk verlies en werkelijk einde. Wij 

kunnen ons niet boven de muur die in dit vergaan voor ons is opgetrokken verheffen en wij 

kunnen daarom factisch zelfs in gedachten niet verder komen dan die muur. Wij kunnen 

over de dood heen ons niets, maar dan ook totaal niets denken of voorstellen.359 

En daarom is ook hier wederom de Zelfovergave van God nodig, opdat er in deze 

werkelijkheid, op deze plaats een goddelijk levend-maken zich aan ons voltrekke, opdat hier 

inderdaad sprake zou kunnen zijn van vrijspraak, offer en zege. Ons is van node de 

tegenwoordigheid van het eeuwige Woord in ons vlees, opdat in onze werkelijkheid niet 

alleen dat raadsel gehoord zou worden (waarmee wij ons weliswaar verzoenen, maar 

waarmee wij toch in waarheid nimmer klaarkomen), opdat juist hetgeen daar in en door de 

 
358 Vgl. velerlei uitingen van de ‘Deutsche Glaubensbewegung’. Zo schreef bijv. het blad Nordland van maart j.l. 
dat de dood van Christus ons niets meer te zeggen heeft, dat daarentegen de dood van de gevallen strijders in 
de wereldoorlog als waarlijk “plaatsbekledend” de waardij en de diepte van een religieus mysterium heeft 
verkregen voor het bewustzijn van het Duitse volk, dat van daaruit gewijd wordt tot de taak een “eeuwig rijk” 
te stichten. 
359 Vgl. Gogarten in Zwischen den Zeiten, IV. Jahrg. 296. *Deze zin staat niet in Credo. 



105 

tegenwoordigheid van het eeuwige Woord als gericht openbaar wordt, des te méér zich als 

genade aan ons bewijze, aldus dat de vloek als vrijspraak, de straf als offer, de aanvechting 

als zege aan de dag trede. 

Door ons uitgedacht en uitgesproken zouden dit niet anders zijn dan onverantwoordelijke, 

dolle en ijdele paradoxen.360 Maar wat moeten en wat willen wij tot deze dingen zeggen, 

wanneer dit alles in Jezus Christus nu zo is gelijk deze schijnbare paradoxen het zeggen, en 

wel daarom zo is omdat de eenheid van God en mens niet zó diep en zó geweldig óórdeel 

kan zijn dat niet, in en met en ondanks het oordeel, de Genade nóg dieper en nóg 

geweldiger zou zijn, namelijk de verzoening zelf van de mens met God. Draagt God zelf in 

Jezus Christus de vloek die de overtreder van Zijn heilige wet treffen moet, dan is hij ook 

waarlijk gedragen en weggedragen, dan kunnen we die niet nóg eens en verder willen 

dragen. Het is ons niet alleen niet geraden, maar het is – behalve onnodig – ook onmogelijk, 

omdat deze vloek gedragen is.361 Daarom zijn wij van rechtswege vrijgesproken, ja 

rechtvaardig verklaard. Want indien Gods vloek ons niet meer treft, hoe zouden wij dan niet 

– een derde kan hier toch met meer bestaan – voor Hém zijn en leven, en dat betekent 

werkelijk: rechtvaardig zijn? Lijdt God zelf in Jezus Christus de vloek362 waaraan onze 

existentie vervallen is, dan houdt dit in dat Hij, deze Andere, zijn existentie voor ons geofferd 

heeft. Wij kunnen onszelf dan alleen nog maar aanzien als mensen die Hij zich verworven 

heeft, die dus daarmee objectief aan Hem vervallen zijn en Hem tot een eigendom geworden 

zijn. Wil God ons niet straffen omdat de schuld gedelgd is, dan beduidt dat dat wij als 

levenden slechts leven als de door Hem bevrijden en dat wij alzo als de zijnen mogen leven. 

En eindelijk: heeft God zich, zonder op te houden God te zijn, in Jezus Christus begeven in de 

uiterste aanvechting waarvan wij spraken, is Jezus Christus nedergedaald ter helle en heeft 

Hij daarmee Zichzelf en Zijn een-zijn als God en mens waarlijk tot een raadsel en vraag 

gemaakt en Zichzelf in twijfel gesteld, wat zou dat anders kunnen betekenen dan dit: dat Hij 

 
360 Dialectiek die niet wentelt om de as van het factum (en die niet als zodanig ook zedelijke deemoediging 
meebrengt), beweegt zich in het ledige. Dat is een waarheidselement in het knappe en rijke boek van dr. K. 
Schilder, Zur Begriffsgeschichte des ‘Paradoxons’, Kampen[: Kok] 1933 [874], dat als doeleind en spits heeft de 
onklaarheid, het “schillern” aan te wijzen van het begrip “paradox” bij ‘de’ dialectici. Zeker grotendeels terecht. 
Het is zeker nodig en zou stellig mogelijk zijn in het gebruik van de paradox rubrieken, staten, lagen te 
onderscheiden. Het kan inderdaad verwarring stichten aan de lezer over te laten uit het verband op te maken 
of de gebruikte paradox hier al dan niet een laatste woord is. Maar dr. Schilder duidt deze onbekommerdheid 
toch geheel verkeerd. Het is juist een teken dat de dialectische theologie er vérre vandaan is “die Paradoxie des 
Glaubens mit dem Absurdum der Vernunft zu verwechslen” (378). Met alle respect voor de recherche – het 
requisitoir op 408 is door zijn humorloze negativiteit zelf vol humor – in de beklaagdenbank zit dan ook een 
zeer heterogene rij. Dat ze allemaal iets verschillends verkeerd hebben gedaan, betekent dat de hele bent 
schuldig is aan deze zeer verschillende dingen tezamen. Tot overvloed van ramp komt nog een getuige op, nl. 
een zekere heer Rilke, die óók... zich aan de zonde van de paradox is te buiten gegaan. Het feit alleen getuigt 
tegen de hele sidderende rij. Deze meneer heeft bijv. in een gedicht van God gezegd: “unbejubelt, unbeklagt” 
en nog veel meer. Ook paradoxaal? Kwaad gezelschap. Getuige à charge. Zie over de vorm van de dialectiek bij 
Calvijn (in onderscheiding van die bij Luther) Hermann Bauke, Die Probleme der Theologie Calvins, Leipzig[: 
Hinrichs] 1922. [405] *Dr. K. Schilder (1890-1952) was gereformeerd theoloog, hoogleraar in Kampen en 
voorman van de in 1944 na een scheuring ontstane Gereformeerde Kerken vrijgemaakt. Schilder was sterk 
gekant tegen de theologie van Karl Barth en polemiseerde ook heftig met Miskotte. Dat verklaart mede de 
sarcastische toon van M over de denkbeelden van Schilder in deze en nog volgende aantekeningen. Het 
genoemde boek was Schilders dissertatie. “schillern” = van kleur veranderen. 
361 *Deze zin staat niet in Credo. 
362 *Credo: ‘die Strafe’ 



106 

ook dat voor ons gedaan en alzo van ons áfgenomen heeft. Wij moeten en wij kunnen niet 

nog eens ter helle nederdalen en wij moeten ook niet meer een of andere hellevaart van de 

vertwijfeling willen doormaken om onszelf dan af te vragen waarom God ons verlaten heeft. 

Het betaamt ons en wij hebben de vrijheid om, wanneer wij tot deze vraag aanleiding 

menen te hebben, te bedenken dat Jezus Christus deze vraag reeds lang voor ons gesteld en 

in onze plaats beantwoord heeft.363 Hoe zou zijn weg in de hel iets anders kunnen zijn dan 

 
363 Vgl. het slot van Barths geschrift: ‘Nein! Antwort an Emil Brunner’ [ThEh 14, 1934], over diens vroegere en 
betrekkelijk beter-houdbare leer aangaande het aanknopingspunt. [Vermoedelijk doelt Miskotte hier op de 
(niet laatste, maar) voorlaatste paragraaf van de brochure, ‘Brunner einst und jetzt’ geheten, waarin Barth 
Brunners Natur und Gnade. Zum Gespräch mit Karl Barth van mei 1934 vergelijkt met zijn eerdere artikel ‘Die 
Frage nach dem “Anknüpfungspunkt“ als Problem der Theologie‘ uit 1932: voorheen benadrukte Brunner de 
discontinuïteit, nu twee jaar later de continuïteit tussen natuur en genade. Zie ‘Nein‘, 1934, 46-56, GA III/2017, 
500-517]. Vgl. Fr. Braig, Heinrich von Kleist, [München: Beck 1925] 367vv., Alfred Seidel, Bewusztsein als 
Verhängnis (ed. Prinzhorn), [Bonn: Cohen 1927] 202v. [127] Er is trouwens in alle bewuste 
eenzaamheidstragiek een neventoon van zelfbehagen, gelijk men het bijv. horen kan in Nietzsche's beroemde 
Schicksalsgesang: “Jetzt / einsam mit dir / zweisam im eignen Wissen / zwischen hundert Spiegeln / vor dir 
selber falsch / zwischen hundert Erinnerungen / ungewisz / an jeder Wunde müd / an jedem Froste kalt / in 
eignen Stricken gewürgt / Selbstkenner / Selbsthenker”. 
Hoe wat van ons uit “dolle paradoxen” zijn, vanuit het “Crucifixus” de enige vertolking zijn van de goddelijke 
waarheid, moge men horen uit het slot van een lijdenspreek van Kohlbrügge (1847).  
“Slaat de Boeken der heilige Profeten op – wat hebben zij voorzien? Klederen des heils, een mantel der 
gerechtigheid, een priesterlijk gewaad en het sieraad ener bruid; een regering der genade; een bedekking van 
alle misdaden; een niet toerekenen der zonden; een toerekenen van de gerechtigheid des geloofs zonder 
werken; een eeuwige herderstrouw; een zien op de arme en verslagene van geest, en die voor Gods Woord 
beeft; een gezocht worden van hen, die niet naar de Here vraagden, een gevonden worden van hen, die de 
Here niet zochten; de wolf en het lam weiden tezamen, er wordt nergens kwaad gedaan, noch verdorven op de 
ganse heilige berg des Heren, en sieraad is er voor as, vreugdeolie voor treurigheid, en het gewaad des lofs 
voor een benauwde geest. Er dalen milde regens neder op de erfenis, die mat is; stromen vlieten, waar het dor 
en woest is; de kreupelen springen, de doven horen, de stommen spreken, de melaatsen worden rein, de 
doden staan op; op de hoogte van alle bergen ruist de vrucht onzes Gods als de Libanon. In het dal is 
verhoging. Hij draagt de krankheden Israëls. De Here, zijn God, is met hem, en het geklank des Konings is bij 
hem. Waar is de vervulling? – Het is volbracht! 
Slaat andermaal de Boeken der heilige Profeten op – wat hebben zij voorzegd? De kop der slang zal vermorzeld 
worden; de Here zal met Zijn hard en groot en sterk zwaard bezoeken de Leviathan, de kromme stomme slang. 
Alle volken wordt een vette maaltijd gemaakt op de berg Zion, een maaltijd van reine wijn, van reine wijnen, 
die gezuiverd zijn; het bewindsel des aangezichts en het deksel, waarmede alle volken bedekt zijn, wordt 
verslonden. Hij verslindt de dood tot overwinning, wist de tranen af van alle aangezichten; de gevangenissen 
gaan open, al wie op hope gevangen lag, ziet zijn koperen banden verbroken als linnen draden, alles trekt naar 
de vrijstad. Men viert Sabbat, een eeuwige Sabbat, en een iegelijk nodigt zijn naaste tot onder de wijnstok en 
tot onder de vijgeboom; want de ongerechtigheid des lands heeft de Here op één dag weggenomen, en de 
Tabernakel Gods is bij de mensen. Waar is de vervulling? – Het is volbracht! 
Heft uw ogen ten hemel – waarom gaat de zon iedere morgen als een bruidegom uit zijn slaapkamer, en is 
vrolijk als een held om het pad te lopen? Waarom zien wij voor en na in de stille nacht de pracht der maan? 
waarom schitteren voor en na de fonkelende starren als diamanten aan Gods vinger? waarom is de winter 
voorbij en de plasregen over? waarom worden de bloemen weder gezien? waarom nadert de lente weer met 
haar vogelenkoor, en waarom bot de wijnstok uit? Waarom werd de aarde tot nu toe niet geslagen met een 
alles verterend vuur? Alleen om het bloed des Lams. – Het is volbracht! 
Treedt de woningen binnen: Hier worstelt er een met lichaamsnood, heeft noch brood noch brandstof. Ginds 
worstelt een vrouw voor haar man, een moeder voor haar kind om bekering ten leven, om Gods leiding door 
een wereld, die in het boze ligt; zij worden verhoord. Ginds worstelt er een om gerechtigheid des levens, om 
heiliging, maar zinkt al dieper en dieper, het is met hem gedaan – en opeens gaat de hemel voor hem open, hij 
wordt rein verklaard, ofschoon hij bezeten is en bedekt met melaatsheid. Ginds ligt er een op zijn uiterste; zo 
straks was hem alles nog zo donker, en daar opeens klapt hij in de handen, de ziel is over ‘s duivels spot en 
hoon heen gezet, is door de engelen gedragen in de schoot des Heren Jezus. Vanwaar dat? – Het is volbracht! 



107 

een weg ter overwinning? Maar met deze weg en deze zege heeft hij ons lucht en ruimte 

gegeven, dat is: de vrede die onze harten en zinnen bewaart, de Godsvrede364, tegen de 

achtergrond waarvan ook onze aanvechting zélf vrede is en vrede blijft omdat deze vrede, 

alle verstand overstijgend, Zijn eigen vrede, de vrede van God is. 

 

5 

Wij kunnen van hieruit nog eenmaal terugzien op de weg van onze overwegingen en 

terugkomen op het merkwaardige feit dat Paulus de realiteit van hetgeen de mens in zijn 

doop wedervaart daarin zag: dat wij met Christus begraven worden.365 Wat de begrafenis 

van Christus is, dat kan ons nu voor de geest staan. Het is het beslissende woord van de vrije 

genade waarmee God in Jezus Christus zijn enige Zoon voor ons heeft overgegeven. Met 

Christus begraven te worden zal dit zijn dat wij onder zijn Naam, onder het beslag van Zijn 

Openbaring staan, als dezulken voor wie dat werkelijk geschied is en die nu hun leven mogen 

leven als mensen voor wie dit werkelijk is geschied. 

  

 
Mijne Geliefden! De dood is overwonnen, de werken des duivels zijn verstoord; het leven is aangebracht; de 
plaats is bereid; het kleed van eeuwige gerechtigheid, het bruiloftskleed, is voor de armen en naakten gereed; 
de vrucht heeft zich gezet, om te blijven; God is gerechtvaardigd in de Geest; de Wet is weder tot eer gebracht; 
zonde en schuld zijn gedragen; de Trooster, de Geest des levens uit God, is verworven; de heiliging is 
teweeggebracht in het bloed des eeuwigen Verbonds; van het kruis is ons alles van de Vader geopenbaard; 
onze droefheid zal in vreugde veranderd worden. Alles is het onze. Het lijden van deze tegenwoordige tijd, 
zonde en nood, het moet alles medewerken tot eeuwige zaligheid. Die mede wil, kome mede! Dat niemand 
zich late weerhouden door zijn zonde, door zijn beschuldigend geweten. Wat zou de nood? Zij moet ons goud 
graven. Wat de zonde? Zij moet ons in de burcht der heiligende wonden van Jezus drijven. Wat de duivel? Hij is 
uit de hemel geworpen. Wat de wereld? Zij moet ons de rechte weg naar Gods hart wijzen. Wat de dood? Die 
moet ons de wagen bereiden, de Eliaswagen, waarmede wij ten hemel varen. 
Gij, Here Jezus, hebt alles alleen gedaan! Gij hebt alles volbracht! Amen.” 
*Deze lijdenspreek van Kohlbrügge is te vinden in Lijdenspreeken gehouden in de jaren 1847, 1848 en 1849. 
Amsterdam: Scheffer ²1898. [4784|4949] Deze passage op 291-295. 
364 Eigenaardig hoe Hegel, ondanks alle aanpassing aan de kerkelijke leer, ondanks de bewuste toeleg de 
pseudomorfose die hij bewerken wil te bedekken, het niet laten kan zich hier volkomen bloot te geven: “der 
Friede Gottes, der nicht höher ist als alle Vernunft, sondern der durch diese Vernunft erst bewuszt, gedacht und 
als wahrer, göttlicher erkannt wird” (Sämmtliche Werke, ed. Lasson XIV, 228). 
365 Over de beslissende plaats van de Doop in Barths theologie, zie men Römerbrief⁴, 171v. [GA II/2010, 264v.], 
Prolegomena, 299vv. [GA II/1982, 394-396, §17.3, ‘Die Taufe als Erkenntnisgrund der Gnade‘], KD I, 159, 237v. 



108 

[X] TERTIA DIE RESURREXIT A MORTUIS: TEN DERDE DAGE WEDEROM OPGESTAAN VAN DE 

DODEN 

 

De woorden: “gekruisigd, gestorven en begraven, nedergedaald ter helle” zijn in de 

samenhang van de christelijke geloofsbelijdenis alles eerder dan een kreet van vertwijfeling, 

die nu eerst met het: “hij is opgestaan” zou overwonnen worden, om dan eindelijk in jubel te 

worden omgezet en opgeheven. Het moge de kunst vrijstaan – zij heeft tenminste van deze 

vrijheid in woord en beeld en klank vaak genoeg gebruik gemaakt – de zaak in de vorm van 

zulk een drama voor te dragen. De christelijke leer en de prediking van de kerk mag zich 

daardoor echter niet laten afbrengen van het beslissende inzicht, de geestelijke kennis dat 

het “woord van het kruis” slechts daar recht verstaan is en echt gepredikt wordt naar de 

bedoeling van Schrift en belijdenis, namelijk als “kracht Gods” (1 Kor. 1: 18), waar het in en 

mét zijn ontzettende ernst tegelijk de vreugde en de vrede van de Paasboodschap 

verkondigt, gelijk omgekeerd het “resurrexit” de nood en de vraag van de Goede Vrijdag niet 

terzijde stelt maar in zich besloten houdt, zodat deze donkere dag van de dood eerst vanuit 

de opstanding werkelijk áls nood en áls vraag kan worden gezien en onderkend. De 

Gekruisigde is de Opgestane en de Opgestane is de Gekruisigde.366 

 

1 

De opstanding van Jezus Christus is weliswaar een bijzonder gebeuren, dat van Zijn dood te 

onderscheiden is en in de orde van de tijd daarop volgt. De neiging dit “volgen” zo snel te 

laten volgen dat de macht van de tijd daardoor ten naaste bij wordt uitgeschakeld is voor 

het geloof begrijpelijk.367 Men kan daarom de strekking van de gnostische opvatting, die hier 

en daar in de oude kerk heeft geleefd, verstaan volgens welke Christus onmiddellijk aan het 

kruis uit de dood is verrezen en ten hemel gevaren. De bedoeling is blijkbaar de éne zin van 

deze twee delen van Christus’ werk in het licht te stellen door beide zó dicht naast elkaar te 

zetten dat er een bijna volkomen gelijktijdigheid ontstaat.368 Het echte nieuwtestamentische 

getuigenis evenwel verwijdert deze beide van elkaar door te spreken van een afstand van 

drie dagen en wil daardoor aan de veertig dagen die op deze drie volgen een bijzondere 

kwaliteit verlenen. Het wil hierop nadruk leggen dat deze “tijd” een van de tijd tussen de 

geboorte en de dood van Jezus geheel verschillende tijd is geweest. 

Wij spraken er reeds van dat deze tweede, nieuwe tijd ook reeds midden in het 

voorafgaande tijdsverloop zich bij gelegenheid intermitterend aankondigt. Ik herinner hier 

nog eens aan de geschiedenis van de verheerlijking op de berg, die moeilijk anders dan als 

een stuk geanticipeerde369 opstandingsgeschiedenis kan worden verstaan. Ik herinner nog 

 
366 Vgl. E. Lohmeyer, Grundlagen paulinischer Theologie, [Tübingen: Mohr 1929] 90vv. [517] Dat is precies het 
bedoelde, alleen het wordt hier, en dat is precies niet bedoeld, in verband gebracht met de in het metafysische 
gehypostateerde tegenstelling van Wet en Evangelie. 
367 *Deze zin staat niet in Credo. 
368 Vgl. [W.] Bousset, Hauptprobleme der Gnosis, [Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1907] 256 [921], K. 
Thieme, Das apostolische Glaubensbekenntnis, [Leipzig: Quelle & Meyer 1914] 63, 126. 
369 “Geanticipeerd” = vooruit (van tevoren) gegrepen. Iets van dit vooruitgrijpen op het gebeuren van de 
“openbaring” van de Gekruiste, geeft Bach weer, waar hij de woorden van de centurio als een Choralsatz geeft: 
“Wahrlich dieser ist Gottes Sohn gewesen”, met een geheimzinnig gesluierde stijging van de stemmen. *Uit 
Bachs Matthäus Passion, BWV 244, II, 66b. 



109 

eens aan de “tekenen”. Zij waarschuwen ons deze beide tijden niet abstract vaneen te 

scheiden. Er kan geen twijfel aan zijn: het gehele leven en sterven van Jezus wil gezien 

worden in het licht van Zijn opstanding, gelijk immers ook omgekeerd de 

nieuwtestamentische opstandingsverhalen in hun kenmerkende trekken onmiskenbaar aan 

de continuïteit370 tussen deze tweede en die eerste “tijd” herinneren.  

De onderscheiding tussen beide is niettemin innerlijk noodzakelijk, omdat ons die eerste tijd 

van de geboorte tot de dood van Jezus weliswaar eveneens de in hem plaatsgrijpende 

vleeswording van het Woord, dat is: Gods openbaring-gevend en verzoening-aanbrengend 

Handelen voor ogen stelt, maar deze toch veelmeer en beslissend in zijn noodwendige 

verhulling, in de gestalte van de lijdende Jezus en dus in de met de Zelfovergave van God aan 

ons menselijk zijn-en-lot samenhangende vernedering van de eeuwige Zoon. Hier, in deze 

“eerste” tijd moet Gods Handelen (wanneer wij de “tekenen” een ogenblik daarlaten) 

gelóófd worden. Het is verborgen dat dit gebeuren een daad van Gód is en het wil nochtans 

in deze verborgenheid als zódanig onderkend zijn. Het is niet te zien, want wat er te zien is, 

kan ook anders worden opgevat.371 Daarom is ook de houding tegenover dit gebeuren niet 

alleen bij het volk in het algemeen, maar ook bij Jezus’ leerlingen een onzekere, halfslachtige 

en dubbelzinnige, vaak als “kleingeloof” aangeduide,372 iets dat in het midden tussen 

verstaan en niet-verstaan zweeft, tussen gehoorzaamheid en ongehoorzaamheid in een 

labiel evenwicht. En ten slotte komt toch als het laatste, het ménselijk-mogelijke – wij 

denken hier nog eens aan het verraad van Judas, de verloochening van Petrus, de vlucht van 

alle discipelen – het niét-verstaan en de ongehoorzaamheid aan de dag. Ook objectief is 

 
370 Continuïteit: gewoonlijk houdt men – waarschijnlijk vanuit een naïef-naturalistisch denken, de continuïteit in 
het algemeen en hier in het bijzonder voor een vanzelfsprekendheid. Maar ook de natuur zelf toont meer en 
meer dat zij van “sprongsgewijze makelij” is (Elsbach). Aangenomen de continuïteit van de ruimte, dan valt het 
zwaar de tijd eveneens continu te denken. Ook kennistheoretisch is de “discontinuïteit” van de waarneming 
een belangrijk en zwaar probleem. Wij raken hier laatste vragen, die de dogmatische bezinning nog heel veel te 
doen zullen geven. Noordmans meent dat de continuïteit in de openbaring alleen is te handhaven door 
invoering van het begrip van een “theologische tijd”. Bij Barth krijgt (volgens Noordmans) “de tijdsvorm van het 
Woord (d.i. van de openbaring) iets mee van het ruimtelijk doorzeefde, dat we kennen uit het moderne 
natuurbeeld” (in De openbaring der verborgenheid, 123 (onderaan), 121 (onderaan)). In het theologische 
tijdsbegrip zou iets gevonden zijn “van de zuivere durée, die ons aan de grenzen van het eeuwige brengt” [NVW 
2, resp. 192 onder en 190]. Het zal Noordmans in ieder geval voorshands moeilijk vallen de “theologische tijd” 
op zuivere wijze af te grenzen tegen het theologische begrip van “eeuwigheid”. *Elsbach: de joods-
Nederlandse wetenschapsfilosoof Alfred Coppel Elsbach (1896-1931 of 1932), die zich o.a. bezighield met de 
filosofische implicaties van Einsteins relativiteitstheorie. De uitdrukking “sprongsgewijze makelij” staat in zijn 
Encyclopaedisch handboek van het moderne denken. Arnhem: Van Loghum Slaterus 1931, deel I, 242. De 
bijdrage van Noordmans aan De openbaring der verborgenheid (1934) heet ‘Het kerkelijk dogma’ (101-125). 
371 Vgl. Römerbrief⁴, 296vv., 315vv. [GA II/2010, 428vv. resp. 435vv.] Vgl. KD I, 168vv., de paragraaf over: ‘Die 
Rede Gottes als Geheimnis Gottes’. Tegenover de geestelijkheid, de persoonlijke aard, de opzettelijkheid, de 
gelijktijdigheid, de regeermacht en de beslissing van het Woord (die in het voorgaande zijn ontwikkeld) komen 
nu de volgende kenmerken van de openbaring te staan: de “Welthaftigkeit”, de “eenzijdigheid”, wederom de 
“geestelijkheid” (in een andere, diepere zin). Het is voornamelijk het eerste kenmerk (van deze tweede reeks): 
de “Welthaftigkeit” die in de tekst bedoeld wordt (vgl. Luther op Gal. 3: 6, WA 40, 361, 41). Hier vooral is het 
begrip paradox onmogelijk te vermijden en is niet te achterhalen door een hogere “realistische” klaarheid. “Ein 
Paradoxon ist eine solche Mitteilung, die nicht nur mittels einer ‘Doxa’, einer ‘Erscheinung’ gemacht wird, 
sondern die ‘para tèn doxan’, d.h. im Gegensatz zu dem, was die Erscheinung als solche zu sagen scheint, 
verstanden sein will, um überhaupt verstanden zu werden”. [172] Maar juist omdat dit theologische begrip van 
paradox geheel énig is in zijn soort, is het geraden te midden van het algemene gebruik van het woord, om 
misverstand te voorkomen, daarvan spaarzamelijk gebruik te maken. 
372 “Kleingeloof”, vgl. bijv. Matth. 6: 30, 8: 26, 14: 31, 16: 8, Luk. 12: 28. 



110 

trouwens het laatste wat hier gezien en gezegd kan worden: “sepultus est”, hij is begraven. 

De verhulling is volkomen geworden, gezien vanuit de vooronderstellingen en voorwaarden 

van deze “eerste” tijd zal het geloof en het geloof alleen door deze verhulling kunnen 

heendringen. En daarbij – zo moeten we nu verder zeggen – zal het ook blijven. Het 

christelijke geloof zal stééds geloof zijn aan het in de gestalte van de lijdende Christus (ja van 

de Christus sepultus) verhulde Woord van God, het zal daarom steeds weer een schrede in 

het volstrekte duister zijn. Het zou geen waarachtig geloof zijn als het zich niet vasthield “als 

ziende de Onzienlijke”.373 

Maar nu staat het toch zo dat juist dit geloof niet op zichzelf gesteld is en niet aan zichzelf 

hangt. Men moet zeer voorzichtig zijn als men het christelijke geloof als een ‘waagstuk’ 

beschrijft. Zeker, dat is het – maar het is niet een met één of andere menselijke 

geestesmoed gewaagde, doorgezette en volgehouden intuïtie of hypothese. Het geloof is, 

doordat en terwijl het een menselijk waagstuk is, een goddelijk geschenk. Het rust zonder 

enige inspanning, opwinding en extase op een hoogst objectief, eens en vooral gelegd 

fundament. Het leeft werkelijk uit Gods openbaring. En het kan daaruit leven, het kan meer 

dan “kleingeloof” zijn omdat Gods openbaring niet slechts verhulling, maar ook onthulling 

van het Woord van God is, niet alleen openbaring van de Vader door de Zoon, maar ook 

openbaring van de Zoon door de Vader. 

 

2 

En ziehier nu de zin van Pasen, van de dag van de opstanding, de zin van de “tweede” tijd, 

die volgens het getuigenis van het Nieuwe Testament op die “eerste” volgde. Men kan de 

draagwijdte van deze dag en deze tijd niet overdrijven, ze worden ook in ons beste verstaan 

en onze meest-omvattende voorstelling nog altijd te klein en te eng opgevat. Niet eenvoudig 

het leven en sterven van Jezus van Nazareth als zodanig, dus niet maar de jaren 1-30, maar 

strikt-genomen juist de veertig dagen na de opstanding zijn de tijd van de openbaring. De 

inhoud van déze tijd is de inhoud van de herinnering, die dan de inhoud van het apostolische 

getuigenis is geworden. Indien óók de inhoud van die éérste tijd in de inhoud van het 

apostolische getuigenis werd opgenomen, dan toch daarom omdat en in zover hij door het 

licht van de herinnering van deze tweede tijd is doorschenen en overglansd. Een getuige van 

Jezus Christus zijn betekent in ieder geval een “getuige Zijner opstanding” te zijn (Hand. 1: 

22). Ook Paulus is niet daardoor tot apostel geworden dat hij Christus toch ook nog op een 

of andere wijze “naar het vlees” heeft gekend (2 Kor. 5: 16), maar daardoor dat ook hem de 

opgestane Christus is verschenen, omdat hij alzo als een “ontijdig geborene”, gelijk hijzelf 

zegt, nog achterna374 in de geschiedenis van deze veertig dagen mede betrokken werd (1 

Kor. 15: 8).  

Doordat de openbaring als onthulling, als openbaring van de Zoon door de Vader, volgens 

het nieuwtestamentische getuigenis een tweede tijd na de eerste en evenals die eerste zelf 

juist nadrukkelijk geschiedenis, namelijk opstandingsgeschiedenis is, wordt de boodschap 

aangaande Jezus Christus nu ook naar deze zijde streng onderscheiden van een 

 
373 Hebr. 11: 27, vgl. 1 Tim. 1: 17. 
374 *Bedoeld is: met terugwerkende kracht. 



111 

eigenmachtige ‘duiding’375 van de geschiedenis, van een menselijke methode om in het 

donkere openbaringsgebeuren een zin te lezen376: niet als idealisme, dat erin geslaagd zou 

zijn in de duisternis licht, in de dood het leven en in de nederheid van het menselijke zijn-en-

lot de heerlijkheid van God te ontdekken, wil het christelijke geloof verstaan worden. Maar 

dat licht, dat leven, die God belijdt het die zelf, die zonder enig menselijk toedoen en tegen 

elke menselijke verwachting, als licht de duisternis doorbroken, als leven de dood 

overwonnen, als God in en over de nederheid van het menselijke zijn-en-lot getriomfeerd 

heeft. Resurrexit betekent: Jezus is overwinnaar, van het verlangen en de doorbraak van het 

menselijke, zij het religieuze377 optimisme moet een christelijke paaspreek onder alle 

omstandigheden alstublieft zwijgen. Daarom en daarin is het christelijke geloof vrolijk en 

verzekerd, omdat ook en met name in Jezus’ verhoging niet het geloof een geloofsdaad 

gesteld heeft maar evenals in Jezus’ vernedering God zelf Zijn daad gesteld heeft. Het is niet 

zo dat het geloof met een zeker creatief vermogen de ‘schijn’ van de dingen in de staat van 

de vernedering zou zijn te boven gekomen.378 Het gaat dus hierom dat juist ook de 

onthulling van God in Zijn openbaring geen “geschiedenis-duiding”, maar evengoed als Zijn 

verhulling voluit geschiedenis is. Wij mogen in dit verband nogmaals het midden in de 

“eerste” tijd gegeven antwoord op de belijdenis van Petrus in herinnering brengen: “zalig zijt 

gij, Simon, zoon van Jona, want vlees en bloed heeft u dit niet geopenbaard, maar mijn 

Vader, die in de hemelen is" (Matth. 16: 16). Daarom belijdt het geloof nadrukkelijk en 

precies menend wat de woorden zeggen: “ten derde dage is Hij opgestaan van de doden”. 

Gelijk de belijdenis van Petrus geen menselijke zingeving van Jezus’ verschijning was, maar 

vrucht van openbaring, zo is ook het geloof in de verhoging van Christus geen menselijke 

zingeving van de dood, maar het berust op openbaring.379  

Indien wij de inhoud van de met deze woorden van het symbool aangeduide tweede en 

eigenlijke tijd van de openbaring-in-Jezus Christus willen verstaan, dan doen wij goed ook 

hier de beide begrippen aan te wenden die zich aan ons opgedrongen hebben bij onze 

overleggingen aangaande het stuk van de incarnatie: het begrip van de zaak en het begrip 

van het teken, of concreet gezegd: het begrip geheimenis en het begrip wonder. Wij kunnen 

bij de belijdenis van de opstanding nog minder dan bij die van de vleeswording de gedachte 

doen opkomen dat beide van elkaar gescheiden kunnen worden, maar het is hier zo mogelijk 

nog leerrijker dan daar, om in het ene en samenhangende gebeuren dit onderscheid klaar te 

zien. 

 

3 

 
375 Een groots voorbeeld van zulk een opstandingsgeloof als “Geschichtsdeutung” en krampachtig-menselijk 
“geloof” is het werk van de moderne Spaanse schrijver Miguel de Unamuno, vooral de novellen Spiegel des 
Todes, Duitse vertaling München[: Meyer] 1928, Das tragische Lebensgefühl [München: Meyer] 1925 [2070] en 
zijn commentaar op Cervantes’ Quichotte [Das Leben Don Quijotes und Sanchos. München: Meyer] 1926. 
[4111] Niet vrij van zulk speculatief duiden is ook het op een misverstane Pascal geïnspireerde boek van Ernest 
Hello, Du néant à Dieu. [Paris: Perrin 1921] [4320] 
376 *Deze bijzin staat niet in Credo. 
377 *Deze precisering staat niet in Credo. 
378 *Deze zin staat niet in Credo. 
379 *Deze zin staat niet in Credo. 



112 

Wij beginnen ditmaal met het wonder, omdat hetgeen ons in Schrift en belijdenis over de 

verhoging van Jezus Christus, die op zijn vernedering volgde, over deze tweede en eigenlijke 

tijd van Zijn openbaring gezegd wordt, onmiddellijk en bij de eerste oogopslag als wonder 

voor onze aandacht treedt. De inhoud toch van de nieuwtestamentische 

opstandingsverhalen is een doorlopende reeks van wonderen. Wij zeggen hetzelfde als wij 

zeggen: het is een enig en onvergelijkelijk teken. Wat in de voorgaande geschiedenis van 

Jezus’ leven en sterven een uitzondering bleef, ook al kwam het inderdaad menigmaal voor, 

dat wordt hier de regel. Bijna zonder onderbreking, met uitzondering dus van de korte 

scènes waar wij de “ontstelde” leerlingen onder elkaar aantreffen, hebben wij hier te doen 

met een gebeuren dat wel in ruimte en tijd, in Jeruzalem en Galilea en nog steeds “onder 

Pontius Pilatus” en dus in de continuïteit van de stroom van de gebeurtenissen in onze 

wereld plaatsvindt, dat wij ons echter alleen als werkelijk gebeuren kunnen voorstellen 

onder de éne vooronderstelling: dat God als Schepper en Heer van deze onze wereld en alzo 

in vrijmachtige beschikking tegenover alles wat wij als de regel van het gebeuren in deze 

wereld kennen of menen te kennen, in directe zin het subject, de dader van dit gebeuren 

is.380 

 
380 Vgl. Das Wort Gottes und die Theologie, (1924) 97 [‘Biblische Fragen. Einsichten und Ausblicke‘ (1920); GA 
III/2012 (662-701) 699bv.]. “Die Einheit des Schöpfers und Erlösers ist der Geist. In der Kraft des Geistes ist 
Christus auferstanden. Um des Geistes, um der Einheit Gottes willen betont die Bibel die Leiblichkeit der 
Auferstehung, der neuen Welt.” Wij geven hier als voorbeeld van echte en rechte paasprediking het volgend 
fragment uit een zeer jonge preek (over Kol. 2: 15) uit de bundel Suchet Gott so werdet ihr leben, (1917) 73vv. 
[Paaspreek ‘Ewiges Leben‘, 8 April 1917; GA I/1999, (135-146) 137-141]. “O es war ja so vieles, eigentlich alles 
gegen uns vor diesem Siege Jesu Christi. Was ist das für eine wunderliche, fremdartige, traurige Welt, die Welt, 
die nur die Welt des Menschen ist und nicht die Welt Gottes. Scheinbar hat sie alles, in Wirklichkeit gerade das 
Schönste und Notwendigste nicht: keinen Sinn, keine Vernuft, keine Liebe, keinen Grund, keinen Zweck und 
kein Ziel, keinen Ursprung und keine Hoffnung. Da wendet sich einfach alles, auch das Schönste und Wahrste 
und Beste, so feindselig und bös, so anklägerisch und gefährlich gegen den Menschen. Da ist er so von allen 
Seiten bedrängt und bedrückt von seltsamen Schreckgestalten, von denen er nicht ahnt, wo sie herkommen. 
Und je ernster er es nimmt mit dem Leben, je eifriger er wird in seinem Denken und Reden, je heftiger er um 
sich schlägt, umsomehr wachsen diese Gespenster ins Himmelhohe, bis er zuletzt müde und traurig und 
verschüchtert die Waffen streckt und sich darein ergibt, dass diese Gespenster nun einmal da sind und über 
uns herrschen und mit einem matten Lächeln in kluger Erfahrung sich damit abfindet, dass es auf dieser Erde 
nichts Vollkommeneres gibt. Wir versuchen es, das Gute zu erlernen und zu tun (ohne Gott!) – da streckt sich 
uns der dürre Zeigefinger der Moral entgegen und erhebt sich gegen uns: ihr müsst brav sein! und sticht nach 
uns: ihr seid nicht brav! Wir blicken in unser Inwendiges (ohne Gott!) – da erschreckt uns das Donnerwort: Ihr 
seid Sünder! Wir möchten arbeiten, verdienen, unsere Kräfte brauchen, etwas unser eigen nennen (ohne 
Gott!) – da entsteht der moderne Kapitalismus, da steht der König Mammon vor uns und schlägt seine Klauen 
um uns und macht uns zu seinen traurigen gehetzten Sklaven. Wir möchten die Wahrheit erkennen (ohne 
Gott!) – da erhebt sich gegen uns das finstere Gespenst, das man ‘Erfahrung’ heisst oder auch 
‘wissenschaftliches Denken’ und fängt mit grämlichem, höhnischem Gesicht an zu erzählen von 
unabänderlichen Verhältnissen, von der immer gleichen Menschennatur, die dem Tiere nur zu verwandt sei, 
überhaupt von ‘Gesetzen’ der Natur, denen wir nun einmal unterworfen seien und die ihren Lauf nehmen 
müszten. Wir möchten das Letzte, Tiefste wissen: das, was eigentlich unser Leben und die Welt regiert, 
möchten den Zusammenhang von allem begreifen (ohne Gott!) – und uns begegnen in langer Reihe böse, 
harte, leere Worte voll Gift und Stacheln, die alle gegen uns, alle gegen den Menschen, gegen das Volk sind: 
Schicksal, geschichtliche Notwendigkeit, Kampf ums Dasein, Zufall, ‘gottgewollte Abhängigkeiten’ – ja was noch 
alles! Wir möchten mit unsern Mitmenschen leben und lieb sein (ohne Gott!) – und zwischen uns und sie 
treten wie die Blöcke einer unübersteiglichen Mauer die Unterschiede der Stände, der Völker, der Religionen, 
der Parteien, der Standpunkte, der Bildungen, der Charaktere, der Lebensanschauungen. Wir möchten unsre 
Heimat und unser Volk lieb haben und in Ehren halten (ohne Gott!) – aber da stehen Grenzen auf unsern 
Landkarten und über die Grenzen müssen wir einander bös, misztrauisch, feindselig anblicken, müssen auf 



113 

Het wonder bestaat in de beide bijeenbehorende, door de onderstelling van bedrog of 

zinsbegoocheling of ook door de mogelijkheid van een visioen, in elk geval volgens de 

gemeenschappelijke mening van alle nieuwtestamentische getuigen niet te verklaren feit dat 

het graf van de op Goede Vrijdag aan het kruis gestorven Jezus aan de derde dag ledig 

gevonden werd, én het feit dat Jezus zelf intussen als zichtbaar, hoorbaar, tastbaar Levende 

 
einmal Deutsche, Franzosen, Schweizer heiszen und uns als solche voneinander trennen, statt dasz wir als 
Menschen einig sein könnten. Wir möchten an das Ende unseres irdischen äuszern Daseins denken (ohne 
Gott!) – und bekommen zu sehen das abscheuliche Bild des Todes, das uns nichts zu sagen hat, als eben: 
Nichts! Aus und fertig! Hüte dich, hüte dich, schöns Blümelein! wie es die Maler alter und neuer Zeit mit 
merkwürdiger Vorliebe und Beflissenheit dargestellt haben. Wir möchten an Gott glauben, zu Gott beten, 
Christen sein (aber eben ohne Gott! man kann auch das!) und was wir in unsern Händen halten, ist eine 
Religion, an der wir wohl eine Berauschung haben, ein Chloroform, aber keinen wirklichen Trost, keine 
ernsthafte Hilfe, die zu den zehn Rätseln des Lebens noch hundert hinzufügt, die uns erst recht hetzt aus einer 
Unruhe in die andere, von einer unlösbaren Frage zur andern. Wir möchten – o, was möchten und wollen wir 
Menschen nicht noch alles (ohne Gott!) und immer und überall stoszen wir dabei auf irgend so einen 
verborgenen Feind, der nur auf uns gelauert zu haben scheint und sich nun triumphierend auf uns stürzt: So, 
bist du mir nun auch in die Falle geraten?! Habe ich dich? Und indem wir dem einen dieser Feinde zu entrinnen 
meinen, fallen wir in den Rachen des andern; indem wir uns hier befreien, werden wir dort gefesselt, indem wir 
auf der einen Seite eine Lösung gefunden zu haben meinen, verwickeln sich die Dinge auf der andern. Wie es 
der Prophet Amos einmal schauerlich wahr beschrieben hat: ‘Gleich als wenn jemand vor dem Löwen flöhe und 
ein Bär begegnete ihm; und er käme in ein Haus und lehnte sich mit der Hand an die Wand und eine Schlange 
stäche ihn.’ [Amos 5: 19] Und noch einmal: gerade je ernster und eifriger wir’s treiben (ohne Gott!) je 
grimmiger wir uns zur Wehr setzen und ein Loch in die Mauer unseres Gefängnisses stoszen möchten (ohne 
Gott!) umso sicherer fallen wir diesen Feinden zur Beute, so dasz man oft beinahe die Harmlosen, 
Oberflächlichen und Gleichgültigen glücklich preisen möchte, die nichts schwer nehmen, weil sie überhaupt 
nichts erleben. Ja, wenn man überhaupt harmlos sein könnte unter all den unsichtbaren Tieren, unter denen 
wir uns hier befinden, wenn nicht der Stumpfsinn der schlimmste Betrug wäre, mit dem wir uns betrügen 
können! Seht, das sind die ‘Fürstentümer und Gewaltigen’, die gegen uns sind in der Welt, die nur die Welt des 
Menschen ist und nicht die Welt Gottes! Aber diese Welt ist ja eigentlich gar nicht mehr, sondern sie war! 
Wann? Damals als Christus noch nicht gekämpft und gesiegt hatte! Wo? Vor der Auferstehung Jesu Christi von 
den Toten! Höret die Osterbotschaft: Diese Welt ist nicht mehr! Eine neue Welt ist hervorgebrochen, wie am 
ersten Schöpfungstag! Das Alte ist vergangen! Christ ist erstanden, Freude dem Sterblichen, den die 
verderblichen, schleichenden, erblichen Mangel umwanden!  
Denn Christus hat ausgezogen die Fürstentümer und die Gewaltigen und sie schaugetragen öffentlich und 
einen Triumph aus ihnen gemacht durch sich selbst! Ja, was hat er denn getan, um diese Feinde des Menschen 
zu besiegen und in seinen Dienst zu stellen? Scheinbar sogar nichts: Er hat den Menschen weder das Gute noch 
das Böse vorgehalten. Er hat keine Schule gegründet zu ihrer Aufklärung und Erziehung. Er ist kein Reformator 
gewesen und kein Revolutionär. Er hat nicht für den Glauben geeifert gegen den Unglauben und noch weniger 
für die Kirche gegen die Unkirchlichen. Er hat nicht über Problemen gegrübelt und keine neuen geistreichen 
Lösungen vorgebracht. Er hat keine naturgemäsze Lebensweise verbreitet, nicht den Weltfrieden gepredigt und 
nicht einmal eine neue Religion gestiftet – und hat doch mehr getan als das alles. Er wuszte und wollte nur 
etwas, aber in diesem etwas war alles. Er verkündigte ein Wort: Gott! Er hatte und brauchte eine Macht: die 
Macht Gottes. Er erwartete eins für sein Leben und für die Zukunft: Taten Gottes! Er wollte nur von einem 
Schlüssel wissen zu den rätselhaften verschlossenen Toren der Welt. Er wagte und glaubte und tat nur eines. 
Das einzig Neue an Jesus war dieses Wort, diese Macht, diese Hoffnung: Gott! Er sah mit durchdringenden 
Blick, was wir nicht sehen: dasz Gott für die Welt der Menschen wirklich ein Neuer ist, kein Altbekannter, 
Gewohnter. Wir haben an alles schon gedacht, aber an Gott noch nicht. Wir haben von allem schon geredet, 
aber von Gott war noch nie die Rede. Wir haben alles schon gewagt und getan, aber an Gott geglaubt haben wir 
noch nicht. Das Neue, das der Welt und uns fehlt, der lebendige Gott, den wir kaum erst ahnen.”  
*”Hüte dich, hüte dich, schöns Blümelein” is een steeds weerkerende regel uit het 17de-eeuwse Schnitterlied, 
een Duits volkslied met soms meer dan 80 coupletten, opgenomen in de zangbundel Des Knaben Wunderhorn. 
Eerste regel: “Es ist ein Schnitter, der heißt Tod”. “Christ ist erstanden, Freude dem Sterblichen, den die 
verderblichen, schleichenden, erblichen Mangel umwanden!“, Goethe, Faust I r. 737-741 (Chor der Engel, 
Nacht). 



114 

aan zijn leerlingen “verschijnt”, gelijk de kenmerkende uitdrukking luidt. Dit is de concrete 

inhoud van de herinnering aan de veertig dagen: Christus is opgestaan, Hij is waarlijk 

opgestaan! Waarbij onder “waarlijk”, als wij exegetisch nauwkeurig willen blijven, zeer 

bepaald verstaan moet worden: lichamelijk, zodat, tenzij wij onszelf gerechtigd achten het 

apostolische getuigenis door een ander te vervangen, van een uitschakeling van de berichten 

aangaande het ledige graf geen sprake kan zijn. Het is ondertussen algemeen bekend dat 

zich de ons bewaarde overlevering aangaande deze herinnering van de veertig dagen, 

betreffende de bijzonderheden, in een merkwaardige, de historicus als zodanig weinig 

bevredigende wanorde bevindt.381 Maar daarnaast staat het andere feit dat deze 

overlevering, hoewel zich hier zeer sterk apologetische behoeften moesten aanmelden en 

ofschoon deze wanorde ook toentertijd niemand verborgen gebleven kan zijn, juist in déze 

toestand, met een grandioze onbekommerdheid, in het Nieuwe Testament werd 

opgenomen.382 Dit feit wijst erop dat er tijden geweest zijn waarin men er zich niet over 

verwonderde dat het getuigenis van de apostelen en evangelisten met name op deze 

centrale plaats, als het ware onder de schokkende werkingen van een aardbeving, in een 

stamelen overgegaan en in tegenstrijdigheden verward geraakt schijnt. Wanneer men 

werkelijk enig inzicht heeft in de zaak waarvan hier getuigd moet worden, dan zal men zich 

daarover inderdaad niet te zeer verwonderen. Veeleer kan en moet men zich verwonderen – 

juist wanneer men de toestand van de overlevering, gemeten aan hetgeen hier overgeleverd 

moest worden, niet onverklaarbaar vindt – over datgene wat in ieder geval, als men alle 

duisterheden en tegenstrijdigheden in rekening heeft gebracht, als eenstemmige uitspraak 

van alle getuigen overblijft, namelijk: over het wonder van de opstanding zelf en als zodanig.  

Daartegenover bezwijkt, gelijk bij de maagdelijke geboorte, elke poging tot verklaring, reeds 

daarom omdat iedere verklaring noodzakelijk moet uitlopen op een opheffing van hetgeen 

verklaard zou moeten worden. Wij kunnen alleen hieraan onze opmerkzaamheid geven (niet 

om het nu toch te funderen, maar alleen als toelichting achteraf, onder de veronderstelling 

dat het “ten derde dage” zo was en – onder verrekening van alle historische onzekerheden – 

ook in de daarop volgende veertig dagen zó was als het door het gehele Nieuwe Testament 

betuigd wordt383: wanneer het “sepultus est” het laatste woord van de eerste, “niet-

wonderbare” tijd van de openbaring is geweest en wanneer wij dit “begraven” zuiver 

verstaan hebben als de voleindigde Zelfovergave van God aan het menselijk zijn-en-lot, dat 

wezenlijk een aan het vergaan vervallen zijn-en-lot is – dan kon de voortzetting van dit 

gebeuren, indien er een voortzetting kwam, niet anders zijn dan het aanbreken van een 

 
381 Vgl. W. Künneth, Das Wunder als apologetisch-theologisches Problem. Gütersloh[: Bertelsmann] 1931, H.J. 
Holtzmann, ‘Das leere Grab und die gegenwärtigen Verhandlungen über die Auferstehung Jesu’. Theologische 
Rundschau 1906, 79vv. 
382 Vgl. A. Schlatter, Geschichte des Christus, [Stuttgart: Calwer 1921] 381, 536v., E. Brunner, Der Mittler (1927), 
533vv. Vgl. W. Künneth, Theologie der Auferstehung ²1934, 67v., 71vv. Vgl. Heinrich Frick, ‘Ideogramm, 
Mythologie und das Wort’ (Marburger Theologische Studien 1931). Vgl. H.W. Schmidt, Zeit und Ewigkeit, 
[Gütersloh: Bertelsmann 1927] 367vv. Rudolf Otto ziet geen uitweg dan “das Auferstehung-erlebnis als 
pneumatische Erfahrung” (in Sünde und Urschuld, [München: Beck] 1932, 79vv.). [385/2] 
383 Men kan namelijk feit en kerugma niet zó scheiden (evenmin trouwens als de “historische Jezus” en de 
Christus van de gemeente) dat men in de theologie het feit als geïsoleerd gegeven zou kunnen overwegen. 
Daarom is het spreken van de oude dogmatiek over de “staat der verhoging”, die met de opstanding ingaat, 
ook door ons als ‘sachgemäsz’ te erkennen, bijv. Buddeus, Institutiones [theologiæ dogmaticæ], 789v., Van 
Mastricht, [Theoretico-Practica] Theologia V 2, 21, Turrettinus, [Institutio] Theologiae Elencticæ, XIV, 2. 



115 

nieuwe tijd. Deze nieuwe tijd kan dan ook niets anders zijn dan een gebeuren waarin de 

Zelfovergave van God aan het menselijke zijn-en-lot zich werkelijk vol-eindigde, dat is: 

openbaar werd als Gods heerschappij over dit zijn-en-lot, een gebeuren waaraan God als zijn 

subject, zonder zich te storen aan het verloop dat het volgens de ons bekende regels van alle 

gebeuren nemen moest, die wending gaf die de alleen mogelijke was, waar Hij subject is, 

een gebeuren dat in concreto daarin moest bestaan dat God het noodwendige lot van de 

vergankelijkheid van het door hem aan- en opgenomen menselijke zijn doorbrak en teniet 

deed, en alzo Jezus uit de dood opwekte. Wanneer wij niet als toeschouwers, maar in het 

gelóóf verstaan hebben wat het inheeft dat hij begraven werd, dan kunnen wij nu – nee, 

geen logische gevolgtrekking maken (deze gevolgtrekking factisch te maken ligt waarlijk niet 

in onze hand) – dan kunnen wij de innerlijk-noodwendige gang van het gebeuren volgend 

wederom in het gelóóf verstaan en belijden: ten derde dage wederom opgestaan van de 

doden. Het spreekt vanzelf dat wij vanuit een in ongeloof gezegd: “hij is begraven” nimmer 

tot het: “hij is opgestaan” een overgang kunnen vinden. Is het wonder van de opstanding het 

téken van het geheimenis van deze goddelijke Gang, dan zullen wij niet kunnen loochenen 

dat het als wonder goed en noodwendig op zijn plaats staat en dat het niet ofschoon, maar 

juist omdat het een wonder en wel dit wonder is, door een de goddelijke weg vólgend geloof 

onmogelijk ontkend of betwijfeld of half-onwillig aanvaard kan worden, maar alleen erkend 

en wel dankbaar erkend.  

Ook hier, evenals bij de maagdelijke geboorte, staat de kerk voor het goddelijke factum van 

dit mensenleven, waarvan de werkelijkheid Gods zélf is.384 Wie de grens, de wonderbare 

rand van dit leven wegwenst, die zie wel toe of hij dit leven, dit stuk geschiedenis werkelijk 

als het tot hem gesproken Woord van God verstaat en niet in waarheid toch als een eerst 

door óns als Woord van God opgevat deel van een óngekwalificeerde geschiedenis, dat dan 

ook inderdaad als zodanig nimmer in staat zou zijn om ons als Woord, als Openbaring te 

bereiken.385 

 

4 

Het geheimenis van Pasen, waarover wij nu gaan spreken, kan in zijn wezen geen ander 

geheimenis zijn dan het geheimenis van de kruisdood, dat op zijn beurt in wezen ident is met 

het kerstgeheim. Er bestaat slechts één mysterie386 voor het christelijke geloof: God en de 

mens in hun gemeenschap door Gods vrije Genade. Het uitzonderlijke dat dit éne 

geheimenis hier tot het Paasgeheim maakt is, zo simpel mogelijk gezegd, dit: dat al hetgeen 

wij reeds als het geheimenis van de Goede Vrijdag hebben leren kennen nu openbaar wordt 

als Gods raadsbesluit, nu waar wordt als Gods daad en geldig als Gods wil.387 Wij zeiden 

immers reeds in het begin: men kan op geen andere wijze aan het kruis van Christus geloven 

en men kan het kruis van Christus niet anders verstaan dan vanuit Zijn opstanding. De 

opstanding stelt in het licht, zet in kracht al hetgeen in de kruisiging van Christus van 

 
384 *Deze parallel tussen maagdelijke geboorte en leeg graf ook in KD I/2, 199 (door Barth vermoedelijk al op 
college voorgelezen). 
385 *Deze alinea staat niet in Credo. 
386 Vgl. O. Noordmans (in zijn bijdrage aan De Openbaring der verborgenheid): er bestaat slechts één dogma, 
ook dat van de “predestinatie” en van de “triniteit” vallen uiteindelijk samen. “Bij Calvijn krijgt het dogma de 
singularis tot limiet”. (122) 
387 Wat is de grond voor deze onderscheidingen? Daarvoor zie men KD I, 144v., 162v., 155v. 



116 

Godswege in het verborgene is geschied. Bleef het ons niét verborgen wat daar geschied is, 

dan is het omdat Christus is opgestaan. Omdat Christus is opgestaan, dat is: omdat God Zijn 

weg in de vleeswording van Zijn Woord ten einde gaat en omdat dit einde van Zijn weg een 

nieuw begin betekent voor dit vlees, dat is: voor het menselijke zijn en leven en lot, dat God 

in Jezus Christus tot Zijn eigen zijn en leven en lot gemaakt heeft. 

Is ons dit nieuw begin openbaar, dan is ons ook niet verborgen wat de aanvang van deze 

weg tot aan het “sepultus” beduidt: dat hier namelijk het menselijke zijn en leven en lot op 

een goddelijke wijze gedood wordt, dat deze dood in vloek, straf en aanvechting ons 

wedervaart, dat echter in en met dit wedervaren een goddelijk levend maken voltrokken 

wordt: een vrijspraak, een bevrijdende offerande, een zege voor de mens. Het nieuwe begin, 

de opstanding van Jezus Christus, heeft hieraan niets toe te voegen.388 De opstanding 

openbaart alleen, brengt aan het licht: dit is de weg die God in de verborgenheid van Zijn 

prijsgegeven, Zijn vernederde en lijdende Zoon waarlijk is gegaan. Zij openbaart het aan óns, 

dat wil zeggen, zij zegt ons dat dit voor óns waar is, dat God deze weg in Zijn Zoon voor ons is 

gegaan.  

Het is dus geen vermetel vermoeden, geen op een dialectisch-arglistige389 wijze gewonnen 

ómkering van alle menselijke ervaring, geen religieuze arrogantie wanneer wij geloven – en 

wel in het aangezicht van zonde, kwaad, dood en duivel geloven – dat Gods toorn niet op 

ons ligt, dat wij gerechtvaardigd zijn, dat wij vrij, dat is: dat wij van God zijn en dat wij ons 

mogen laten troosten door de vrede die alle verstand te boven gaat. Wij eigenen ons 

daarmee niets wederrechtelijk toe! Wij vergeten geen ogenblik de doemwaardigheid van 

ons zijn en van al onze gedachten, woorden en werken. Wij vragen echter: “wie is het die 

verdoemt? Christus is hier die gestorven is, ja veelmeer, die ook opgewekt is” (Rom. 8: 34). 

Omdat hij opgewekt is, omdat de Zelfovergave van Gods voortging tot de voleinding en zo 

overging in de doorbraak van een nieuwe tijd, omdat ons het aanbreken van deze nieuwe 

tijd verkóndigd is en omdat wij dat niet meer vergeten kunnen, daarom vragen wij dat zo 

trots en uitdagend: wie, wie zal over óns een vonnis vellen en óns veroordelen? 

Met dit vragen laten wij God God zijn. Dat is de zin van dit vragen waarop wij geen antwoord 

meer verwachten.390 En zie, daardoor dat wij God God laten zijn,391 dat wij Hem die in 

 
388 Dr. G. van der Leeuw geeft, nadat hij enkele godsdiensthistorische parallellen aangaande het sterven van 
een god heeft genoemd, de volgende opmerking (Phaenomenologie der Religion, 94). “Den Tod selbst zum Heil 
gemacht, hat nur das Christentum. Alle die Heilands-religionen predigen das Leben aus dem Tode, das 
Evangelium vom Kreuz verkündigt das Heil im Tode. Hier wird die völlige Machtlosigkeit zur höchsten 
Machtsentfaltung, das ärgste Unheil zum Heil. Was die Mysterienreligionen verschweigen oder bejammern, 
wird zur höchsten Seligkeit. Der Tod vernichtet den Tod”. 
389 Vgl. het verwijt van Theodor Siegfried, Das Wort und die Existenz I [Gotha: Kloß 1930], 77v., 236vv. [7916] 
390 *Deze zin staat niet in Credo. 
391 Vgl. J.H. Gunning, Wat is het geloof? (1887, [Nijmegen: Ten Hoet] ²1892) [GVW 2, 262v.]: “Hoe eenvoudig is 
dit alles toch. Ik zie deze wereld om mij en erken haar bestaan. Ik laat de zichtbare dingen toe zich aan mij te 
tonen, ik keer de werking niet af van mijn netvlies, van mijn gehoorzenuwen, ik laat de dingen toe te 
verschijnen en te spreken, te zijn wat zij voor mij willen zijn, hoewel ik van dit alles slechts de verschijnselen zie, 
slechts zoveel als de gesteldheid van mijn oog mij toelaat ervan op te nemen in mijn geest. En wat is nu het 
geloof?... De hogere wereld maakt zich aan mij kenbaar. Zij richt een zacht maar zeer merkbaar verwijt tot mij. 
En nu, haar te laten gelden, haar te laten zijn wat zij wezen wil en waarlijk is, dat is het geloof,... God te laten 
God zijn zoals Hij zichzelven geeft.” Men lette hier zowel op de overeenkomst als op het verschil met Barth, om 
te verstaan dat bij Barth niet een “hogere wereld”, maar de akte van de Openbaring het voorwerp van het 
geloof is. Ook Gunning wist blijkens andere uitingen wel beter. Zie Miskotte, Johannes Hermanus Gunning, 



117 

Christus deze weg gegaan is in het geloof laten gelden als Degene die in Christus ook óns 

gedood heeft en levend gemaakt, daardoor zijn wij nieuwe mensen, “wedergeboren tot een 

levende hoop door de opstanding van Jezus Christus uit de doden” (1 Petr. 1: 3). 

Vrije genade is het geheimenis van de opstanding, zo zeker als God zich in dit ten-einde-gaan 

van de kruisweg de vrijmachtige Heer over het menselijke zijn-en-lot heeft getoond, zo zeker 

als het “vlees” op zichzelf Hem met geen geschiktheid te hulp kon komen die zulk een 

verhoging op de een of andere wijze zou kunnen mógelijk maken, ook geen verdienste die 

deze verhoging zou kunnen noodzakelijk maken, maar anderzijds: vrije genade, zo zeker als 

het “vlees” evenmin bij machte was om Hem een hindernis in de weg te leggen die de 

verhoging en de openbaring van deze verhoging onmogelijk zou maken. 

Op de vrijheid van deze genade wijst het wonder van de opstanding en wij hebben de zaak, 

wij hebben deze genadige vrijheid van God en alzo het geheimenis van Pasen nu eenmaal op 

geen andere wijze voor ogen dan in deze tekenen.  

En dit geheimenis is genade, zo zeker als deze vrije, onverdiende, alleen bij God mogelijke, 

maar bij God niet onmogelijke akte van Zijn heerschappij in Zijn Zoon, als de “eerstgeborene 

onder vele broederen”, ons aangaat, zo zeker als al hetgeen verborgen in Christus waar is, 

voor ons waar is. Want dat dit alles waar is, is het leven van ons leven.  

En wederom: ook op deze genade van de vrije God wijst het wonder van de opstanding, 

daarheen wijzen de veertig dagen welke de apostelen met hun Heer in deze onze wereld en 

toch tegelijk in de nieuwe tijd van God hebben doorleefd. Wij zouden door deze tekenen van 

Pasen te verwerpen ook de betekende zaak loochenen. Wij hebben waarlijk alle reden om in 

aanbiddende dankbaarheid de ogen op te heffen naar dit Teken.392 

 
[Rotterdam: Bredée 1929] 159vv. *MVW 17, Johannes Hermanus Gunning en andere bijdragen over de 
theologie van de 19e eeuw, 130. 
392 Als voorbeeld van een Paas-meditatie waarin letterlijk zin voor zin een loochening van het christelijke 
kerugma is, sta hier een Zondagmorgen-stuk aangenageld, Pasen van het jaar onzes Heren 1935. 
“Lang heeft de Maartse koude geheerst, geweldige stormen beukten onze muren, dichte regens sloegen om 
ons neer. Het bleef voor ons winter en de natuur scheen dood. De gehele aarde vertoont in de menselijke 
samenleving een stormachtig winterbeeld, zwarte wolken jagen langs de politieke hemel – arbeid, dat bewijs 
van leven, is niet meer te vinden voor talloze duizenden ook in ons land. De geest der mensen en de natiën 
hullen zich in dichte en onvrije kleding. Het vertrouwen in het recht als het uiteindelijk wel der wereld wordt 
kleiner. Mensen van allerlei richting, die het goede willen voor hun volk en voor de aarde, wantrouwen 
elkander en geloven alleen in mensenmacht. Wij leven nog in een winter, beklemmend en dood op bijna elk 
gebied. Ook in Nederland. En tot voor zeer kort was de natuur om ons een symbool van dat gevoel. Maar de 
natuur toont ons heden een ander symbool. In enkele dagen ontsproten aan de dode takken miljoenen kleine 
bloesems en blaadjes als voorboden van het ontwakende leven. De velden langs onze duinen zijn in enkele 
weken van bruinvale vlakten omgetoverd tot een op de wereld ongeëvenaarde rijkdom van levende kleuren en 
geuren. En over enkele dagen stralen langs onze rivierdijken roze en witte golven van bloeiende bongerden. De 
natuur was niet dood, in haar stilte verborg zij het nieuwe, onweerhoudbare leven. 
In deze dagen valt Pasen, wanneer de Christenheid herdenkt de Opstanding van de Gekruisigde. Door 
menselijke bekrompenheid was schijnbaar vernietigd de grote leer van de liefde tussen mensen, die de 
mensheid eens zou redden. Voor altijd schenen leven en leer begraven. 
Maar dan op de vroege Zondagmorgen zien eenvoudige zoekers naar waarheid het leven triomferen over de 
dood, de leer der liefde over het werk van twijfel, vrees en zelfzucht. In de stralen van de rijzende zon klinkt 
hun toe, die zo gewanhoopt hebben, uit bovenaardse mond: ‘Wat zoekt gij de levende bij de doden?’ 
Het is niet aan ieder onzer gegeven te berusten in één der vele dogma's door allerlei kerken en sekten 
opgesteld om in woorden en redenen weer te geven de betekenis van Hem, die als overwinnaar van twijfel, 
vrees en zelfzucht door het leven ging en die op die Paasmorgen ook als overwinnaar van de dood gezien werd 
door hen die Hem hadden gevolgd, en in Zijn donkere uren Hem en Zijn eer verloren gewaand hadden.  



118 

  

 
Maar ieder mensenkind is van zelve een godskind, wat hij ook gelove. En ieder zulk een godskind mag op 
Paasmorgen in het herleven der doodgewaande natuur wel een symbool zien van de onsterfelijkheid der 
levensleer van Hem, die bij uitnemendheid Gods Zoon was. In het bewustzijn van die onsterfelijkheid kan de 
thans zo verdeelde mensheid haar grote taak voortzetten – de hereniging der mensheid door recht en liefde – 
al schijnt het doel nog zo ver – en haar klinken nog heden bemoedigend toe de woorden van die onvergetelijke 
lentedag: ‘Mij is gegeven alle macht in hemel en op aarde’.” 
*De herkomst van deze paasmeditatie is onbekend, maar doet een zeer vrijzinnige bron vermoeden. De 
verwijzing naar deze aantekening (18a) staat niet in de hoofdtekst. 



119 

[XI] ASCENDIT AD COELOS, SEDET AD DEXTRAM DEI PATRIS OMNIPOTENTIS: OPGEVAREN 

TEN HEMEL, ZITTENDE TER RECHTERHAND GODS, DE ALMACHTIGE VADER 

 

Het is niet overbodig zich af te vragen hoe de oude kerk ertoe gekomen is de Hemelvaart tot 

de voornaamste stukken van het christelijke geloof te rekenen. De Hemelvaart heeft toch, 

indien wij erop letten hoe spaarzamelijk zij vermeld wordt en hoe weinig nadruk op haar valt 

in het nieuwtestamentische getuigenis, een veel minder gewichtige plaats dan de dood en 

de opstanding van Christus. Zij zou, gelijk het einde van het Mattheüs- en het Johannes-

evangelie, maar ook het echte393 slot van het Marcus-evangelie onweersprekelijk bewijzen, 

in het getuigenis aangaande de veertig dagen ook geheel kunnen gemist worden. Zij 

verschijnt, waar zij overigens vermeld wordt, als een vanzelfsprekende maar zonder nadruk 

aangeduide overgang van Christus’ opstanding naar zijn “zitten ter rechterhand Gods”, dat 

daarna in het symbool zo breed en krachtig naar voren gekeerd wordt. Wij zullen goed doen 

ook in onze dogmatische bezinning de hemelvaart in deze samenhang te zien, om dan 

wellicht te verstaan hoe zij juist in deze samenhang, juist in haar karakter van overgang, 

inderdaad tot de voornaamste stukken van het christelijke geloof behoort.  

Het woord over Christus dat “Hij zit ter rechterhand Gods”, waarvan wij nu verder uitgaan, is 

allereerst te verstaan eenvoudig als een nadere verklaring van de belijdenis: Hij is waarlijk 

opgestaan. Wij vinden een hele reeks van nieuwtestamentische plaatsen (bijv. Rom. 8: 34, 

Ef. 1: 20, 1 Petr. 3: 22) waarin de hemelvaart klaarblijkelijk met geen andere dan deze 

bedoeling naast de opstanding gesteld wordt. En er zijn andere plaatsen, met name in de 

Hebreeënbrief (1: 3, 10: 12, 12: 2), waar na het getuigenis aangaande Jezus’ lijden en sterven 

het Paasgetuigenis zelf en als zodanig in het woord aangaande zijn “verhoging ter 

rechterhand Gods” is samengevat en met geen andere dan déze bedoeling (namelijk van de 

opstanding te getuigen) wordt weergegeven. Wat de vele duizend maal duizenden van de 

engelen (0p. 5: 12) met grote stem spreken behoort blijkbaar vanuit dit verband te worden 

verstaan: “het Lam, dat geslacht394 is, is waardig te ontvangen395 kracht en rijkdom en 

wijsheid en sterkte en eer en heerlijkheid en dankzegging”. 

 

1 

 
393 De laatste twaalf verzen (9-20) van Markus 16 worden door de nieuwtestamentici eenstemmig voor ‘onecht’ 
gehouden. Of men nu vers 8 voor het echte slot mag houden, gelijk Barth hier doet (en ook in Prolegomena, 
248 [GA II/1982, 333]), daarover zou nog wel een en ander te zeggen zijn. Wel zijn er die dit beslist volhouden, 
zo bijv. E.P. Gould, The Gospel according to St. Mark. International Critical Commentary, [Edinburgh: Clark] 
1896, [J.] Wellhausen, Das Evangelium Marci, [Berlin: De Gruyter] 1903, [A.] Loisy, Les évangiles synoptiques 
[e.b.] 1907-9. Maar het blijft niettemin toch hoogst onwaarschijnlijk dat een evangelist zijn werk zou eindigen 
met: “maar zij vreesden” (wat in het Grieks: efobounto gar, nog wonderlijker is, omdat gar = ‘maar’ achteraan 
staat). Het ligt voor de hand aan te nemen dat er een ander slot is geweest, of dat de schrijver op een of andere 
wijze verhinderd werd zijn werk te voltooien (Zahn). Deze ogenschijnlijk zo splinterige kwestie heeft diepere 
achtergronden. Leerlingen van Rudolf Otto hebben vers 8 als eind in verband gebracht met het numineuze, 
met de heilige huivering die door het hele Marcus-evangelie gaat. En zo is het ook niet toevallig dat Barth dit 
“echte” einde in rekening brengt, het past wonderbaarlijk goed in het geheel van zijn opvatting aangaande de 
onthulling-verhulling die in de openbaring plaatsvindt. 
394 *Credo: “erwürget”. 
395 *Credo: “zu nehmen”. 



120 

Laat ons proberen het woord aangaande “het zitten ter rechterhand Gods” als zodanig en op 

zichzelf te ontleden. Het spreekt op een aanschouwelijke wijze de wezenlijk 

ónaanschouwelijke waarheid uit dat de macht en de heerschappij van God factisch en 

praktisch samenvalt met de macht en de heerschappij van Hem die als waarachtig God 

waarachtig mens geworden is en die aan het kruis gestorven is: Jezus Christus. Wij hebben 

hier te doen met een beeld, een figuurlijke zin. Calvijn heeft, in onderscheiding van de 

Confessio Helvetica posterior396, het juiste getroffen als hij in het “zitten ter rechterhand 

Gods” niet uitgesproken achtte dat Jezus Christus zich op een bepaalde plaats bevond, maar 

dat hij in een bepaalde functie was opgenomen, namelijk in die van de goddelijke 

machtsoefening, te vergelijken met die van een gevolmachtigde, die aan de rechterhand van 

de koning staat of gezeten is en in zijn naam het regeringsbeleid voert.397 

Dat het symbool in overeenstemming met de meeste nieuwtestamentische plaatsen spreekt 

van een “gezeten zijn” van Jezus Christus heeft met de voorstelling van een zalige rust, 

onthevenheid enzovoort niets te maken, maar duidt enkel op de duurzaamheid, de 

permanentie van deze regerende werkzaamheid. Het wás niet eenmaal zo, bij wijze van 

officiële kroning of troonsbestijging, als proclamatie van Zijn eer, maar het is en blijft zo, 

gelijk het beeld wil uitdrukken: dat het Rijk van God factisch en praktisch het Rijk van 

Christus is. 

Met de uit het eerste artikel overgenomen toevoeging: “Gods, des almachtigen Vaders” wil 

de belijdenis ten slotte onderstrepen dat de heerlijkheid, kracht en macht welke zij Christus 

toeschrijft niet maar een quasi-goddelijk, in waarheid echter afhankelijk, afgeleid en 

begrensd karakter draagt, doch inderdaad de echte, eeuwige en éne heerlijkheid, kracht en 

macht van God is. De heerschappij van Jezus Christus verwerkelijkt zich met de volle 

overmacht van God de Schepper. “Mij is gegeven alle macht in hemel en op aarde (Matth. 

28: 18). Dat houdt niet in – de beeldspraak mag hier niet geperst en gewrongen worden tot 

quasi-logische gevolgtrekkingen, want dan is misverstand niet te vermijden en nauwelijks 

meer te achterhalen – dat de eeuwige Vader nu van deze macht en haar uitoefening heeft 

afstand gedaan.  

Wij hebben bovendien wel te bedenken dat zij [deze macht] Christus als de eeuwige Zoon 

van God ook niet eerst met Zijn opstanding of met Zijn hemelvaart is toegevallen. In zover 

Jezus Christus God zelf is, heeft hij in Zijn vleeswording noch in Zijn lijden en sterven ook 

maar één ogenblik opgehouden “ter rechterhand Gods des Vaders” te zetelen. En zo zeker 

als ook Zijn hemelse Vader niet minder dan de eeuwige God zelf is, kan ook bij de Vader in 

generlei zin van een afstand-doen of terugtreden of overdragen van de uitoefening van de 

 
396 Confessio Helvetica posterior = de tweede Zwitserse belijdenis, van Bullinger (1562) ([E.F.K.] Müller, Die 
Bekenntnisschriften der reformierten Kirche, [Leipzig: Deichert 1903] 167vv.). [941] Calvijn legde echter soms 
wel terdege nadruk op een “verandering van plaats”, zulks tegen de lutherse leer van de 
alomtegenwoordigheid van Christus’ lichaam (Inst. IV, 17, 27) en dit heeft zich (en met terugwerkende kracht 
op de leer van de incarnatie) verstelligd tot het zgn. “extra calvinisticum” (dat het goddelijke Woord, terwijl het 
met de menselijke natuur gans één werd, nochtans tegelijk gans buiten (extra) deze verblijft. Heid. Cat. vr. 48). 
Als Barth Calvijns beschouwing onderscheidt van die van de Conf. Helv. post. ziet hij de eigenlijke Calvijn 
blijkbaar in Inst. II, 16, 14 en IV, 17, 18. Het lijkt ons waarschijnlijk dat overal waar Calvijn van een “plaats” 
spreekt, de uitdrukking polemisch gericht is tegen de lutherse leer, waaruit immers onmiddellijk de leer van de 
‘consubstantiatie’ in het avondmaal werd afgeleid. 
397 *Catechismus van Genève, de vragen 79-81 in de uitgave van de Belijdenisgeschriften van de PKN. 



121 

goddelijke macht sprake zijn.398 

Wat de belijdenis zegt is van Jezus Christus als de vleesgeworden, als de mensgeworden 

Zoon van God gezegd. Dat Hij in deze kwaliteit, dus in onze natuur, als de drager van onze 

zonde en schuld, als de medegenoot van ons lot, ter rechterhand Gods en als zodanig in het 

bezit en in de uitoefening van de ene en ongedeelde macht Gods leeft, dat is het nieuwe, dat 

hier als nadere ontvouwing van de zin van Christus’ opstanding-uit-de-doden wordt 

uitgesproken.  

En nu is dit toch ook, zelfs in deze concrete betrekking op de ménsgeworden Zoon van God, 

slechts in zóver iets nieuws als het de openbaring verkondigt van datgene wat juist met de 

incarnatie begonnen is waar te zijn en sindsdien niet opgehouden heeft waar te zijn. Immers 

ook van de ménsgeworden Zoon van God is feitelijk te zeggen dat Hij ook als zodanig, 

levend, lijdend en stervend, niet eerst moest verhoogd worden ter rechterhand van de 

Vader, maar reeds van de aanvang af de bij de Vader verhoogde wás, alleen: Hij was als 

zodanig niet openbaar, niet te kennen, maar veeleer (met uitzondering van de 

bovenbedoelde “tekenen” van Zijn heerlijkheid) verborgen, verhuld, toegesloten in 

donkernis, verscholen niet alleen voor de ogen van de wereld, maar ook voor de ogen van 

Zijn verkoren en geroepen leerlingen. Dat Hij nu in Zijn hoogheid openbaar wordt, dat is het 

gebeuren (alle openbaring is immers enkel als ‘Ereignis’ te verstaan) van de “verhoging” van 

Christus. Pasen volgt op Goede Vrijdag als de openbaring van de heimelijke goddelijke 

machtsdaad die in de kruisdood werd volbracht. Als openbaring van déze goddelijke 

machtsdaad opent de opstanding een nieuwe dag, een tweede tijd. Maar dit is, gelijk wij 

vernamen, de goddelijke machtsdaad van het kruis: dat de Zoon van God aan en in zichzelf 

als aan een waarachtig mens de op de mensen liggende toorn en vloek van God in zegen 

veranderde, de straf in vrijheid, de aanvechting in overwinning. Dáártoe was niet minder 

dan “almacht” nodig. Dat deze machtsdaad een góddelijke is, wordt in de opgestane Christus 

openbaar. Daarom is de inhoud van de boodschap van de “getuigen Zijner opstanding” deze: 

“God was in Christus de wereld met Zichzelven verzóenende”.399 En zie, nu wordt juist de 

macht welke déze daad mogelijk maakte bedoeld in de belijdenis: sedet ad dexteram Dei. Zij 

is alzo in de diepte en uiteindelijk de almacht van de Vader en van de Zoon, die ook de 

ménsgeworden Zoon eigen is, aanvankelijk verborgen en dan openbaar. In hetgeen God doet 

wordt ons geopenbaard wat God wil en tegelijk daarmee wordt ons openbaar wat God kan: 

de ware totaliteit van Zijn machtsvolkomenheid treedt aan het licht. 

Ja, ook zelfs wat God als Schepper-van-hemel-en-aarde kan, wil en doet hebben wij hier en 

alleen hier te leren. Wij moeten hier even een blik terugwerpen, namelijk op de derde 

voordracht,400 waar wij reeds bij de verklaring van het eerste artikel van de belijdenis de 

 
398 Zuiver-trinitarisch te spreken over het “wezen” van God is, hoe vreemd het klinke, eenvoudiger dan zuiver-
trinitarisch te spreken over de “macht” van God. En het wordt nog moeilijker indien men met de meeste 
gereformeerde theologen in de “staat van de verhoging” de menselijke natuur wil laten delen op grond van 
diens verdiensten. Dat de verhoging van Christus niet anders kan verstaan worden dan als een manifestatie van 
Zijn verborgen heerlijkheid, geen toename maar openbaring, werd vooral door de lutherse vaders geleerd 
(Gerhard, Loci IV 329, Hollaz, Ex. Bibl. 748, Buddeus, Inst. 787), evenzo de calvinist Junius, Theses theol. 29, 11). 
Daarentegen: Voetius, Disp. II, 277. Het is duidelijk dat Barth op dit punt de lutherse beschouwing moet 
bijvallen. 
399 2 Kor. 5: 19. *In de tekst van Credo staat abusievelijk 2 Kor. 5: 14. 
400 IIIe Voordracht (Patrem omnipotentem), 32v. 



122 

Almacht van God als Zijn “macht-over-leven-en-dood” meenden te moeten verstaan. Wij 

kunnen dit echter nu beter verstaan, want wij kunnen nu zien dat het een rijkere inhoud 

heeft dan wij toen wellicht vermoedden. Hier verschijnt Gods macht om te doden en levend 

te maken, als de macht gericht te oefenen en genade te schenken, als de macht om de 

kosmos van de mensheid oud te laten worden en te doen vergaan en hem als vergane 

wereld wederom te verwekken tot een nieuw leven. Deze heilsmacht is de macht over leven 

en dood, die wij als Gods “al-macht”, als Gods scheppende kracht, aanbidden en lofzingen. 

De in het kruis werkzame en in de opstanding openbaar geworden, een tweede tijd 

inluidende Godsmacht van Jezus Christus is héilsmacht en ident met de recht-verstane 

Almacht. En omgekeerd: de Almacht die de kerk in haar belijdenis God toeschrijft, is 

heilsmacht.401 

 

2 

Doordat er mensen waren die in deze veertig dagen de Opgestane gehoord, gezien, 

geschouwd en getast hebben (1 Joh. 1: 1), werd deze Godsmacht van Jezus Christus 

geschiedenis, teneinde geschiedenis te maken, beter gezegd: werd deze Godsmacht in deze 

mensen kerk, tot vergadering van die geloven, om door deze mensen (bijv. door die Petrus, 

aan wie de Vader in de hemelen openbaarde dat Jezus Christus de Zoon van de levende God 

was) kerk te grondvesten (Matth. 16: 18). Er bestaat dus een onmiddellijke en 

onverbrekelijke samenhang tussen de sessio ad dexteram en de kerk, het 

lichaam waarvan Christus het hoofd is (Kol. 1: 18). De kerk is echter niets anders dan de 

vergadering van die mensen die door Christus’ opstanding, dat is: door het getuigenis 

aangaande de opstanding tot het geloof zijn opgeroepen, die dus opgeroepen zijn tot 

erkentenis dat juist het Evangelie macht is, goddelijke macht (dunamis theou eis sootèrian, 

Rom. 1: 16), dat is: opgeroepen tot onderwerping aan deze “Godsmacht ten heil”, deze 

“kracht Gods tot zaligheid”. De vergadering van deze mensen is alzo daardoor van de overige 

mensheid afgezonderd en onderscheiden dat men in haar midden van de kruisiging van 

Jezus Christus weet als van de daad van de Zoon van God, en van deze goddelijke daad als 

van de daad tot verzoening van de wereld met God, en van deze verzoeningsdaad als van 

een eens-voor-al volbrachte daad van de dunamis, de macht. Op dit laatste vooral komt het 

aan: de verzoening wordt onder mensen openbaar als macht. Dat betekent: de verzoening 

heerst over deze mensen, zij voltrekt haar gelding over hen, zij is het licht, de waarheid van 

hun existentie. Daarmee is ten slotte niets minder gezegd dan dit ontzaglijke, dat hun 

existentie een gebeuren is, een gebeuren hetwelk nu voortaan volbracht wordt onder de 

door hen erkende en aanvaarde vóóronderstelling dat de in Christus volbrachte verandering 

van vloek in zegen, van straf in vrijheid, van aanvechting in overwinning vóór hen en in zover 

factisch ook áán hen geschied is.402 Dit openbaar-worden van de verzoening als mácht over 

mensen, dus de opstanding (respectievelijk de opstandingsboodschap) is het Gebeuren 

waarin de kerk gegrond is, waardoor zij echter ook onderhouden en bewaard en vernieuwd 

wordt van dag tot dag. 

 
401 Vgl. Prolegomena, 178v. [GA II/1982, 240v.], KD I, 433v. *Deze laatste zin staat niet in Credo. 
402 Vgl. Voordracht XV §3, 173v. 



123 

Als de Opgestane is Christus de Heer van zijn kerk, roept en draagt, leidt en regeert Hij haar. 

Dit is eens-voor-al waar, maar ook dagelijks opnieuw, want de verzoening, in de opstanding 

openbaar, is macht, werkzaamheid, werking.403 De drie ambten van Christus, die door de 

oude dogmatiek terecht onderscheiden werden, liggen in de staat van de verhoging zózeer 

in elkaar geschakeld dat zij nauwelijks meer kunnen onderscheiden worden: de profeet 

(want wat is de opstanding anders dan de doorslaggevende akte van de profetie, de 

zelfopenbaring van Christus?) verkondigt hier de priester (die voor de mensen bij God en 

voor God bij de mensen intreedt), om hem als zódanig tot koning uit te roepen.404 Waar dat 

gezegd en gehoord en geloofd wordt, daar is de kerk. Zij is, nader omschreven, het 

bijzondere en eigenlijke gebied van dit derde ambt, van het munus regium Christi, gelijk het 

opkomt en zich verwerkelijkt uit en door de profetische en de priesterlijke werkzaamheid. 

Men kan ook zeggen: om harentwil, dat is: om Zijn heerschappij over haar en in haar, 

vanwege de invloed en voorzorg die Hij in deze vergadering uitoefenen wil, is Christus 

gezeten ter rechterhand van de Vader. Zijn in de verkondiging en in het geloof van de kerk 

erkende en telkens opnieuw te erkennen Macht om te doden en levend te maken, om 

genade en oordeel toe te wijzen, om het oude te laten vergaan en een nieuwe creatuur te 

doen ontstaan (2 Kor. 5: 17) – zij is immers de in Zijn opstanding openbaar-geworden macht 

van Zijn dóód. Met dit doel, in deze door zijn kerk verkondigde en geloofde functie, zit Hij in 

de heerlijkheid en in het regeerbeleid van God de Vader. “Wat nuttigheid brengt ons deze 

heerlijkheid van ons Hoofd Christus? – Eerstelijk, dat Hij door zijn Heilige Geest in ons, zijn 

lidmaten, de hemelse gaven uitgiet; daarna, dat Hij ons met zijn macht tegen alle vijanden 

beschut en bewaart” (Heidelbergse Catechismus vraag 51). Wij zullen dit punt bij een 

beslissende wending in de behandeling van het derde artikel van de geloofsbelijdenis in 

herinnering moeten brengen. 

 

3 

Het is goed en nodig, tot wering van misverstand, hier nog de volgende overweging aan toe 

te voegen. Met de aanwijzing van een onmiddellijke betrekking van de koningsheerschappij 

van Christus tot de door Hem volbrachte verzoening enerzijds en tot de in Hem gegronde 

kerk anderzijds, willen wij niet voorbijzien of zelfs loochenen dat er, gelijk wij van een rijk-

van-de-genade spreken, ook van een rijk-van-de-schepping kan en moet gesproken 

 
403 *Deze bijzin staat niet in Credo. 
404 Het “munus triplex”, het drievoudige ambt. Vgl. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek III, 368v., 399v., 
Noordmans, Herschepping, 126-141 [NVW 2, 287-296]. Over het “koninklijke ambt” zegt de laatste o.a. dat het 
is de “regering door Woord en Geest”, waarbij slechts een minimum van voorstelbaarheid past indien zij 
beleden of gepredikt wordt. “Oefenen wij deze onthouding niet en verkondigen wij Jezus’ Koningschap direct, 
in aanschouwelijke aansluiting aan de evangeliën (wonderen, demonen-uitdrijving, tempelreiniging) en het OT 
(plaatsen over de regering van Vorst-Messias), dan brengt ons dat op dwaalwegen. Wij maken Jezus dan tot 
Koning in de zondige natuur, als ‘christian science’, of in de zondige samenleving, zoals de Wederdopers” [NVW 
2, 296]. De beschouwing van dit ambt moet ons, zal het goed zijn, regelrecht brengen tot de leer aangaande de 
Heilige Geest. De belijdenis van het “koninklijke ambt” is ook daarom van het hoogste gewicht omdat zij alleen 
ons behoeden kan voor “der Verwechslung zwischen dem Fortwirken des erhöhten Herrn und einer bloszen, 
geschichtlichen Nachwirkung” (Barth in de bundel: Die Theologie und die Kirche, 210). [‘Das Wort in der 
Theologie von Schleiermacher bis Ritschl’ (1928), GA III/1994, (183-214) 212 onder)]. *Barth geeft hier een 
inzicht weer van I.A. Dorner (1809-1884), die in zijn ogen een scherpe blik had voor de problematische kanten 
van de theologie van zijn tijd. 



124 

worden.405 Want dit laatste rijk is noch aan zichzelf, noch aan andere goden, noch aan een 

onbekende God overgelaten. Jezus Christus als de eeuwige Zoon van God is in dit rijk niet 

minder dan in het rijk van de genade met alle goddelijke macht bekleed. Onze Verzoener en 

de Heer der kerk is Hij die mede de Schepper van de wereld is, die van de grondlegging van 

de wereld aan en tot aan haar voleinding ook haar volstrekte Heer is. Immers, “door Hem is 

alles geworden” (Joh. 1: 3) – niet eerst en niet alleen de werkelijkheid van de kerk. Arme 

kerk die Hem niet in deze herinnering aan het Woord, zonder “hetwelk geen ding gemaakt 

is, dat gemaakt is”, haar Heer zou noemen. En arme wereld aan wie door de kerk niet ook en 

met name haar Heer verkondigd zou worden.406 

Evenmin mag men voorbijzien en loochenen dat het rijk-van-de-genade als zodanig ook, in 

de richting van de menselijke tijd: naar voren, zijn natuurlijke grens heeft, die echter 

wederom geen grens voor de koningsheerschappij van Jezus Christus kan betekenen. De 

verzoening, en met haar de kerk, is niet de laatste, maar de vóórlaatste orde van God. De 

laatste, de orde van het rijk-van-de-heerlijkheid, waarin het op grond van de verzoening tot 

verlossing van de mens gekomen is, kan daarom met geen enkele werkelijkheid van de kerk, 

ook niet met de diepste en zuiverste, ident gesteld worden, moet daarom gezien worden als 

het dóel van alle werkelijkheid-van-de-kerk. Het rijk-van-de-heerlijkheid is immers ook het 

einddoel van Christus als de Verzoener en als Heer van de kerk (1 Kor. 15: 25v.). Nogmaals, 

arme kerk! die haar Heer niet ook als de komende Heer van de heerlijkheid zou kennen. En 

arme wereld wanneer de kerk, die in deze wereld en vaak genoeg tégen haar heeft te 

strijden, niet als veld-van-de-strijd ook de plaats-van-de-verwachting zou zijn, een 

verwachting waarin juist met het oog op de Heer van de kerk de wereld onmiddellijk 

betrokken is.407 

 
405 Het “regnum naturae” is dogmatisch onmisbaar, doch niet in de zin waarin het meestal “onmisbaar” wordt 
geacht. Het is niet nodig als logische of ontologische grondslag van de leer van de verzoening, maar wel als 
onontkoombare consequentie uit de leer van de openbaring, aldus dat de geopenbaarde héilsmacht voor het 
geloof om zo te zeggen van zodanige kwaliteit is dat haar almacht moet worden toegeschreven, vgl. Voordracht 
III, 33n114. 
406 Arme wereld! vgl. KD I, 466 en 468 boven. Dit vanuit de kerk de wereld betrokken zien onder de verborgen 
heerschappij van Christus wordt bij Barth ook ten aanzien van de algemene wetenschap doorgevoerd. De 
theologie moet volgens Barth noch zich voegen naar het geldende wetenschapsbegrip, noch daartegenover 
zich opstellen met een zelfrechtvaardiging als bijzondere wetenschap. Wanneer zij zich wetenschap noemt, 
doe ze dat in deemoed en niet in trots, noch in de ijver mee te kunnen doen. “Sie versteht und bezeichnet 
sichselbst als eine ‘Wissenschaft’ weil sie kein Interesse daran hat, sich den so genannten anderen 
Erkenntnisbemühungen gegenüber anders als de facto abzusondern… weil sie eine, wenn auch verborgene, so 
doch kommende und als solche wirkliche Einheit aller Erkenntnisbemühungen bejaht, man könnte auch sagen: 
weil sie die Kirche bejaht als den verborgenen, aber dennoch und gerade so wirklichen Raum aller 
menschlichen Erkenntnisbemühungen” (KD I, 291). Hierin zijn ook Barths bezwaren tegen Brunners ‘Eristik’ 
gegrond: “Was der Unglaube vom Glauben erwartet, ist schlechterdings das eine: dasz er Ereignis sei. Es steht 
nicht in unserer Hand, dieses Ereignis herbeizuführen. In ‘Auseinandersetzung’ mit dem Unglauben ist der 
Glaube aber sicher nicht Ereignis. Verbietet nicht schon der Artikel von der Vergebung der Sünden ein 
Gespräch, in dem der Unglaube des Gesprächspartners ernst genommen d.h. aber in dem dieser als Weltkind 
angeredet und bei seinem Unglauben behaftet wird” (KD I, 29). *’Eristik’ (Schopenhauer) = ‘strijdkunst’, de 
kunst om gelijk te krijgen (ongeacht of iets waar is). 
407 Luther ging, gelijk bekend, nog verder en zag niet alleen de geesten- en mensenwereld, maar ook de 
onderhouding van de natuur als een deel van de zegen door de Zoon verworven. Vgl. Kohlbrügge, 
Lijdenspreeken, 76: “Mens, wie gij zijt, kus de Zoon… de aarde, die Zijn bloed gedronken heeft, predikt u de 
zege Zijner genade in de knoppen der bomen en in het jonge gras voor uw ogen; zij getuigt van de vrucht Zijns 
lijdens”. Wat de toekomst van de wereld betreft zijn het de beide Blumhardts, vader en zoon, die met het hier 



125 

Maar dit tweeledige voorbehoud (dat het rijk van de genade door het rijk van de schepping 

en door het rijk van de heerlijkheid is begrensd) mag ons niet misleiden en doen vergeten 

dat wij, zolang de tijd duurt, in het rijk van de genade staan en dus het koninklijke ambt van 

Christus niet anders kennen dan in het profetische ambt dat ons zijn priesterlijke ambt 

verkondigt. Wij hebben God de Schepper en God de Voleinder van alle dingen niet anders 

dan als God de Verzoener, niet anders dan in de openbaring van God de Verzoener. Wij 

kennen ook de Schepper alleen vanuit onze staat van begenadigde zondaren. Hetzelfde geldt 

van de Voleinder. Gods Rijk onder ons is het geestelijke rijk van Zijn Woord in zijn dodende 

en levendmakende werking. Wie Hem hier en nu ook nog anders hebben wil, die is óf een 

cerebrale gedachtenfabrikant óf een dweper.408 Zie, wij moeten het een noch het andere 

zijn, wij kinderen van de kerk! Wij moeten ons, juist om de Heer van de natuur en van de 

geschiedenis te kennen, aan de Heer van de kerk houden. Hij als zodanig is de Alfa en de 

Omega, de Eerste en de Laatste. Hij in Zijn hoedanigheid van Middelaar houdt ook het begin 

en het einde van alle dingen in Zijn handen. 

 

4 

En nu zijn wij dan genoegzaam voorbereid om in staat te zijn over de zin en de betekenis van 

de hemelvaart rekenschap af te leggen. Dit is zeker, dat wij ook haar allereerst als het “teken 

en wonder” hebben te beschouwen dat het Geheimenis van God in de akte van Zijn 

openbaring begeleidt. Hemelvaart als zichtbaar gebeuren, dat is: de als ruimtelijk-verticale 

opstijging waarneembare verhoging van Jezus Christus voor de lichamelijke ogen van Zijn 

leerlingen is klaarblijkelijk wel niet de weg tot het zitten ter rechterhand Gods – de 

rechterhand van God is immers geen plaats en wel allerminst een plaats die langs een 

natuurlijke of bovennatuurlijke weg door de atmosferisch-astronomische ruimte zou te 

 
door Barth aangeduide volle ernst hebben gemaakt. Men zie over de vader: Friedrich Zündel, Johann Christoph 
Blumhardt, ein Lebensbild. [Gießen: Brunnen 91922] [4984] Over de zoon: Ed. Thurneysen, Christoph Blumhardt 
([München: Kaiser] 1926 [707]), verder Eugen Jäckh, Blumhardt Vater und Sohn und ihre Botschaft, [Berlin: 
Furche] 1925, L. Ragaz, Der Kampf um das Reich Gottes in Blumhardt Vater und Sohn – und weiter, 
[München/Leipzig: Rotapfel] 1922. Gewoonlijk onderschat men de betekenis van Blumhardt voor de 
dialectische theologie, zij is niet alleen van historische, genetische aard, maar zij is structureel daarin 
opgenomen. Hoewel Barth niet moede wordt Hermann Kutter te prijzen en met name de kracht van diens 
wekroep “Wir Pfarrer!” dankbaar gedenkt, is de ‘jonge’ Blumhardt hem toch nog op een andere wijze gewichtig 
dan door diens invloed via Kutter. Men leze hierover het opstel van Georg Merz, ‘Luther und Blumhardt in ihrer 
Bedeutung für die dialektische Theologie’, in de bundel Kirchliche Verkündigung und moderne Bildung, 
[München: Kaiser] 1931, 99vv. Terecht vestigt Merz er de aandacht op dat Barths dogmatiek, ondanks het 
wijsgerig-verfijnde begripsapparaat, veel eenvoudiger, kinderlijker, bijbelser is dan de destijds (of nog) 
vigerende academische theologie. “Seine Lehre ist unterdessen reicher, vor allem feiner in den 
Unterscheidungen geworden; dasz der biblische Grundklang der gleiche geblieben ist, dankt er der Macht, mit 
der Blumhardt ihn gefangen nahm” (106). *De laatste bijzin staat niet in Credo. 
408 “Cerebraal” is het wanneer het gelóóf in de Schepper tot een christelijke wereldbeschouwing wordt 
gemaakt waarin heel de problematiek van het ons gegeven leven tot een religieuze “oplossing” wordt 
gebracht, “dweperij” is in het spel wanneer het gelóóf in het komende Rijk tot een menselijke actie inspireert 
om het nabij te brengen. Tegen het eerste zal Barth nog steeds (gelijk hij in de Römerbrief een paar maal met 
zoveel woorden deed) Iwan Karamasof gelijk geven. Tegen het tweede zal hij nog steeds dezelfde polemiek 
voeren waarmee hij sinds 1921 het religieus-socialisme is te lijf gegaan. *Credo: ‘ein Vernünftler oder ein  
Schwärmer’. Barths polemiek tegen het religieus-socialisme begint al eerder, met het uitspreken van de rede 
van Tambach in september 1919: Der Christ in der Gesellschaft. Würzburg: Patmos 1920. Opgenomen in Das 
Wort Gottes und die Theologie (1924). GA III/2012, 546-598. 



126 

bereiken zijn409 – maar toch zeer stellig als teken en wonder, heenwijzing naar de 

openbaring die in de opstanding aan de dag getreden is, namelijk dat Jezus Christus de 

drager is van alle macht in hemel en op aarde. De hemelvaart is in dit opzicht niets anders 

dan de laatste en als zodanig de meest concrete, meest indringende gestalte van die 

“verschijningen” in de veertig dagen van de “tweede tijd”, door middel waarvan de voorheen 

verhulde Godszoon zich onthult, door middel waarvan Hij het geloof van zijn leerlingen en 

daarmee het geloof van zijn kerk schept. De zin en de betekenis van de hemelvaart valt in 

wezen samen met zin en betekenis van de opstanding en van de sessio ad dexteram. Men 

kan de waarheid van het hier gezegde zeer schoon beproeven door de antwoorden op de 

vragen 45, 49 en 51 van de Heidelbergse Catechismus met elkander te vergelijken. Men zal 

dan zien dat zij zakelijk een en dezelfde inhoud van het geloof beschrijven.410 

Intussen zullen wij de hemelvaart ook nog onder een ander gezichtspunt moeten 

beschouwen en daarbij wordt dan haar bijzonderheid zichtbaar, namelijk dat wat haar van 

de opstanding en van de sessio onderscheidt en haar een eigen zin verleent. Calvijn was het 

die op dit andere gezichtspunt bijzondere nadruk heeft gelegd. Hij zag namelijk in de 

hemelvaart niet de afsluiting en bekroning, maar bovenal het einde van de reeks 

verschijningen van de Opgestane, dus – in merkwaardige tegenspraak tot de belofte: “Zie, Ik 

ben mét ulieden alle de dagen, tot de voleinding der wereld” (Matth. 28: 20) – de vervulling 

van het weemoeds-woord: “maar Mij hebt gij niet altijd” (Matth. 26: 11).411 

De hemelvaart brengt, nadat Gods openbaring eens-voor-al geschied is in Christus, een 

scheiding, een afstand tussen Hem en Zijn leerlingen, tussen Hem en de wereld in het 

algemeen. De tijd van zijn onmiddellijke, van zijn, om zo te zeggen, wereldlijke 

tegenwoordigheid in de wereld, waartoe immers bijzonderlijk juist de veertig dagen 

behoorden, is voorbij. Wat nu aanbreekt — men zou ook kunnen zeggen, wat nu opnieuw 

intreedt — is de tijd van de kerk. Ook deze tijd is een tijd van een tegenwoordig-zijn van 

Christus in de wereld en wel in de door de heils- en machtsdaad van Zijn kruis reeds 

overwonnen wereld, een nabij-zijn in die wereld waarin Hij zich eens en voor al overwinnaar 

getoond hééft. Maar anderzijds gaat het hier om een tegenwoordig-zijn in een wereld 
 

409 De verlegenheden aan zulk een “fundamentalistische” opvatting verbonden zijn apert. Het is ook pastoraal 
van het hoogste belang de mensen niet in deze onvruchtbare gedachten te drijven. Prof. Huizinga, Mensch en 
menigte in Amerika, [Haarlem: Tjeenk Willink ²1920] [3005] vertelt dat, nadat een prediker de wederkomst had 
verkondigd en aangekondigd als aanstaande, een winkelier “ascension-robes” etaleerde, die gretig gekocht 
werden. Waar is de bron en waar de grens van deze dwaasheden? Wilhelm Niesel (Calvins Lehre vom 
Abendmahl, [München: Kaiser 1930] 77v. [4210]) duidt aan dat reeds Calvijn zich wel gewacht heeft het 
“magnificum Dei palatium” als “eine Hütte zwischen den Planeten” te denken en voor te stellen. 
410 vr. 45 (opstanding)… opdat Hij ons de gerechtigheid, die Hij door zijn dood ons verworven had, konde 
deelachtig maken... dat wij door zijn kracht worden opgewekt tot een nieuw leven… 
vr. 49 (hemelvaart)… dat wij ons vlees in de hemel tot een zeker pand hebben, dat Hij, als het Hoofd ons, Zijn 
lidmaten ook tot Zich zal nemen… dat Hij ons Zijn Geest tot een tegenpand zendt, door wiens kracht wij 
zoeken, wat daarboven is… 
vr. 51 (sessio)… dat Hij, door Zijn Heilige Geest in ons, Zijn lidmaten, de hemelse gaven uitgiet… dat Hij ons met 
Zijn macht tegen alle vijanden beschut en bewaart… 
411 Barth hecht aan dit woord een buitengewoon gewicht, als tegenwicht tegen het andere woord van Matth. 
28: 20. Nu is het o.i. duidelijk dat naar de toon van de context het woord van Matth. 26: 11 zich niet aandient 
met een zo verstrekkende betekenis. De waarheid ervan wordt evenwel in de paulinische plaatsen over het 
niet-meer-naar-het-vlees-kennen van Christus genoegzaam bevestigd. Het is meer om de sprekende 
tegendelige woordvorm van Matth. 26: 11 dat deze plaats (en niet de paulinische parallellen) wordt opgesteld 
‘tegenover’ Matth. 28: 20. 



127 

waarmee God – ofschoon zij overwonnen is en “onmogelijk” geworden – nog geduld heeft, 

die Hij dus nog tijd, een eigen tijd, een toekomst-in-de-tijd laat. Deze tijd is niets anders dan 

de ruimte waarin gelegenheid is voor de wereld om tot de kennis van haar overwonnenheid 

te komen, ruimte om te geloven aan de ware Almacht, dat is: aan de in de Opstanding 

openbaar geworden heils- en machtsdaad van het kruis.  

Daarom en in zoverre is deze tijd de tijd van Zijn reële maar ook zeer indirecte412 

tegenwoordigheid, zij is, gelijk Calvijn en de Heidelbergse Catechismus (vraag 47-48) en de 

gehele klassiek-gereformeerde theologie met recht geleerd hebben, de tijd waarin Jezus 

Christus voor de wereld en voor de kerk, als God en als mens, alleen in de getuigen en in de 

getuigenis van Zijn openbaring, dat is: alleen door de Heilige Geest tegenwoordig is, de tijd, 

waarin Zijn Rijk dus een goddelijk reëel, maar, gelijk wij boven reeds zeiden, een geestelijk 

Rijk is. Dit is de tijd waarin de geopenbaarde verzoening of de verzoenende openbaring 

erkend en geloofd en aanbeden wil worden als Gods vrije genade. Hier is niet meer de tijd 

van het “schouwen Zijner heerlijkheid” (Joh. 1: 14) en hier is nog niet de tijd voor zulk een 

schouwen (2 Kor. 5: 7). Zie, dit is de tijd tussen de tijden413, namelijk tussen de tijd van de 

openbaring en die welke in en mét de openbaring inderdaad aangekondigd is: de Tijd van 

het zien van aangezicht tot aangezicht (1 Kor. 13: 12), die tegelijk het einde van elke 

tijdsvorm zijn zal.414 De tijd-van-de-openbaring hebben wij op te vatten als een anticipatie 

van het einde aller tijden (Joh. 5: 25, Heb. 1: 2, 1 Petr. 1: 20). Daarom kan gezegd worden dat 

het Rijk van God “nabij gekomen is” (Mar. 1: 15). En overal waar de Openbaring verkondigd 

en geloofd wordt, daar wordt de tijd in het licht van deze heilige anticipatie van het Einde… 

eindig, kort, een pauze, waarin “haastelijk” de Zoon komt, daar wordt deze tijd gekend als 

slechts door goddelijke lankmoedigheid ons gelaten en enkel voor de daadwerkelijke 

voltrekking van het geloof bestemde en gezegende, kortom een op het Eschaton (het 

 
412 “Indirecte” tegenwoordigheid (vgl. Voordracht XIV, 157, XVI, 188). Dat doet niets af aan de werkelijkheid dat 
wij “ons vlees in de hemel hebben” (Heid. Cat.), het is er voor het geloof veeleer de keerzijde van: “quam 
infirma et fragilis foret spes illa, nisi haec ipsa nostra caro in Christo vere suscitata, in regnum coelorum 
ingressa esset” (Calvijn, Inst. IV, 17, 29). [Opera Selecta V, 386 r. 7-9]. *Vertaling: ‘hoe zwak en broos zou toch 
die hoop zijn, als dit vlees van ons niet waarlijk in Christus opgewekt zou zijn en in het rijk der hemelen 
ingegaan?’  
413 De uitdrukking herinnert aan de titel van het leidende tijdschrift van de dialectische theologie Zwischen den 
Zeiten. Toch is deze titel meer “historisch” en “actueel” bedoeld. Zij dankt haar ontstaan aan een passus uit een 
jong artikel van Gogarten, waardoor we iets voelen gaan van hetgeen in de lente van alle bewegingen ook voor 
de herinnering zo ongemeen bekoort. Men merkt ook duidelijk hoe de “negativiteit” tegenover al het tijdelijke 
van meet-af niet uitsloot juist in het concrete tijdsgewricht (van de eerste naoorlogse chaos) iets te zien van de 
heenwijzing naar Gods toekomst. Scherpere scheiding, inniger betrekking (asunchutoos en adiatreptoos!), dat 
kenmerkt de gehele dialectische theologie en deze eigen aard zet zich door in alle loci van de dogmatiek. 
Gogarten zei daar dan (‘Zwischen den Zeiten’, in: Christliche Welt, 34, 1920, 377): “Der Raum wurde frei für die 
Frage nach Gott. Endlich. Die Zeiten fielen auseinander und nun steht die Zeit still. Einen Augenblick? Eine 
Ewigkeit? Müssen wir nun nicht Gottes Wort hören können? Müssen wir nun nicht seine Hand bei seinem Werk 
sehen können? Darum können wir nicht, dürfen wir noch nicht von der einen Zeit zur anderen gehen. So sehr 
es uns auch zieht. Erst musz hier die Entscheidung gefallen sein. Vorher können wir nichts mit ganzem Herzen 
tun. Solange stehen wir zwischen den Zeiten. Denn da zerbricht alles Menschliche und wird zuschanden, alles 
was war und alles was sein wird. Aber darum können wir – begreifen wir nur die Not bis zum Letzten, nach Gott 
fragen. Dann verstrickt sich nicht die Frage im Menschlichen und bringt falsche Antwort aus ihm, falsche, weil 
es eine menschliche und keine göttliche Antwort ist, und mögen wir mit dem besten Willen gefragt haben. Es 
gilt kein guter Wille, auch nicht der beste, in göttlichen Dingen.” 
414 Vgl. Op. 10: 6, 12: 14, in Voordracht XVI, 194vv. spreekt Barth echter over het leven van de opstanding als 
over een Godstijd (vgl. ook Voordracht VIII, 97vv.). 



128 

uiteindelijke) of beter op de voor de deur staande en aankloppende Eschatos (de 

Uiteindelijke) heen gerichte tijd (1 Petr. 4: 2, 1 Joh. 2: 18).415 Deze tijd is de tijd van de kerk, 

dat wil zeggen de kerk is het die deze tijd zinvol maakt en deze tijd is het die het bestaan van 

de kerk zinvol maakt. De kerk is het aardse lichaam van haar hémelse Hoofd. 

 

5 

Verstaan wij nu ook en ten slotte dat de kerk juist in deze betrekkelijke onderscheiding en 

tegenstelling met haar Hoofd één is. Zij is door de openbaring en door het geloof waarachtig 

met Hem verenigd. Zij heeft door de Heilige Geest deel aan de door Hem volbrachte heils- en 

machtsdaad en daardoor ook – in gehoorzaamheid en hope, in de onderwerping aan Zijn 

middelaarsambt, in het vertrouwen op Zijn plaatsbekleding en voorspraak bij de Vader, in 

haar aangewezen zijn op de gaven van Zijn barmhartigheid – deel aan het Rijk van God dat 

“nabij” gekomen is. Deze bemiddeling, het geheel van deze tussen-instanties, is de grens van 

de kerk en de grens van de ganse tijd-van-de-kerk. De kerk is een vergadering van zondige en 

sterfelijke mensen die als zodanig, in hun zondigheid en sterfelijkheid, op grond van genade, 

met God de Here te doen hebben, die dus waken en bidden, wachten en jagen, lijden en 

strijden moeten. De tijd van de kerk is niet eenvoudig de voortzetting van de tijd van de 

openbaring.416 Ware het zo, dan zou deze tijd immers zelf reeds eind-tijd zijn, dan leefden 

wij reeds in de eeuwige heerlijkheid als die schouwen en niet meer behoeven te wandelen 

door geloof. Zo, als schouwenden, leefden die eerste getuigen in de veertig dagen, in de tijd 

van de “verschijningen”. Zo leven wij nu niet meer of: nu nog niet. De tijd van de kerk is de 

door de openbaringstijd beschikte en gestichte tussentijd, waarin wij ook zélf ruimte 

verkregen tot die bekering417 die ons betaamt, als waarlijk het Rijk van God nabij gekomen is. 

Maar zie, deze begrenzing van de ons toegewezen tijd is tegelijk de poort418 waaraan Jezus 

Christus, die gekomen is en die “alzo” (dat is: in directe, wereldlijke tegenwoordigheid) 

 
415 “Zie Ik sta aan de deur en Ik klop” (Op. 3: 20), hoewel onmiddellijk slaand op de nabijheid van het Woord in 
de Geest, in hetgeen de Geest tot de gemeenten zegt, is toch niet zonder de ondertoon van het 
eschatologische. Eenzelfde dubbelzijdigheid van betekenis heeft het woord van Fil. 4: 5b: “de Heer is nabij.” 
416 De verworpen opvatting is de kenmerkend-roomse, en méér kenmerkend dan de “pauselijke 
onfeilbaarheid” of de “eucharistie” als zodanig, vgl. Prolegomena, 349-353 [GA II/1982, 451-461 (§20.3 ‘Die 
Bibel und die Kirche’)], KD I, 99v., 105v., 271v. 
417 *Credo: ‘Buße’ 
418 De “poort”: deze uitdrukking komt ettelijke malen in de Römerbrief voor als dialectisch tegendeel van 
“grens”. [Het begripsregister in GA II/2010 geeft zeven plaatsen.] Ook hier heeft men weer verschrikkelijke 
filosofemen achter gezocht, terwijl het toch alleen gaat om de dogmatische-geordende vertolking van hetgeen 
Paulus aldus uitdrukt: “Hij, Christus, heeft de gevangenis gevangen genomen” (Ef. 4: 8). De eschatologische zin 
van deze term “poort” houdt niet in dat Christus niet óók aan het eind van een bepaald stadium, op de grens 
van een bepaalde tijd kloppen kan met bepaalde beloften en bepaalde eisen. 
Chr. Blumhardt gaf aan de verhoogde Heer gaarne de naam “Herder” en zag de schaduw van zijn staf over de 
beweging van de volkeren. Toegegeven, dat in het volgende stuk een zekere secularisering dreigt (Paul Schütz), 
die kerk zou toch met iets anders dan de Geest te rade zijn gegaan, die zulk een woord niet zou willen horen. 
Het is uit een toespraak van 1899 in Bad-Boll, over Ezechiël 34: 12 (ed. R. Lejeune, III. Band, 315vv.).  
“Maar wij wankelen, omdat wij de liefde niet in ons hebben blijvend; wij kunnen het niet verstaan, dat andere 
zouden komen te zitten op onze plaatsen in Gods Koninkrijk. Wij oordelen en veroordelen de door ons met een 
scheve blik bekeken ‘wereld’. Wij zien niet hoe God in het midden van zijn verstrooide schapen is en van dat 
midden uit ze vergaderen gaat. De massa van het volk laat ons vrijwel koud, wij hebben geen oog meer voor de 
wezenlijke noden van hun leven en kunnen daarom ook geen ware hulp meer brengen. Wij willen niet dat het 
volk naar boven stijgt, tot zijn recht komt; wij willen niet dat de kleinen van de groten leven, wij willen de orde 



129 

wederkomen zal, aanklopt en zo, als Degene die klopt op de deuren van de tijd, mét ons is 

alle de dagen tot de voleinding van de wereld. Welnu, deze tijd met deze zeer concrete 

bepaaldheid en met deze zeer bepaalde bestemming, met deze begrenzing en met dit 

uitzicht, wordt ingeluid door de hemelvaart als de laatste van de verschijningen. Onder dit 

gezichtspunt heeft zij een aparte zin en betekenis naast de opstanding. Het is misschien 

geoorloofd haar onder dit gezichtspunt samen met de geboorte-uit-de-maagd te 

omschrijven als het bij uitstek kritische moment in de geloofsbelijdenis. Zij toch herinnert de 

door de opstanding gegrondveste kerk eraan dat zij als zodanig een gemeente-onder-het-

kruis is, dat is: dat zij midden in die verborgenheid van God staat welke Hij, en Hij alleen, 

doorbreekt waar het Hem behaagt. Zij maakt de kerk indachtig dat de verhouding van hoofd 

en lichaam niet omkeerbaar is, dat de heilzame almacht de macht is van de Heer: over ons 

en voor ons en in ons, zonder echter ónze macht te worden. Dit kritische moment, dat in de 

hemelvaart ligt, herinnert de kerk eraan dat zij onder het geduld, maar daarmee tegelijk 

onder de aanspraak en de eis van God haar bestaan en bestand heeft. Aldus wordt de kerk 

onder de wet van de deemoed gesteld.419 De hemelvaart is waarlijk geen verloochening, 

 
handhaven volgens welke de groten leven van de kleinen. Wij verstaan niet meer dat al onze bevoorrechting, 
stoffelijk en geestelijk, heel onze uitverkiezing ons wil voorbereiden tot het offer dat vroeg of laat van ons 
gevraagd zal worden. 
Maar het moet mogelijk zijn, dat de volkeren zich bekeren tot de heerlijkheid des Heren, dat wij gezamenlijk de 
toon treffen, die God in Jezus heeft aangeslagen in zijn volk, dat een volk des offers is. Laat ons dit vooral ter 
harte nemen in onze tijd, nu het in zovele mensen gist, nu het kookt in de harten en waar vele burgers ter wille 
van hun laffe rust liefst maar dadelijk de politie en de gummistok zouden halen om die kokende harten neer te 
slaan, nu men met de oude geweldmiddelen meent de volkeren ten onder te houden. Nee, zulk een 
levenshouding en neiging moest tegenwoordig onder de gelovigen onmogelijk zijn; nu moeten er mensen in de 
gemeente opstaan, die voor de Gang Gods wijken, als Hij, om tot de volkeren te komen, hun geluk offert. Ik 
zeg, dat zijn de geringsten des Heren, die nu aan de oppervlakte der maatschappij opduiken met veel geschrei 
en misschien ook met heel veel brutaliteit; allen, die lang verdrukt waren en aan de ziel geschonden door de 
stoffelijke nood, God wil hun een betekenis geven, een nieuwe zin aan hun leven schenken, omdat Hij hen 
zoekt, omdat Hij hun massale verlorenheid doorwonen wil. Och, velen in onze dagen ergeren zich, dat het volk 
zo opschuimt van beneden naar boven, zij moeten zwijgen en zich schikken in hun lot, dat nu genoeg 
‘verbeterd’ is – maar waarlijk Christus, de Herder der volkeren, brengt hen in beweging. En wij moeten staan 
als zuilen, en niet wankelen door egoïsme, ons niet in de war laten brengen door de onaangename en pijnlijke 
schijn dezer dingen, maar ons leven veil hebben, opdat voor allen, kon het zijn, afdoende hulp daagt; niet 
wankelen, ook niet wanneer wij het schuim der wereld zien en niet wanen, daarop in te mogen slaan als met 
een dorsvlegel, niet wijken voor de zonde en de begeerlijkheid, die ons tegemoet komt uit de massa der 
mensen links en rechts, boven en beneden, niet vertragen in het aangezicht van de hel en de satanische 
krachten, die schijnbaar uit de mensen naar buiten slaan. Nee! niets kan gelden dan de Wil Gods, dat zij gered 
worden en leven door de offerande der uitverkorenen. 
O! wee ons, als wij de verstrooiden geen handreiking hebben gedaan; als wij alleen geholpen hebben, die ons 
gesmeekt hebben en die zich voor ons vernederd hebben, maar geen handreiking hebben gedaan in de Geest 
aan de schijnbare vijanden en goddelozen; want niet wij zoeken het verlorene, maar God, de Herder, Hij-zelf; 
maar op zijn Gang rekent Hij op ons, want Hij wil, ten koste van ons, dat de grenzen verzinken en dat wij, die 
verkoren zijn, als Abraham, als Israël, als Jezus lijden ten bate der anderen.” *Christoph Blumhardt (de ‘zoon’, 
1842-1919), was evenals zijn vader evangelisch predikant en gebedsgenezer in Bad-Boll. Hij engageerde zich 
politiek met het socialisme en was voor Barth een belangrijke inspiratiebron. 
419 Deemoed! Dat is de geest waarin solidariteit met “die Kirche Esaus” vanuit het geloof in “die Kirche Jakobs” 
moet worden beleden en beleefd. Römerbrief, 319v., 440, 478 [GA II/2010, wellicht bedoeld zijn 466, 566 en 
605], maar ook (let wel): “Es fragt sich, ob die angeblichen ‘Niederungen’ nicht längst zu ‘Höhen’ geworden sind 
und die Demut derer da unter zu stinkendem Hochmut, Problematik zum Idol, und ‘Zerrissenheit’ zur neuesten 
Modetheologie” (448) [GA, a.w., 622]. Zelfs deze nuchtere inzichten en deze houding van deemoed kunnen 
gebruikt worden om het zelfgenoegzame, zichzelf-richtende “Christusleven” van de kerk te omschrijven. Zo bij 



130 

storing of terugname van de Paasboodschap aangaande de vrede tussen God en mens. Zij 

maant en waarschuwt echter omwille van deze vrede: “zo zoekt dan de dingen, die boven 

zijn!” (Kol. 3: 1).420 En in zoverre komt zij nauwkeurig overeen met het wonder van de 

geboorte-uit-de-maagd dat, precies van de andere zijde komend, nochtans hetzelfde zegt, 

namelijk dat hetgeen ons in Jezus Christus bezocht heeft de “Opgang-uit-de-hoogte” is (Luk. 

1: 18). 

  

 
Karl Adam, Wesen des Katholizismus, [Augsburg: Haas & Grabherr 1924] 157: het al-te-menselijke van de 
empirische kerk wordt gesteld in het licht van Jesaja 53 [: 2]: “Hij had geen gedaante noch heerlijkheid” en 
184v., waar het o.a. heet: “Es ist zumal dem hl. Paulus ein teurer Gedanke, dasz die christusdurchlebte 
Diesseitskirche nicht das Stigma des verklärten, sondern des leidenden Christus trägt”. De ware kerk heeft bij 
Rome nooit in waarheid schuld, evenmin als het “volk van God” volgens het gevoelen van de joodse 
wijsbegeerte de lijdende knecht des Heren nodig heeft, daar het volk zélf deze knecht is. 
420 Kol. 3: 1vv. Vgl. de preek over deze tekst in de bundel: Komm, Schöpfer, Geist, 171vv. [GA I/1998, 55-64, 
preek gehouden op 3 juni 1923 in de Reformierte Kirche van Göttingen], met de volgende geleding: “droben”, 
daar is niet de duivel, daar is niet het gericht over onze zonde, daar is niet de dood – dit alles zijn door óns niet 
te begrenzen werkelijkheden, maar ze zijn “drunten”, zo waar Christus “droben” is. Dit “droben” wordt 
“gezocht”, maar niet gelijk men de overwinning van de dingen “drunten” zoekt – dit zoeken begint steeds met 
het gevonden-hebben. “Was uns von Gott gesagt und geschenkt ist, das sitzt in unserm Fleisch wie ein 
Widerhaken… Den Widerhaken sitzen lassen, den Protest gegen uns selbst und die Welt, der da erhoben ist, 
gelten lassen, die Unruhe, die da in uns hineingeworfen ist, ihr Werk tun lassen: Suchen nach dem was droben 
ist, heiszt der gegebenen göttlichen Tatsache nicht widerstreben... so wie sie nun einmal hineingestellt ist in 
unsre Schwachheit und Lüge auf unsern Friedhof und auf unser Schlachtfeld, hinein in unsre Pharisäer- und 
Sadduzäerwelt… Wie sollten wir damit nicht unsres eigensten Lebens Bestimmung erfüllen, es gehe wie es 
gehe. Aber trachtet am Ersten nach dem Reiche Gottes und nach seiner Gerechtigkeit, so wird euch solches 
alles hinzugetan werden.” [GA, a.w., 62-63] 



131 

[XII] INDE VENTURUS EST JUDICARE VIVOS ET MORTUOS: VANWAAR HIJ KOMEN ZAL OM 

TE OORDELEN DE LEVENDEN EN DE DODEN 

 

Hier staan we voor de afsluiting en afronding van het tweede artikel. Zij brengt ons allereerst 

de bevestiging dat wij bij onze verklaring van de leer aangaande de hemelvaart onder het 

tweede gezichtspunt (dus onder het gezichtspunt van de scheiding, van een andere tijd van 

de verborgenheid, en van de kerk als gemeente-onder-het-kruis) in beginsel het juiste 

hebben getroffen. Op de lange rij van de perfecta: conceptus, natus, passus, crucifixus, 

mortuus, sepultus est, resurrexit, en na het tegenover deze rij gestelde presens: sedet ad 

dexteram Dei, volgt nu een futurum:421 venturus est, hij zal komen. Dat betekent dus: de 

kerk, waarvan geloof en geloofsbelijdenis ons tot deelname nodigen, ziet eerst achterwaarts 

en richt dan de blik vooruit. Zijzelf is met haar verleden en met haar toekomst in het hier 

beleden verleden en in de hier beleden toekomst van de Zoon van God betrokken. Zij leeft in 

de herinnering en in de verwachting. Zij bestaat in een heden dat met de tijd meeschrijdt. 

Wat haar in dit heden als kerk draagt is de werkelijkheid welke aangeduid wordt met de 

woorden: “zittende ter rechterhand Gods”. 

 

1 

Van hieruit, van de haar in het heden openbaar-geworden en in het geloof erkende en 

aanvaarde heerschappij van Jezus Christus, ziet de kerk terug. Wat zij dan ziet is voor haar nu 

stellig geen praeteritum, geen voorbijgegaan verleden. De met die perfecta omschreven tijd 

van de openbaring is wel een voldongenheid, maar geen verleden.422 Als voldongenheid is 

deze tijd voor de kerk immers in en met de heerschappij van Christus juist tegenwoordige 

tijd, zodat iedere herinnering aan dit ‘verleden’ voor haar de erkenning en aanvaarding van 

Zijn tegenwoordigheid insluit. De kerk leeft, voor zover zij van de openbaring en in het geloof 

leeft, in de gelijktijdigheid423 met de in deze perfecta geschilderde daad van God. Verléden is 

 
421 perfectum = verleden tijd, praesens = tegenwoordige tijd, futurum = toekomende tijd. Men heeft wel vaak 
meer of min naïef aangemerkt op de dialectische theologie dat het begrip ‘tijd’ daar zulk een grote rol speelde, 
anderen hebben toegegeven dat dit bij het on-mystieke, ja antimystieke karakter van een existentiële theologie 
past, ofschoon ze de tegenstelling God en mens, heilige en zondaar, door die van tijd en eeuwigheid 
verdrongen meenden te zien. Het tweede artikel van het symbool wordt evenwel ingesloten door een 
tijdsdramatiek die van het gebeuren van de openbaring en de verzoening niet te scheiden is. Het israëlitische 
denken beweegt zich meer in de categorieën van de tijd dan in die van de ruimte: de tijd is daar “gerichte” tijd, 
het is “die unendliche Sphäre der Verantwortung” (Buber) [in: Mein Weg zum Chassidismus. Frankfurt a.M.: 
Rütten & Loening 1918, 27], maar ook de bestaansvorm van alle theofanie en openbaring. (Rosenzweig, Stern 
der Erlösung III, 59vv.). Voor het christelijk-theologische denken zal het erop aankomen de tijd te leren zien én 
als levensvorm van de gevallen mens én als plaats van de verzoenende openbaring. 
422 Vgl. Voordracht VII, 78, over: “egeneto”. 
423 Het begrip “Gleichzeitigkeit” is door Kierkegaard gevonden en ingevoerd (Philosophische Brocken, ed. 
Schrempf, [Jena: Diederichs 1910] 51vv. [965/6-7], Einübung in das Christentum, [Jena: Diederichs 1912] 58vv. 
[965/9]). Het schijnt dat vele leken en theologanten niet meer precies weten hoe Kierkegaard dit bedoelt. Wij 
voegen hier de desbetreffende passage in.  
“Misschien zegt iemand: dus is het in het geheel geen voorrecht voor de tijdgenoot dat hij gelijktijdig leeft; en 
toch ligt het immers voor de hand als wij aannemen, wat gij hebt aangenomen van het optreden der Godheid, 
dat het toen levende geslacht zalig te prijzen was dat zij zagen en hoorden. Ja, zeker ligt dat voor de hand, zelfs 
zozeer, naar ik meen, dat dat geslacht zich ook wel zalig zal hebben geprezen; dat moeten wij aannemen, want 
anders was het ook niet zalig geweest, en wil ons prijzen slechts zeggen dat men in dezelfde omstandigheden 
door anders te handelen zalig had kunnen zijn. Maar als dit zo is, kan het zaligprijzen zeer verschillend zijn 



132 

 
wanneer wij er goed over denken; ja, eigenlijk kan het misschien zeer dubbelzinnig worden. Gesteld wij lezen in 
een oude kroniek van een keizer die acht dagen lang bruiloft vierde met ongeëvenaarde pracht; om het genot 
van al het kostelijke, dat in rijke overvloed werd aangeboden, nog te verhogen, was de lucht die men inademde 
met welriekende geuren doortrokken, het oor werd voortdurend gestreeld door snarenspel en zang. Dag en 
nacht, want de nacht was licht als de dag door de fakkelschijn; maar bij daglicht zowel als bij fakkelschijn 
gezien, was de koningin schoner en lieflijker dan enige aardse vrouw, en het geheel was een toverwereld, 
wonderbaarder dan de stoutmoedigste vervulling van de stoutmoedigste wens – laat ons ons verbeelden dat 
dit zo plaats vond, en wij ons moesten tevreden stellen met het nuchtere verhaal dat het gebeurd was, waarom 
zouden wij dan niet, menselijkerwijs gesproken, de tijdgenoten gelukkig achten? De tijdgenoten, dat wil zeggen 
zij die zagen, en hoorden, en met de handen tastten; want wat heeft men er anders aan om tijdgenoot te zijn? 
De pracht der keizerlijke bruiloft, en het overvloedige genot was immers in eigenlijke zin te zien en te tasten, 
dus iemand die in engere zin tijdgenoot was heeft zeker gezien, en zijn hart heeft er zich over verheugd. Maar 
indien het een ander soort heerlijkheid geweest ware, die niet in eigenlijke zin te zien was, wat had men er dan 
aan om tijdgenoot te zijn: daarom is men immers nog geen tijdgenoot van de heerlijkheid. Zulk een tijdgenoot 
zou men toch niet zalig kunnen noemen, of zijn oren en ogen gelukkig prijzen, daar hij een tijdgenoot was, en 
niets zag en hoorde van de heerlijkheid; wat toch niet daarin zijn grond had, dat tijd en gelegenheid (in 
eigenlijke zin) hem ontzegd waren, maar in iets anders, dat ontbreken kon, al had hij door zijn 
tegenwoordigheid de schoonste gelegenheid gehad om te zien en te horen, en al had hij die (in eigenlijke zin) 
niet ongebruikt laten voorbijgaan. Maar wat wil dit nu eigenlijk zeggen, dat men tijdgenoot kan zijn, en toch, 
schoon men dit voorrecht (in eigenlijke zin) gebruikt, niet-tijdgenoot kan zijn; wat wil dit anders zeggen dan dat 
men in het geheel niet een eigenlijke tijdgenoot van zulk een leraar en zulk een gebeurtenis kan zijn, zodat de 
werkelijke tijdgenoot niet werkelijk tijdgenoot is krachtens het werkelijk-tijdgenoot-zijn, maar krachtens iets 
anders. Dus: de tijdgenoot kan niettemin geen tijdgenoot zijn; de werkelijke tijdgenoot is dat niet krachtens het 
eigenlijke tijdgenoot zijn, ergo moet ook de niet-tijdgenoot (in eigenlijke zin) tijdgenoot kunnen worden dóór 
dat andere, waardoor de tijdgenoot de werkelijke tijdgenoot wordt. Maar de niet-tijdgenoot (in eigenlijke zin) 
is de laterlevende, dus moet de laterlevende de werkelijke tijdgenoot kunnen zijn. Of is dit het tijdgenoot zijn, 
is hij de door ons zo zeer geprezen tijdgenoot, die zeggen kan: ik at en dronk voor zijn ogen, en die leraar 
leerde op onze straten; ik zag hem menige keer, hij was een onaanzienlijke man van geringe afkomst, en slechts 
enkelen meenden in hem dat buitengewone te vinden hetwelk ik maar niet ontdekken kon, ofschoon ik toch, 
als het erop aankomt om zijn tijdgenoot te zijn, dat zo goed ben als de beste? Of is dat tijdgenoot zijn, is hij 
tijdgenoot, tot wie de Godheid zou moeten zeggen, als zij eenmaal elkander in een volgend leven ontmoetten, 
en hij zich nu op zijn tijdgenootzijn wilde beroepen: ‘ik ken u niet’. En dit was immers even waar als dat de 
tijdgenoot de leraar niet gekend had, wat slechts de gelovige (de niet eigenlijke tijdgenoot) doet, die van de 
leraar zelf de voorwaarde ontving, en daarom hem kende zoals hij gekend werd.” – “Wacht nu eens een 
ogenblik; als gij zo voortgaat met spreken kan ik er geen woord tussen krijgen; want gij spreekt alsof gij uw 
dokterstitel wilde halen, ja gij spreekt als een boek, en ongelukkig voor u, als een zeer bepaald boek; want gij 
hebt er nu weer, of gij het weet of niet, enige woorden tussengevoegd die niet van u zelf zijn, en ook niet door 
u de sprekende in de mond zijn gelegd, maar die allen bekend zijn; alleen gebruikt gij ze in ‘t enkelvoud in 
plaats van in ‘t meervoud. De Bijbelwoorden (want het is een Bijbelwoord) luiden aldus: wij aten en dronken 
voor zijn ogen en Hij leerde op onze straten – waarlijk ik ken ulieden niet. Maar hoe dit ook zij: leidt ge daar 
niet al te veel uit af, als gij daaruit, dat die leraar aan één mens antwoordt: ‘ik ken u niet’, het besluit trekt dat 
deze geen tijdgenoot van de leraar was, en de leraar niet kende? Als die keizer, van wie gij spreekt, aan 
iemand, die beweerde ten tijde van die prachtige bruiloft geleefd te hebben, antwoordde: ik ken u niet, zou die 
keizer daarmede hebben bewezen dat die andere niet in die tijd had geleefd? – Die keizer zou dat volstrekt niet 
bewezen hebben, hoogstens zou hij bewezen hebben een dwaas te zijn, die niet als Mithridates zich nog 
tevreden stelde met de naam van iedere soldaat te kennen, maar alle tijdgenoten wilde kennen, en door die 
kennis wilde uitmaken of iemand tijdgenoot was geweest of niet. De keizer was immers vanzelf te kennen, en 
daarom kon ieder mens de keizer gemakkelijk gekend hebben, al kende de keizer hém niet; maar de Leraar 
over wie wij spreken, was niet zo vanzelf te kennen, maar eerst wanneer hijzelf de voorwaarde gaf. Hij, die de 
voorwaarde verkreeg, ontving die van hemzelf; en dus moet die leraar ieder kennen die hem kent, en ieder kan 
slechts de leraar kennen door zelf van hem gekend te zijn. Is dit niet zo, en ziet gij misschien al dadelijk wat wij 
hiermede tevens gezegd hebben? Als de gelovige de gelovige is, en diegene die de Godheid kent, doordat hij 
van de Godheid zelf de voorwaarde krijgt, dan moet de later levende evenzeer in diezelfde zin de voorwaarde 
van de Godheid zelf ontvangen, en kan die niet uit de tweede hand ontvangen; want ware dat zo, dan zou de 
Godheid zelf de tweede hand moeten wezen, en in dit geval zou er immers geen sprake van een tweede hand 



133 

door deze daad van God de tijd van de onverzoende mens. Als verleden verschijnt bij de 

terugblik op de openbaringstijd de tijd van Pontius Pilatus, dat is: onze wereld-tijd, waarin 

Jezus Christus moest lijden en geleden heeft. En daaronder hebben wij natuurlijk evengoed 

de tijd na als vóór Christus, voor zover zij namelijk wereld-tijd is, te verstaan. Deze tijd als 

zodanig heeft Jezus Christus in Zijn dood afgesloten en heeft Zijn tijd doen aanbreken, de 

goddelijke tijd, dat is: de tijd waarin de met God verzoende mens leeft.  

De gelijktijdigheid waarin de kerk met de heils- en machtsdaad, welke in Christus volbracht 

is, leeft, heeft tot noodzakelijke keerzijde: haar ón-gelijktijdigheid met de in Christus 

overwonnen mens van de ongehoorzaamheid, ongerechtigheid en wanorde. Deze bestaat, 

vanuit het heden van Christus gezien, alleen nog als de principieel ‘oude’ mens (Rom. 6: 6). 

En in zoverre hij als zodanig evenwel voortgaat te existeren, en dus ‘nog’ tijd heeft, voor 

zover zijn in de dood van Christus afgesloten tijd op zichzelf altijd nog ‘tijd’ kan heten, een 

heden en dus ook een toekomst heeft, zal de christen (voor zover hij Christus’ tijdgenoot is), 

zal de kerk (voor zover zij van de openbaring en in het geloof leeft!) altijd en in volstrekte zin 

‘unzeitgemäsz’, dat is: niet op de hoogte van de tijd zijn.424 Zij zal geen gelijke tred met die 

tijd kunnen houden, zich niet in evenmaat met hem kunnen bewegen, want zij zal nimmer in 

overeenstemming kunnen leven met hetgeen in beide dimensies (van heden en toekomst) 

door Christus eenmaal tot verléden is gemaakt. 

 

2 

Vanuit dit presens: “zittende ter rechterhand Gods” ziet de kerk nu echter ook vooruit. Maar 

wij moeten goed verstaan dat datgene waarop zij de blik richt, niet een of ander neutraal 

‘futurum’, niet de inhoud van een nog niet ingetreden, maar binnen kortere of langere 

 
zijn. Maar ontvangt de later levende de voorwaarde van de Godheid zelf dan is hij tijdgenoot, de echte 
tijdgenoot, wat alleen de gelovige en wat ieder gelovige is.” 
Hierbij moet bijzonderlijk ook met het oog op de arbeid van de theologie, in het oog gehouden waarin de grónd 
van de gelijktijdigheid ligt (KD I, 152v.): “Wo man in der Lage ist unsere Ungleichzeitigkeit mit Christus und den 
Aposteln dadurch aufzuheben, dasz man sich mit ihnen auf denselben Boden oder sie auf denselben Boden mit 
sich selber stellt, um sich dann… mit ihnen über Brutto und Netto ihres Wortes zu unterhalten… die 
Gleichzeitigkeit der heutigen Verkündigung mit der Schrift und mit der Offenbarung… kann nur als ein Ausdruck 
dessen verstanden werden, dasz das Wort Gottes selbst Gottes Tat ist.” Vgl. over de “gelijktijdigheid” van de 
prediking: Ed. Thurneysen, ‘Die drei homiletischen Grundregeln’. Zwischen den Zeiten 1933 (473-496), 484vv. 
*De tekst van Kierkegaard is waarschijnlijk door M zelf uit het Duits vertaald. Mithridates = Mithridates VI, 
koning van Pontus, (132-63 v.o.j.), een van de meest succesvolle vijanden van de Romeinse Republiek uit die 
tijd in het oosten, in de legende befaamd om zijn enorme geheugen. 
424 “Achterlijk” of “voorlijk”, en allicht in de concrete verschijningsvormen beide. En beide mogelijk op een 
menselijk-al-te menselijke wijze, waarbij onnodige ergernis gegeven wordt aan de wereld. Evenwel, waar en 
voor zover zij werkelijk kerk is, ook echt en onontkoombaar, zodat de ergernis op innerlijk-noodzakelijke wijze 
geschiedt als de ergernis van het kruis. Er is bijbelse waarheid in Leo Baecks woord: “so sollte der Jude als Jude 
sein, der grosze Nonkonformist in der Geschichte, ihr groszer Dissenter” (Wesen des Judentums, [Frankfurt 
a.M.: Kaufmann ⁴1926] 292 [410]). Alleen, de kerk “soll” het niet zijn, zij is het, voor zover zij kerk is.  
De geloofswaarheid dat de wereldtijd in de staat van de verledenheid is ingegaan, wordt zeer schoon 
uitgedrukt door de legende in het 18e hoofdstuk van het Protevangelium Jacobi, waarin verhaald wordt hoe in 
de nacht van Christus’ geboorte alle dingen plotseling stilstonden (Neutestamentische Apokryphen, ed. 
Hennecke [Tübingen: Mohr 1924], 91). De bewerking van Selma Lagerlöf in haar Christus-legenden [Berlin: 
Ullstein 1914] [4004] duidt het geheel te veel om naar het ethische, naar het vrederijk (Jesaja 11), naar het 
verlamd-zijn van de boze, wrede bedoelingen van de mensen. 



134 

termijn toch nog te bereiken heden in de wereldtijd kan zijn.425 Deze tijd is immers in het 

kruis van Christus met al zijn verleden, tegenwoordige en toekomstige mogelijkheden als 

totaal afgesloten en principieel verleden geworden. In zijn verloop, in de ontwikkeling van de 

gebeurtenissen die wij de wereldgeschiedenis noemen, heeft de kerk niets te verwachten. 

Zij rékent ook op niets, tenzij dan op de “tekenen des tijds”, dat is: op de kéntekenen van de 

toestand van zijn verledenheid, en alzo op de vóórtekenen van een van een bloot futurum 

zich onderscheidende, echte toekomst. Wat deze echte toekomst en dus het voorwerp van 

de werkelijke en ernstige verwachting van de kerk is, dat volgt onmiddellijk en met 

klemmende vanzelfsprekendheid uit haar, door de heerschappij van Christus 

geconstitueerde, héden. Wij zagen reeds: dit heden betekent gelijktijdigheid, tijdgenoot-zijn 

van Jezus Christus, want in dit heden is de goddelijke macht van Zijn opstanding werkzaam. 

In dit heden ja herinnert de kerk zich de tijd van de openbaring426, maar het is onmogelijk de 

openbaringstijd zich alleen-maar te herinneren. Wanneer men wérkelijk uit deze herinnering 

leeft, dan leeft men ook uit de verwachting van deze openbaringstijd. Evenmin kan de 

goddelijke macht van de opstanding van Christus opgaan in een werkzaamheid hier en nu, 

waar zij waarlijk werkzaam is, daar wordt zij onmiddellijk en tegelijk belofte en hoop.427 

Evenzo is te zeggen: de gelijktijdigheid met Jezus Christus kan niet alleen hierin bestaan dat 

Hij voor ons niet een verleden grootheid, maar een tegenwoordige werkelijkheid is. Is Hij zelf 

voor ons waarachtig een héden, dan is Hij zelf voor ons ook waarlijk een toekomst. Is Hij 

gekomen, dan zal Hij ook komen, venturus est! 

Waarom geldt dit alles? Wij zullen slechts kunnen antwoorden: omdat hij Jezus Christus is, 

de waarachtige God, die waarachtige menselijke natuur heeft aangenomen en die in en aan 

deze menselijke natuur door Zijn vernedering en verhoging overwonnen heeft, dat is: zonde 

in gerechtigheid, dood in leven heeft omgezet. Zijn wij, krachtens Zijn openbaring, door Hem 

aangenomen mensen, dat is: erkennen en bekennen wij onszelf in het geloof als leden van 

de door Hem aangenomen menselijke natuur, zijn wij in de kerk, dat is: onder het getal van 

 
425 Vgl. The social Gospel in de Amerikaanse kerken en de Amerikaanse civilisatie. (W.A. Visser ‘t Hooft, The 
Background of the Social Gospel). [Haarlem: Tjeenk Willink 1928] 
426 De kritiek van [Eberhard] Grisebach in zijn grootse boek Gegenwart, eine kritische Ethik, [Halle: Niemeyer] 
1928, op alle geestesleven dat uit “herinnering” leeft en op de daaruit afgeleide begrippen, die een 
“levenstechniek” mogelijk maken en daarmede de ethische ernst van de geloofsbeslissing verstoren, kan deze 
herinnering niet treffen. (Vgl. Barth KD I, 12). De theologen uit de school van Grisebach (vooraan Hans Michael 
Müller) vertonen merkwaardigerwijze in hun eenzijdigheid juist die trekken die te onzent van neocalvinistische 
zijde abusievelijk als “barthiaans” worden gesignaleerd. Men overdenke vooral deze kostelijke passage uit een 
antwoord van Barth aan Müller (KD I, 242v.): “Gewisz ist damit […] gegeben dasz die Unruhe, mit der Anselm 
nach der Gegenwart Gottes ausschaut, keine absolute Unruhe ist, kein negatives Gegenstück zum Frieden 
Gottes, sondern die relative Unruhe eines Menschen, die als solche ihren begrenzten Ort und Spielraum hat 
und der in der Kirche eine Ruhe irgendwo und irgendwie, vielleicht als seine, vielleicht aber auch gar nicht als 
seine Ruhe, aber jedenfalls als eine seiner Unruhe überlegene Ruhe gegenübersteht. Wäre ein 
Unruhigseinwollen, das den Ausblick auf diese überlegene Ruhe ausschlösse, wäre die Behauptung einer 
absoluten Unruhe nicht die tollste von allen tollen Selbstapotheosen des Menschen?” 
427 ‘Elpis’, hoop, heeft in het NT een eigenaardig objectief, bijna gepersonifieerd gehalte (Rom. 5: 5, Fil. 1: 20, 
Hebr. 3: 5, 1 Petr. 1: 21, vgl. hoe Paulus in Rom. 5: 12 Jes. 11: 10 aanhaalt). ‘Elpis’ is gericht op de 
eschatologische heilsdaad, maar daar deze op het in Christus volbrachte berust, is zij zelf reeds een “smaken 
van de krachten van de toekomende eeuw”. Vgl. het artikel van Bultmann in Kittels Theol. Wörterbuch z. N.T., 
Band II, 515vv. 



135 

de door Hem verkorenen, geroepenen en verzamelden428, dan is Hij de inhoud van onze tijd, 

zowel van ons heden als van onze toekomst. Alleen door uit te vallen uit ons aangenomen-

zijn, dus door het geloof prijs te geven dat Hij als waarachtig God onze natuur aangenomen 

en met God verzoend hééft, dus als mensen die het geheimenis van de Geboorte en van de 

Dood, van Kerstmis en Goede Vrijdag ontkénnen, zouden wij de vrijheid kunnen vinden om... 

een ander te verwachten (Matth. 11: 3), zouden wij de vrijheid kunnen nemen om ons open 

te stellen voor een toekomst die niet Zijn toekomst is.429 

Op grond van Zijn openbaring, in het geloof Hem aanhangend, erkennen wij de tijd430 als in 

Hem “vervulde” tijd (Mar. 1: 15, Gal. 4: 4). Daarom, wat zou dat voor een toekomst zijn die in 

plaats van de Zijne of behalve de Zijne mogelijkerwijs onze eigen toekomst zijn zou? Dat Hij 

komt, dat en dat alleen is ook onze toekomst, gelijk dit en dit alleen ons heden is, dat Hij 

gekomen is. Uit kracht van Zijn koninklijke ambt, gelijk het in Zijn opstanding is zichtbaar 

geworden, staat het zo dat de kerk geen andere toekomst heeft dan die welke zij in het 

gebed belijdt: “Amen, ja kom Here Jezus!” (Op. 22: 20b). Maar uit kracht van Zijn koninklijke 

ambt heeft zij dan ook déze toekomst. “Venturus est” betekent dus: Christus is onze 

verwachting, en: Christus is onze verwachting. 

 

3 

Zien wij verder dat het symbool deze woorden doet aansluiten bij het onmiddellijk 

voorafgaande: inde venturus est, vanwaar Hij komen zal, dan slaat dit blijkbaar allereerst op 

de “rechterhand Gods”, die tevoren werd aangeduid als de staat waartoe Jezus Christus in 

Zijn opstanding en hemelvaart werd verhoogd. Wij hebben reeds opgemerkt dat daarmee 

geen plaats, maar een functie wordt bedoeld en kunnen deze woorden van het credo, in 

 
428 Een “numerus clausus” werd door Barth in de Römerbrief nog met kracht verworpen. In hoeverre dit door 
een uiting als deze herroepen wordt – het zou te ver voeren dit hier na te gaan. Wij verwijzen alleen naar 
Voordracht XVI, 196v. 
429 Vgl. E. Thurneysen, ‘Christus und seine Zukunft’, Zwischen den Zeiten Jg. 1931, 187vv. …“das ist seine 
Epiphanie auf Erden, in der Zeit, in den Jahren 1-30, dasz er dieser Zukunft Bringer war… so verstanden ist das 
Wort Zukunft in unserer Themastellung nichts anderes als ein Prädikat zu dem Namen Jesus Christus, ein 
Prädikat, welches das, was Jesus Christus ist, nicht weniger vollständig ausdrückt als wenn man vom ihm sagt, 
er sei der Sohn Gottes, er sei der Versöhner, er sei der Erlöser!” 193. – “Vor was stehen wir also, wenn wir 
dieses Ende denken? Wir stehen vor dem Nichts, genau so wie wir vor dem Nichts stehen, wenn wir den 
Gedanken der Schöpfung wirklich denken… Wir stehen vor Gott und vor Gottes Ewigkelt.” 201. “Die Kirche 
hofft auf die Zukunft Jesu Christi… Nicht um eine Begründung einer neuen Kultur geht es in der Kirche, wohl 
aber um eine neue Haltung innerhalb des menschlichen Lebensraumes, in dem die Kulturen alle aufsteigen und 
fallen.” 211. Vgl. Karl Barth, ‘Die Kirche und die Kultur’, Zwischen den Zeiten Jg. IV, [363-384] 382v. [GA III/1994 
(6-40), 29-33 (het gezichtspunt van de Verlossing) en 37-40 (de contextuele nadruk op dit gezichtspunt – 
althans in 1926)] Vgl. daarentegen wat K. Schilder zegt over de wet van de “wereld-weerhouding” en “wereld-
beteugeling”… “deze wet is evangelisch, christologisch. God laat de thermometer der cultuur nergens stukslaan 
door de hitte, ook hierom niet, wijl Hij wacht op de jongste uitverkorene, die nog moet geboren worden in een 
wereld, een dampkring, die plaats voor hem heeft en voor zijn aparte cultuurtaak in déze wereld... Zwaar drukt 
de weerhoudende kracht het wereldleven: zó groot is Gods respect voor Adams laatste uit Christus herwonnen 
cultuurkind. Als dat geboren en voleind is, hier beneden, dan mogen allen, die uit de tweede Adam zijn, voor 
eeuwig ’het' cultuurleven leven.” *K. Schilder in ‘Jezus Christus en het cultuurleven’, in: N. Buffinga (red.), Jezus 
Christus en het menschenleven. Culemborg: De Pauw 1932, 272. Zie over M en Schilder ook 105n360. 
430 Met “tijd” zonder meer is bedoeld wat elders genoemd wordt de “wereld-tijd”. Het woord heeft hier dus 
een kritische zin, die evenwel niet verhindert te zeggen dat juist deze tijd de in Christus vervulde is. Dat is 
precies het Evangelie, en gaat volkomen parallel met de verkondiging dat God de goddelozen... rechtvaardigt. 
Daarom: geen andere menselijke toekomst dan de Zijne – maar deze toekomst hébben wij dan ook. 



136 

bevestiging en onderstreping van hetgeen hierboven werd ontwikkeld, als volgt omschrijven: 

krachtens het bezit en de uitoefening van zijn goddelijke almacht, gelijk deze in Zijn 

opstanding openbaar werd, is Jezus Christus niet slechts “Die daar is en Die was”, maar als 

zodanig ook “Die daar komt” (Op. 1: 4).  

Hij komt omdat de tijd die aan de oude mens en daarmee ook aan de kerk door Gods geduld 

gegund wordt als een ruimte tot boete en bekering, in zijn wezen een als verleden 

gestempelde tijd is. Door zijn opstanding “oud gemaakt”431, is deze tijd ook door Hemzelf 

begrensd. Voor zover deze eon nog steeds onze tijd is, moeten wij van haar belijden en 

zeggen: “mijn tijden zijn in Uw hand” (Ps. 31: 16). Zij wordt vanuit haar einde gelijk vanuit 

haar aanvang door Hem omvat en gedragen en heeft dus toch een toekomst (hoewel 

ze reeds “oud-gemaakt” is) – doch een toekomst die aan géne zijde van al haar toekomstige 

inhouden ligt. De belijdenis “vanwaar Hij komen zal” zou daarom kunnen weergegeven 

worden met het psalmwoord: “de rechterhand des Heren behoudt de zege” (Ps. 118: 15). 

Maar nu wijst het “inde” tegelijk terug op de “hemel”, waarheen Jezus Christus volgens het 

voorgaande stuk van de belijdenis is opgevaren, op de goddelijke hoogheid, op het 

bovenwereldse rijk, waarin Hij in de tussentijd-van-het-geduld, in de tijd van de kerk, voor de 

lichamelijke en ook voor de geestelijke ogen van de mensen, ja ook voor het geestesoog van 

de in Hem gelóvende mensen, verborgen is.  

Het is nauwelijks mogelijk dat wij ons vergissen wanneer wij deze tussentijd in de zin van het 

symbool menen te moeten verstaan als een herhaling van de vernedering van de Heer.432 Dit 

is juist de grond van het inzicht dat wij reeds vonden, namelijk dat de kerk – deze tussentijd 

is immers haar tijd – met haar prediking, haar sacrament, haar geloof in deze bedeling 

steeds de gemeente-onder-het-kruis zal wezen. “Inde venturus” betekent daarom ook dit: 

dat Jezus Christus komt “vandaar”, vanuit deze staat van de verborgenheid, dat Hij uit het 

geheimenis van de hemelen, waarin hij daar is ingegaan, weer te voorschijn treedt. 

De wederkomst van Christus is de wederoprichting, maar nu tegelijk de universele en 

uiteindelijke openbaring van de directe godmenselijke Tegenwoordigheid, gelijk deze de 

inhoud van de veertig dagen na Pasen geweest is. “Op de wolken des hemels, met grote 

kracht en heerlijkheid” komt Hij weder, lezen wij [in] Matth. 24: 30 en een weinig eerder in 

hetzelfde kapittel: “want gelijk de bliksem uitgaat van het oosten en schijnt tot het westen, 

alzo zal ook de toekomst, de tegenwoordigheid van de Mensenzoon433 wezen” (vs. 27).  

De tussentijd, waarin de oude mens als zodanig nog altijd existeerde en zijn eigen toekomst 

had, de tijd ook van de kerk434, van de verkondiging, van het sacrament en van het geloof, 

 
431 Vgl. Hebr. 8: 13. 
432 Vgl. estauromenos: 1 Kor. 2: 2, vgl. het “moet” in Hand. 3: 21. 
433 par-ou-sia is zowel: “toekomst” als “intocht”, “tegenwoordigheid” (bijv. gebruikt van de persoonlijke 
aanwezigheid van Paulus, 2 Kor. 10: 10, Fil. 1: 26). Van Christus, 2 Petr. 1: 16, Matth. 24: 3, 1 Kor. 15: 23, 1 Tess. 
4: 15, Jak. 5: 7v., 1 Joh. 2: 28, 2 Petr. 3: 12. 
434 Dat de kerk dus in tweeërlei tijd leeft moet hier worden begrepen, en hoe deze twee tijden zich verhouden, 
nl. niet afwisselend en niet synthetisch, maar dialectisch. Bij het begrip van een “theologische tijd”, gelijk 
Noordmans dat verdedigt, staat te vrezen dat er voor de toekomst van de Heer, als op ons toekomende, onze 
tijd tegemoet tredende Tijd, geen plaats meer blijft. Het “tijdgenoot-zijn” naar Kierkegaards voorstelling is van 
dit gevaar meer vrij. Wij brengen Kierkegaards klassieke uiteenzetting in herinnering, door het volgende citaat 
(Einübung in das Christentum, 59v.).  
“Want ten opzichte van het absolute is er slechts één tijd: de tegenwoordige; hij die geen tijdgenoot is van het 
absolute, voor hem bestaat het niet. En daar Christus het absolute is, zal men dus dadelijk inzien dat er in 



137 

zal dan niet slechts in zichzelf afgesloten zijn – dat is hij nu reeds – maar hij zal afgelopen, 

zonder toekomst geworden zijn. Dan zijn, gelijk wij [in] Op. 11: 15 lezen: “de rijken der 

wereld geworden onzes Heren en van zijn Christus”, zonder bemiddeling, onmiddellijk, 

ondialectisch, onweersprekelijk, onweerstaanbaar, namelijk evenzo zonder bemiddeling als 

Hij de menselijke natuur en het menselijke lot in Zijn vleeswording tot Zijn natuur en Zijn lot 

 
verhouding tot Hem slechts één toestand is: die van het gelijktijdige; de 3de, de 7de, de 15de, de 17de, de 18de 
eeuw zijn iets dat er niet aan toe- of afdoet, zij veranderen Hem niet, maar openbaren ook niet wie Hij was, 
want wie Hij was is slechts openbaar voor het geloof. 
Christus is, ik zeg het u met eerbied, geen komediant, ook geen bloot historisch persoon, daar Hij als paradox 
een hoogst onhistorisch persoon is. Maar dit is het verschil tussen poëzie en werkelijkheid: het gelijktijdige. Het 
verschil tussen poëzie en geschiedenis is zeker dat geschiedenis het werkelijk gebeurde is, poëzie het 
mogelijke, het gedachte, het verdichte. Maar dat wat werkelijk gebeurd is (het verleden) is nog niet, tenzij in 
een bepaalde zin, namelijk in tegenstelling tot het verdichte, het werkelijke. De bepaling van de waarheid (als 
het innerlijke) en van alle godsdienstigheid: voor u, ontbreekt. Het verleden is geen werkelijkheid voor mij, 
slechts het gelijktijdige is werkelijkheid voor mij. Dat waarmede gij gelijktijdig leeft, is werkelijkheid: voor u. En 
zo kan ieder mens slechts gelijktijdig worden met de tijd waarin hij leeft – en met nog één tijd, met het leven 
van Christus op aarde, want Christus’ leven op aarde, de heilige geschiedenis, staat geheel op zichzelf, buiten 
de geschiedenis.  
Kunt gij het niet over uzelf verkrijgen om, als stond gij tot Hem in de verhouding van tijdgenoot, een christen te 
worden; of kan Hij, als ware Hij uw tijdgenoot, u niet treffen en u tot zich trekken, dan wordt gij nooit christen. 
Gij kunt hem die u wijsmaakt dat gij toch christen zijt eren, prijzen, danken, met alle aardse goederen belonen 
– hij bedriegt u. Gij kunt u gelukkig prijzen dat gij geen tijdgenoot zijt van iemand die dat andere waagde te 
zeggen; gij kunt tot razernij gebracht worden over die last als door ‘de steek van een wesp’, om tijdgenoot te 
zijn van iemand die u dat zegt: in het eerste geval wordt gij bedrogen, in het tweede geval hebt gij ten minste 
de waarheid gehoord. Kunt gij het niet dragen om tijdgenoot te zijn, niet dragen om dat gezicht in 
werkelijkheid te zien, zoudt gij niet op straat kunnen gaan – en zien dat het de Godheid is in die vreselijke 
optocht, en ondervinden dat gij gedwongen zijt om neder te vallen en Haar te aanbidden: dan zijt gij geen 
echte christen. Dit moet gij onvoorwaardelijk aan uzelf bekennen, dat gij vóór alles ootmoedig, met vrees en 
beven moet staan tegenover wat het zeggen wil om in waarheid christen te zijn. Want die weg moet gij op, om 
te leren en u erin te oefenen zo tot de genade de toevlucht te nemen, dat gij haar niet ijdellijk aanneemt; ga 
om Gods wil niet tot iemand om u te laten ‘geruststellen’. Want er staat wel geschreven: ‘zalig zijn de ogen die 
zien wat gij zaagt’ [Luk. 10: 23], over welk woord vooral de dominees het bijzonder druk hebben – vreemd  
genoeg, somtijds misschien wel om een zekere wereldse welgesteldheid te verontschuldigen, die toch juist bij 
de toestand van gelijktijdigheid wel wat zou afsteken – alsof het juist niet enkel en alleen gezegd ware van de 
tijdgenoten die gelovig werden. Ware de heerlijkheid duidelijk te zien geweest, zodat ieder haar zonder meer 
kon zien, dan is het immers onwaar dat Christus zich vernederde en de gestaltenis eens dienstknechts aannam; 
overbodig om tegen ergernis te waarschuwen; want hoe ter wereld zou men zich ergeren over heerlijkheid 
bekleed met heerlijkheid! En hoe ter wereld verklaart men het dan dat het met Christus ging zoals het met 
Hem ging; dat niet allen vol bewondering op Hem aanstormden om te zien wat dadelijk te zien was. Nee, “Hij 
had geen gedaante noch heerlijkheid; als wij Hem aanzagen, zo was er geen gestalte dat wij Hem zouden 
begeerd hebben” [Jes. 53: 2], er was uitwendig niets te zien dan ‘n eenvoudig mens die door tekenen en 
wonderen en door eenvoudig te zeggen dat Hij God was de mogelijkheid van ergernis stelde. Een eenvoudig 
mens, die dus toonde 1ste wat God onder medelijden verstaat, (en juist die eenvoudige en arme mens te zijn, 
als men de medelijdende wil zijn, ligt hierin opgesloten) en 2de wat God verstaat onder menselijke ellende, wat 
in beide gevallen uiterst verschillend is van wat de mensen eronder verstaan, en wat in elk geslacht, tot het 
einde der dagen, ieder voor zijn deel van het begin af moet leren, beginnende precies op hetzelfde punt als 
iedere tijdgenoot van Christus, zich daarin oefenende als zijnde Christus’ tijdgenoot. Des mensen 
heethoofdigheid en onwilligheid helpen hem natuurlijk niets. In hoeverre het iemand gelukken zal christen te 
worden kan geen mens hem zeggen. Maar angst en vrees en vertwijfeling helpen ook niets. Oprechtheid voor 
God is het eerste en laatste; oprecht zichzelf bekennen waar men is in oprechtheid voor God steeds het doel 
voor ogen houdend.” 
*Ook dit citaat van Kierkegaard zal door M zelf uit het Duits zijn vertaald. Bij de “steek van een wesp” heeft M 
een voetnoot in de aantekening: “Plato’s apologie §30, waar Socrates van zichzelf zegt dat hij op de Atheners is 
gezet als een wesp op een paard, om hen wakker te houden.” In de Griekse tekst is een ‘paardenvlieg’ bedoeld. 



138 

heeft gemaakt, om ze in Zijn dood tot een nieuwe creatuur óm te scheppen.  

Hij zal dan niet slechts de Verzoener, Hij zal dan de Verlosser435 zijn, de Heiland van de 

wereld (Titus 2: 13). Zo herhaalt zich dan als op een tweede en laatste en alomvattende 

Paasdag de verhoging en glorie van de Heer. Deze Paasdag loopt de tussentijd tegemoet, 

want dit is waarlijk de “dag des Heren”. Op deze Dag wacht de kerk, in het vooruitzicht van 

deze Dag verheugt zich de kerk die leeft en lijdt onder het kruis van deze tijd-tussen-de-

tijden.436 

 

4 

Hiermee is ons wellicht de weg geopend en geëffend tot recht verstand van hetgeen, in 

overeenstemming met het Nieuwe Testament, verder als zin van de Wederkomst wordt 

aangegeven met de woorden “judicare vivos et mortuos”, “om te oordelen de levenden en 

de doden”. Men is geneigd hier kopschuw te worden: wij hebben daareven Christus niet 

slechts onze toekomst, maar met grote, innerlijke vanzelfsprekendheid ook onze hoop 

genoemd. Zouden wij daarmee nu toch iets gezegd hebben dat zeer betrekkelijk, onder zeer 

vele en zwaarwegende voorwaarden zou gelden, ja dat we misschien helemaal niet hadden 

mogen zeggen omdat het ons niet toekomt? Zou Zijn komst toch veel meer onze angst dan 

onze hoop moeten zijn, daar het toch zeker is dat Hij als Réchter wederkomt? Wij denken in 

dit verband aan de bekende middeleeuwse hymne “cum vix justus sit securus, quid sum 

miser tunc dicturus?”, “indien zelfs de rechtvaardige nauwelijks zeker is, wat zal ik, 

ongelukkige, dan zeggen?”437 Wij denken ook aan Michelangelo's voorstelling van de als 

wereldrichter wederkomende Christus en aan zo menige andere schrikaanjagende 

schilderingen, hetzij in figuren, hetzij in woorden. Hoe eigenaardig klinkt daartegenover 

vraag en antwoord 52 van de Heidelbergse Catechismus: “Wat tróóst u de wederkomst van 

Christus, om te oordelen de levenden en de doden? – dat ik in alle droefenis en vervolging 

met opgericht hoofd even dezelfde, die zich tevoren om mijnentwil bij het Gericht van God 

gesteld en al de vloek van mij weggenomen heeft, tot een Rechter uit de hemel verwachte, 

die alle zijne en mijne vijanden in de eeuwige verdoemenis werpen, maar mij met alle 

uitverkorenen tot Zich in de eeuwige vreugde en heerlijkheid nemen zal.” 

Wij geven volkomen toe: dit kon wel eens gezegd zijn in een bedenkelijke verwantschap met 

een overmoedige en titanische zekerheid. Maar wat de zaak betreft is het volkomen zuiver 

gezegd. Want men kan het zich niet helder genoeg inprenten: het is niet de een of andere 

 
435 Dat ‘verzoening’ met ‘verlossing’ niet ident is, in de doorvoering van dit inzicht ligt het anti-katholieke, anti-
mystieke, anti-piëtistische van de dialectische theologie verankerd. Als er iets is dat gelden kan als vernieuwing 
van bijbels inzicht, dan juist dit. Vgl. Voordracht XVI §4, 189vv. *Barth kwam pas na de Römerbrief, in zijn 
Göttinger tijd, tot dit inzicht. 
436 Het stempel van Blumhardt komt ook hier weer aan de dag. Waarin het hier gezegde – ondanks 
overeenkomst in de klank van de woorden – zich onderscheidt van de adventistische stromingen en de 
apocalyptiek, o.a. van Johan de Heer, kan men wellicht het beste proeven aan het zeer jonge opstel van Barth 
over Blumhardt, een bespreking van diens Hausandachten, afgedrukt achterin de tweede uitgave van de 
prekenbundel: Suchet Gott, so werdet ihr leben. {München: Kaiser 1928, 175-191] [463] [Aanvankelijk een 
artikel in Der freie Schweizer Arbeiter – Wochenblatt für Sozialgesinnte aller Stände, 1916: ‘Auf das Reich 
Gottes warten’; GA III/2012, 275-302] [Wildi nr. 90] 
437 Passage uit het ‘Dies irae, dies illa’ (dag van toorn, gij éne dag), hymne uit de Requiemmis (in het 
Volksmisboek, uitg. door de Benedictijnen van de abdij Affligem [1915], 1683v., een uitgave die wij terloops 
zeer zouden willen aanbevelen). 



139 

Rechter, ook niet een met goddelijke oordeelskracht en macht-tot-straffen uitgeruste 

Rechter, die wij tegemoet gaan, of beter, die ons tegemoetkomt, op ons toekomt als onze 

toekomst. Men eert de ernst van het gericht van Jezus Christus niet wanneer men het niet 

strikt en streng (maar juist daarom “met opgericht hoofd” en getroost door het uitzicht op 

deze toekomst) als Zijn gericht verwacht. Men leeft niet in de rechte vreze (zoals Hij 

inderdaad gevreesd worden wil) voor de Komende, wanneer men niet eerst en bovenal en 

onvoorwaardelijk laat gelden: Hij is onze hópe. Wij kunnen het “dies irae, dies illa”, wij 

kunnen ook Michelangelo’s wereldgericht voluit aanvaarden, maar dan als een zeer zuivere 

beschrijving van het gelóóf, dat met de “nog” existerende “oude” mens in een strijd ten 

oordeel en ter verwerping verwikkeld is, als een uitbeelding van de strijd tussen Geest en 

vlees in deze tussen-tijd. Bij de Wederkomst van Christus echter, die het einde van deze 

tussentijd en het aanbreken van het Rijk van de heerlijkheid brengt, passen deze tonen en 

deze beelden in het geheel niet.  

Jezus Christus komt toch immers als die ter rechterhand Gods is, Hij komt uit de “hemel”, 

dat is: als de Opgestane, als die de in hem volbrachte verzoening openbaart, als die deze 

verzoening zelf volbracht heeft. Hij komt toch inderdaad als de Rechter, die het oordeel over 

ons van tevoren heeft opgeheven en wéggenomen, omdat Hij dat zelf reeds gedragen en ons 

de vrijspraak, de rechtvaardiging verworven heeft. Mogen wij dat vergeten en nietig 

verklaren om plaats te vinden voor een abstract goddelijk438, nee veeleer al te ménselijk 

gericht, voor de gestalte van een Rechter, die zou doen alsof het oordeel niét reeds 

gedragen was? 

Juist aan deze Rechter, namelijk aan een willekeurig vóór het Evangelie gestelde Wet439, 

waartegenover Dit dan noodwendig een ondergeschikte plaats krijgt en ineenkrimpt tot een 

episode in en onder de eeuwige gelding van een afgetrokken recht, juist aan deze Rechter 

heeft de mens zich, hoewel hij zo bij gelegenheid zoiets van ontzetting gevoelt, nog altijd 

onttrokken. Hier echter gaat het om de Rechter aan wie zich niemand onttrekken kan: 

Christus, die gekruisigd is, die ook opgestaan is, die als de Opgestane de hegemonie, de 

alleenheerschappij van de genade verkondigt én uitoefent. Gericht betekent crisis, 

beslissing. En zo is ook het wereldgericht beslissing: de laatste, de over allen in de kerk en in 

de wereld, over levenden en doden, dat is: onmiddellijk en als met een slag over alle mensen 

van alle tijden vallende, de ieder voorbehoud en iedere tegenspraak uitsluitende, 

opheffende, de nu van de hémel komende, daarom de afdoende, beslissing van het Kruis: 

dat de mens door de Zoon van God gerechtvaardigd en gered is, zonder Hem echter 

verdoemd en verloren is. 

Wie aan Hem en dus aan Gods onverdiende genade gelooft en de goede werken doet (wel 

verstaan: de goede werken van dit geloof)440, hoe zou die deze Rechter niet waarlijk “met 

opgericht hoofd” tegemoetzien, ook wanneer alle rechters in hemel en op aarde naar 

wereldse of religieuze maatstaf hem duizendmaal (en duizendmaal terécht) zouden 

veroordelen? Maar juist deze mens, en hij alleen, weet ook van de diépte van de menselijke 

 
438 “abstract-goddelijk” en “al te ménselijk” hangen steeds tezamen, zowaar als omgekeerd God-in-zijn-
openbaring (d.i. de God die het credo belijdt) anders is dan alle natuurlijk-menselijke voorstelling. Vgl. 22, 30, 
39, 103v. 
439 Wet is “Wet des Verbonds” en zó openbaring van God, de Verzoener. Vgl. Voordracht II §4, 27, VI, 72. 
440 Vgl. Voordracht XIII, 146v., XV, 177. 



140 

zonde en schuld, van Gods brandende toorn, van de verschrikking van Zijn tucht. En hij weet 

daarvan, juist omdat hij erkent dat dit alles door Christus gedragen en weggedragen is, want 

vanwaar zou een mens anders kennis dragen van deze verborgenheden? Alle zondekennis 

en -belijdenis die niet voortkwam uit het geloof aan Gods genade, die niet zonde-kennis in 

Christus was, stak nog steeds vol heimelijke eigengerechtigheid.441 

Die rechter vreest men werkelijk van wie men weet dat Zijn genade onze énige hoop is, maar 

nu ook waarlijk onze enige hóóp is. Over deze Rechter gaat het in het stuk van Christus’ 

wederkomst ten gerichte. Hij in wie de barmhartigheid van God aan en in de menselijke 

natuur overwonnen heeft, Hij maakt scheiding doordat Hij de beslissing van het kruis aan de 

dag brengt over allen, Hij stelt de schapen ter rechter- en de bokken ter linkerhand, Hij 

beloont de daders van de goede en straft de daders van de boze werken, Hij leidt in in de 

eeuwige vreugde en stort neer in de eeuwige pijn.  

Het is waarlijk geen scherts deze beslissing en scheiding tegemoet te gaan. Maar de ernst 

van dit gericht is toch wezenlijk de goddelijke en niet een of andere ménselijke ernst, ook de 

hoogste religieuze en morele of de diepste theologische ernst reikt niet tot daar. Hier zullen 

vele eersten de laatsten zijn en vele laatsten de eersten442 en de maat waarmee daarbij 

gemeten wordt [Matth. 7: 2] zal de werkelijke gelding van de vrije Genade in ons leven zijn 

en dus geen maat die wij mogen of kunnen hanteren. Begrijpen wij vooral goed: hier zullen 

ons ook de beste theologische maskeringen en verschansingen niets baten. Nee, niet alle 

orthodoxen, niet alle piëtisten zullen in de hemel komen, maar ook alle Kohlbrüggianen niet! 

De ogen van de Zoon van God zullen altijd nog iets scherper zien dan alle mensenogen. 

Hier zullen waarschijnlijk ook zogenaamde “tollenaren”, die nimmer genoeg kregen van het 

prijzen van de Genade: “niets dan de genade, alles, alles is genade”, als farizeeërs 

ontmaskerd worden, en allerlei schijnbare farizeeën met een tollenaarshart, dat alleen God 

bekend was, zullen heengaan gerechtvaardigd in hun huis. 

De werkgerechtigheid waarin wij inderdaad de ene en eigenlijke en ten slotte onvergeeflijke 

zonde, de zonde tegen de Heilige Geest443, zullen hebben te erkennen, is in haar feitelijke 

 
441 Dit inzicht en de meesterlijke vertolking ervan hebben Ricarda Huch tot Luther getrokken. Het 
merkwaardige boek van deze kunstenares, Luthers Glaube, [Briefe an einen Freund. Leipzig: Insel 1916] [4815] 
borduurt boeiend verder op dit stramien, maar men kan – ondanks de schoonste intuïtie, waarvan zij telkens 
blijk geeft – niet zeggen dat zij verstaan heeft vanwaar de kracht tot dit demasqué van de “tollenaren” bij 
Luther stamt, nl. uit de ware kennis van de zonde, die aan de openbaring van Jezus Christus ontstaat. Vgl. 
Barth, Erklärung des Philipperbriefes (1928), 94v. [nog niet in GA] “…’skubala’ kann getrost auch mit Mist, 
Dreck, Kot, Exkrement übersetzt werden; es handelt sich um das, was man, einmal weggetan, nicht mehr 
anrührt, noch auch nur ansieht. Es bleibt dabei, grundsätzlich und unerschütterlich: es gibt kein Zurück 
kommen auf. – N.B. nicht auf meine Schlechtigkeit, sondern auf meine Güte, sie ist erledigt und bleibt in 
Gericht, soll in keiner Form einen Schlupfwlnkel haben neben Christus. Warum nicht! Weil ich sonst ihn, 
Christus nicht gewinne. Er kann nur in mir sein, mein Gewinn sein, wenn ich eben… kein anderes ‘kerdos’, 
keinen anderen Gewinn, mehr habe… Um Christus zu gewinnen und in ihm erfunden zu werden, musz er 
(Paulus) sein Recht als Kot, als skubala, ansehen, d.h. nicht mehr ansehen”. *Ricarda Huch (1864-1947), 
befaamde Duitse filosoof en schrijfster. 
442 Matth. 20: 16, slot van de gelijkenis van de “arbeiders in de wijngaard”. 
443 Moeilijk-verstaanbaar. Bedoeld zal toch in ieder geval zijn: het volharden in de werkheiligheid, waar dit tot 
een staat van verharding overgaat is niet te zeggen. Het is ook exegetisch niet zonder meer duidelijk, het 
verband van de plaatsen waar over de zonde (en/of de lastering) van de H. Geest gesproken wordt, (Matth. 12: 
32, Mar. 3: 29, Luk: 12: 10) wijzen [wijst] er o.i. niet op dat het daar over de “werkheiligheid” zou gaan. 
*Credo: ’Werkgerechtigkeit’ = de (in het Nederlands niet in één woord te vangen) door Luther benoemde en 
afgewezen rooms-katholieke leer van de ‘rechtvaardiging door goede werken’. Dit woord sluit direct aan op de 



141 

bestaan en bestand altijd weer een weinig meer verborgen dan men geneigd is aan te 

nemen. In het Gericht van Christus zal zij niet verborgen blijven! Hier zal werkelijk een ieder 

vergolden worden naar zijn werken, dat is: naar de geleefde werkelijkheid van zijn geloof of 

naar de geleefde werkelijkheid van zijn ongeloof. Het object van het Oordeel is het geloof of 

ongeloof-aan-Gods-barmhartigheid, maar gelijk dit zich in de existentie, in het zelf geleefde 

leven voltrokken heeft444, niet volgens een nog zo fijne schijn van geloof of naar een nog zo 

klaarblijkelijke schijn van ongeloof. 

Dit is het wat de Wederkomst van Christus en zijn Gericht over levenden en doden ons zal 

brengen: deze Beslissing over ons, deze Scheiding tussen ons: de eeuwige, de radicale, de 

onherroepelijke Beslissing en Scheiding. Hoe zou de mens, de “oude mens”, dit Gericht niet 

te vrezen hebben? En zijn wij niet allen ook nog de “oude mens”? Maar nimmer kan dit de 

opdracht van de christelijke leer en de strekking van de verkondiging zijn ons te leren dat wij 

te vrezen hebben, of dat wij half te vrezen en half te hopen hebben. Hier kunnen wij alleen 

hopen, en wel ganselijk en ongemengd hopen. Gelijk ook de kerk alleen deze hoop kan 

verkondigen en de vrees moet uitdrijven. Want in de Verkiezing kan een mens geloven, maar 

in de verwerping niet. Men weet niet wat het woord ‘geloven’ inheeft wanneer men 

veronderstelt dat een verworpene in zijn verwerping zou kunnen... gelóven.  

Daarom hier kunnen wij alleen maar hopen; dit hopen is met de geloofsbeslissing zelf 

gegeven.445 Het is en blijft toch de Dag van onze Heer.446 Het is het Gericht van de Gekruiste 

hetwelk wij tegengaan. Daarom – zullen wij eindelijk verstaan? – alleen de hoop, en wel de 

enkel en volstrekt op Hem gebouwde hoop kan ons redden in die Dag, zal ons 

rechtvaardigen in dit Gericht. De vrees daarentegen voor Hem, ja wat zou dat anders kunnen 

zijn dan juist de vrees in deze Dag en in dit Gericht anders gevonden te worden dan enkel en 

volstrekt op Hem onze hoop stellend? 

  

 
voorgaande passage over ‘tollenaar’ en ‘farizeeër’. Barth duidt het als de in de synoptische evangeliën 
genoemde “zonde tegen de heilige Geest” en M vraagt zich af op welke exegetische gronden hij dat doet. 
444 Men zegt veelal dat de ontkenning of relativering van het “geloofsbezit” ethisch funest is, maar het is 
veeleer omgekeerd: vanuit het geloofsbezit, de gelovigheid gedacht is er geen enkele waarborg, ja zelfs geen 
waarschijnlijkheid dat het gebod van God, het gebod van de God wiens barmhartigheid ons dagelijks, gelijk het 
manna, geschonken moet worden waarlijk zal worden gehoord. Ethisch leven is niets anders dan het gelóóf-
aan-Gods barmhartigheid in actu. 
445 *Deze laatste vier zinnen staan niet in de tekst van Credo. Wellicht heeft Barth die geschrapt uit zijn 
oorspronkelijke tekst op grond van de opmerking van M over ‘moeilijk verstaanbaar’, zie voetnoot 443. 
446 Vgl. Voordracht XVI, 190. 



142 

[XIII] CREDO IN SPIRITUM SANCTUM: IK GELOOF IN DE HEILIGE GEEST 

 

Hier neemt het derde artikel een aanvang. Overzien wij de voor ons uitgespreide inhoud van  

deze korte zinsneden, dan dringen zich enige algeméne inzichten aan ons op welke wij nu 

allereerst moeten omschrijven. 

 

1 

a. De mens komt nu in het gezichtsveld van de belijdenis. Wij hebben reeds bij het eerste en 

tweede artikel, alles welbeschouwd, nadrukkelijk en bij voortduring over de mens 

gesproken, steeds óók over de mens, over zijn zonde en over zijn verzoening, over het gebod 

en over de belofte waaronder hij gesteld is. Wij hebben dat moéten doen, met innerlijke 

noodzakelijkheid, gedreven door de taak en gelokt door het uitzicht de éénheid van de 

belijdenis waarlijk te leren kennen, dus juist omdat wij reeds het eerste en tweede artikel op 

zichzelf anders dan in strenge samenhang met dit derde onmogelijk recht verstaan en recht 

verklaren konden.447 

Er is, zo horen wij hier, een “kerk”, dat is: een heilige vergadering, die een heilige 

gemeenschap ten doel heeft. Er is een “vergeving der zonden”. Er zal een “opstanding der 

doden” zijn. Er is een “eeuwig leven”. Niet ter wille van God en niet voor de Middelaar Jezus 

Christus, maar voor ons, voor de mens. Dat is klaarblijkelijk de bedoeling.  

Wie wellicht bij onze verklaring van het eerste en van het tweede artikel, ondanks alles wat 

reeds daar in deze richting te zeggen viel en daar inderdaad gezegd is, heengevaren is in de 

slaap, in de mening dat het daar toch om al te hoge, al te verre, al te onpraktische dingen 

ging, die wordt verzocht uiterlijk nu in dit moment wakker te worden, omdat het nu met 

bijzondere overtuigingskracht aan de dag komt en uitgesproken moet worden: ‘tua res 

agitur’, het gaat om uw eigen zaak! Van het benedenste, eerst-gegevene, het allernaaste en 

actueelste, namelijk van onszelf, is daar ál die tijd reeds sprake geweest. Niets ter wereld kan 

 
447 Op de verhouding van het tweede tot het derde artikel is tot nog toe niet of weinig-opvallend de aandacht 
gevestigd. Het gaat erom dat nu de uitspraak tot gelding wordt gebracht: “Er is geen bijzondere en directe 
openbaring van de Vader en de Schepper als zodanig, evenmin een bijzondere en directe openbaring van de 
Geest. De openbaring van de Zoon is op en voor zichzelf tegelijk de openbaring van de Vader en van de Geest” 
(Voordracht V, 54v.). 



143 

geacht worden zózeer ‘wirklichkeitsnah’448 te zijn als datgene wat ge op de rand van de slaap 

misschien voor... speculatie gehouden hebt.449 

b. Het zou natuurlijk beter zijn reeds tevoren niét geslapen te hebben, maar de inhoud van 

het eerste en tweede artikel zo helder vernomen te hebben dat het u in het gehoor ligt. 

Want niet dit is de kwestie, gelijk men misschien zou verwachten, dat nu ten langen leste 

een antropologie op het tapijt komt, een leer-van-de-mens als tegenhanger van de belijdenis 

van God de Schepper en van Zijn verzoeningsdaad. We haasten ons dan ook deze 

verwachting te verstoren: nee, een algeméne, wijsgerige, noch ook een bijzondere, 

christelijke antropologie.450 Vragen wij nog: waarom? Hebben wij dan de waarschuwing niet 

gehoord? Om ons te waarschuwen wordt hier bij het derde artikel het woord: credo, ik 

 
448 Het woord behoort tot de lievelingstermen van Gogarten, die o.a. vandaaruit klaagt over het ontbreken van 
een antropologie (leer van de mens) bij Barth. Vgl. KD I, 131. “Vermenschlichung des Lebens sei das, was schon 
Luther mit den Humanisten seiner Zeit und überhaupt mit der Renaissance verbunden habe… die Theologie hat 
es allzu oft versucht, das jeweilige Zeitbewusztsein auf seinem eigenen Boden aufzusuchen und zu überwinden. 
Wir haben uns […] dagegen gewandt, dasz sich die Theologie ihre Aktion durch irgendwelche Gegner 
vorschreiben läszt, weil es nicht anders sein kann, als dasz sie ihnen damit bereits die Hälfte oder mehr als die 
Hälfte dessen zugesteht, was sie gerade nicht zugestehen sollte: die Unselbständigkeit des Lebens und des 
Denkens der Kirche gegenüber dem der Welt, den Primat der Fragen, die die Welt der Kirche, gegenüber den 
Fragen, die die Kirche sich selber zu stellen hat… (aber) könnte heute eine Theologie, die die bewuszte 
’Vermenschlichung des Lebens’ auch methodisch gerade nicht mitmacht, nicht auch – wenn denn davon die 
Rede sein soll – viel zeitgemäszer sein als eine solche, die durch ihren Ansatz zum vornherein zugibt, nur ein 
zweites Wort, ein sogenanntes ‘Wort zur Lage’... zu sagen zu haben.” *Friedrich Gogarten (1887-1967) was 
theoloog, predikant en hoogleraar systematische theologie. Hij was voor Barth de stimulerende grondlegger 
van de dialectische theologie en zijn baanbrekende essay Zwischen den Zeiten uit 1920 werd de naamgever van 
het ‘huisorgaan’ van deze theologische stroming en van Karl Barth. In 1933 scheidden zich hun wegen. 
Gogarten sloot zich aan bij de Deutsche Christen en ondersteunde maatregelen tegen ‘Christenjuden’. 
449 *Deze zin staat niet in Credo. 
450 De antropologie staat tegenwoordig weer in het middelpunt van de aandacht (vgl. Karl Jaspers, Die geistige 
Situation der Zeit, [Berlin/Leipzig: De Gruyter] ²1931, 130vv. [158]). Voor zover zij zich werkelijk van de 
psychologie onderscheidt, is de grens tussen haar en de ‘Existenz-philosophie’ vloeiend. Vgl. J.C. Franken, 
Kritische Philosophie und dialektische Theologie (Amsterdam[: Paris] 1932), over filosofische en theologische 
antropologie, 420v., 425, 429v. In het opwaken van de antropologische vraag liggen de grote, nieuwe kansen 
van het katholicisme, die dan ook door de meest waakzamen (tegelijk de meest begaafden) onder hen gretig 
worden aangegrepen. (B. Przywara SJ, ‘Die Wende zum Menschen’, Stimmen der Zeit, april 1930). Zo zijn ook 
de boeken van de convertiet Theodor Haecker (eertijds aanhanger van Kierkegaard) ontstaan, Vergil, Vater des 
Abendlandes (Leipzig: Hegner] 1931) [4245], Was ist der Mensch? (Leipzig: Hegner] 1933 [4243]) en die van 
Peter Wust, Naivität und Pietät (Tübingen: Mohr] 1925), Die Dialektik des Geistes ([Augsburg: Filser] 1928). Vgl. 
Gogarten, ‘Das Problem einer theologischen Anthropologie’, Zwischen den Zeiten 1929, 493. “Es wird also 
immer von dem Menschen gesprochen, dem Gott sich verbunden hat, auf den Gott in seiner Offenbarung 
bezogen ist. Es ist also von dem Menschen die Rede, der gar nicht ohne Gott gedacht werden kann (goed!), 
ebenso wie in der Theologie allein von dem Gott die Rede ist, den sie, die Theologie, jedenfalls ohne den 
Menschen nicht denken darf.” (niet zeer goed!) De uiting van Barth (KD I, 133) dat er een weg is van de 
christologie naar de antropologie, maar niet omgekeerd, wordt door K. Schilder, Zur Begriffsgeschichte des 
‘Parodoxon’, [Kampen: Kok 1933] 361n2 [874] geheel misverstaan, als hij het nodig acht daartegenover te 
stellen dat “zowel christologie als antropologie uit één (gelovig) standpunt moet worden opgebouwd”. Het 
werkplan zelf vanuit dit ‘standpunt’ is trouwens niet zo erg helder. Zeer scherp zag Dilthey (Gesammelte 
Schriften II, [Leipzig: Teubner 1923] 235 [45/2]): “Daher ist der geniale konstruktive Ausdruck der calvinischen 
Religiosität, dasz die Lehre vom Menschen keinen Hauptteil der Institution bildet, sondern, da Gottes Wirken 
den ganzen Gegenstand der religiösen Anschauung bildet, in allen Teilen von dem dominierenden Verhältnis zu 
ihm aus zur Darstellung gelangt… Diese synthetische Entwicklung des ganzen religiösen Stoffes, aus dem 
Wirken Gottes auf den Mensch nach dem in seinen Ratschlusz enthaltene Zusammenhang seiner Funktionen ist 
der einzige echte architektonische Gedanke, welcher aus dem unermeszlichen Bücherhaufen protestantischer 
Dogmatik bis auf Calixt... dem kritischen Forscher entgegentritt”. 



144 

geloof, herhaald. Zou men menen dat dit gebeurt uit bloot-stilistische motieven? Ik denk dat 

wij daardoor vermaand worden ons te herinneren: wij hebben het hier, en juist hier niet met 

een stuk menselijke wereld- of levensbeschouwing te doen, maar met Gods Openbaring en 

dus niet met een schouw-artikel451, maar voluit met een geloofsartikel. Dat de mens nu in 

het gezichtsveld, ja in het brandpunt komt te staan, dat betekent niet dat hij nu het thema 

wordt, dat nu zijn vragen en problemen ter sprake zullen komen, dat wij nu ongeduldig de 

oren mogen spitsen of dan eindelijk de menselijke belangen, die ons op deze of gene 

gronden gewichtig voorkomen, tot hun recht zullen komen en of wij nu eindelijk in dezen 

onze beurt en ons portie krijgen. Wie alleen onder déze voorwaarde naar dit derde artikel 

zou willen luisteren, die zal ook hier spoedig opnieuw en nu waarschijnlijk on-her-roépelijk 

inslapen. 

Want hier komt de mens ter sprake op zulk een wijze dat er over de Heilige Geest gesproken 

wordt en over de kerk, over de zondenvergeving, over de opstanding en over het eeuwige 

leven, maar dáárom, omdat de mens door de Heilige Geest aan al deze gaven en beloften 

aandeel krijgt. Dus van Gods plan en zorg en doel, van het belang dat God bij de mens 

heeft452 wordt in het derde artikel gesproken. Wij mogen toezien wat daarbij uit óns belang 

wordt! De belijdenis is en blijft ook op dit punt theologisch. Een antropologie, dat is: een 

systeem van uitspraken of stellingen waarvan de mens als zodanig het object is, laat zich uit 

hetgeen ons in de belijdenis over de mens gezegd wordt niet abstraheren. Daaruit volgt dat 

hier evenmin een fundament te vinden is voor een ethiek – tenzij dan voor een theologische 

ethiek, dat is: een leer die niet allerlei zedelijke vragen van de mens te beantwoorden heeft, 

maar die veel meer de door de goddelijke Aanspraak áán de mens gerichte vragen zou 

moeten opwerpen en inscherpen.453 

c. Het derde artikel als leer aangaande de Heilige Geest en aangaande hetgeen de mens door 

Hem gewordt, staat bovendien op bijzondere en directe wijze tegenover het tweede als de 

leer van Christus en Zijn werk. Houden wij dit verband goed vast: de kerk bestaat omdat 

Jezus Christus onze Heer is, zittend aan de rechterhand van God, zondenvergeving is er 

omdat Jezus Christus is gekruisigd en gestorven, opstanding van het vlees omdat Jezus 
 

451 *Credo: ‘Sehartikel’, vroeger ‘artikel op zicht’ genoemd. 
452 Duitse tekst: “Anliegen Gottes”. vgl. Prolegomena, 207 [GA II/1982, 277]: “Es tritt kein Anderer für ihn ein 
bei uns, als er selbst. Es tritt auch kein Anderer für uns ein bei ihm als wieder er selbst. ‘In deinem Lichte sehen 
wir das Licht’. [Ps. 36: 10] Das ist die Erkenntnistheorie der Offenbarung.” 
453 Vgl. Römerbrief, 410vv. [GA II/2010, 571 bij Rom. 12:1vv.], Das Wort Gottes und die Theologie, 125vv. [GA 
III/1990, 98-143, ‘Das Problem der Ethik in der Gegenwart‘], Peter Barth, ‘Was ist reformierte Ethik?’ (Zwischen 
den Zeiten 1932, 410vv.), Hans Roth, ‘Vom Sinn der Ethik’ (Zwischen den Zeiten 1931, 240vv.), Hans Wenn, 
‘Profetie und Ethik’ (Zwischen den Zeiten 1931, 211vv.). Vooral ook: Otto Reinheid, ‘Anmerkungen zur 
christlichen Ethik’ (Zwischen den Zeiten 1930, 66vv., 158vv., 254vv.). Erika Küppers zegt, refererend over een 
voordracht van prof. Philip (uit Lyon, een van de leiders van het Franse religieus-socialisme), in Barths 
Seminarium te Bonn gehouden: “So ist Philip unter Vorbehalt und bis ihm Besseres einleuchtet Sozialist, weil 
dieser Weg ihm augenblicklich am aussichtreichsten erscheint, um Gerechtigkeit zu verwirklichen. Dagegen ist 
von Seiten der dialektischen Theologie wohl kaum etwas einzuwenden. Denn dasz sie etwas einem Quietismus 
das Wort redet, der zwar die Welt als ganzes in Frage stellt, aber in concreto alle menschlichen Gegebenheiten 
unangefochten läszt, das dürfte nur der völlig Ahnungslose meinen (gericht o.a. tegen de verwijten van Paul 
Tillich). Es gibt keinen mächtigeren Aufruf zur Tat als die Besinnung darauf, dasz wir in jedem Augenblick unsres 
Lebens von Gott gefordert sind. Aber gerade, wenn es sich um Gottes Gebot handelt, dann erhält die Frage: 
was sollen wir tun? ein unheimliches Gewicht und eine nie zur Ruhe kommende Lebendigkeit. Dann ist es 
unmöglich, eine Ethik der Antworten zu entwerfen, d.h. über das konkrete Gebot, das nur Gott je und je dem 
Einzelnen sagt, vorgreifend zu verfügen” (Zwischen den Zeiten 1931, 153). 



145 

Christus uit de doden is opgestaan, eeuwig leven omdat Hij wederkomt om te oordelen de 

levenden en de doden. Hier heeft niets zelfstandige gelding, maar alles kan slechts gelden in 

en door deze betrekking op de Zoon, op het vleesgeworden Woord. Ja, ook van de Heilige 

Geest zelf is hetzelfde te zeggen, want Hij is daarom de Heilige Geest omdat Hij de Geest van 

Jezus Christus is. Dit moet ons van tevoren op en voor zichzelf vaststaan.  

Maar deze betrekking is een wederkerige: ook in haar omkering heeft zij blijkbaar het 

karakter van een innerlijke noodzakelijkheid, dat wil zeggen: over Christus kan slechts op de 

rechte wijze gesproken worden wanneer men tegelijk over de Heilige Geest en Zijn werk en 

daarmee over de mens, wanneer men dus over de kerk, de vergeving van de zonden, de 

opstanding van de doden en het eeuwige leven spreekt. Dit heeft vérstrekkende betekenis. 

Wij moeten uit deze innerlijke wederkerigheid immers afleiden dat hetgeen de belijdenis ons 

in aansluiting bij de heilige Schrift als Gods openbaring betuigen wil, enerzijds niét beperkt is 

tot het “eenmalige” Christusgebeuren als zodanig. In dit gebeuren is méde begrepen een 

gebeuren hetwelk aan vele mensen in de meest verschillende tijden zich voltrekt – en 

anderzijds wordt deze openbaring van God toch ook weer niet begrensd door de geestelijke 

ervaringen van deze mensen in de verschillende andere tijden waarin zij als openbaring 

aangenomen en toegeëigend wordt.454 De zin van de leer van de Heilige Geest is veeleer 

déze dat de éne goddelijke openbaringswerkelijkheid in zichzelf een objectieve en een 

subjectieve zijde heeft. Het zou niet de goddelijke openbaringswerkelijkheid zijn indien zij, 

om zo te zeggen, alleen een objectieve, goddelijke aanbieding zou zijn, waaruit dan bij de 

mens volgens een andere orde, volgens een reeds daarbuitenom werkende oorzakelijkheid, 

iets worden zou of ook niets worden zou, al naar het valt. Nee, dat is een onmogelijke 

gedachtegang, in strijd met de innerlijke éénheid van de belijdenis, in strijd met het hier 

herhaalde: credo, ik geloof.455 Ook het subjectieve, ook het feit dat de mensen deel aan haar 

verkrijgen en aan haar deelnemen, is zelf niets anders dan, niets minder dan wederom: 

goddelijke openbaringswerkelijkheid. Onder het nodige voorbehoud ten aanzien van de 

wijsgerige associaties456 van deze begrippen kunnen wij zeggen: de leer van Christus is de 

heenwijzing457 naar de objectieve, de leer van de Heilige Geest is de heenwijzing naar de 
 

454 Duitse tekst: “zu eigen wird”. Daarin is de spontane actie van de mens nog meer uitgeschakeld. De vertaling: 
“toegeëigend wordt” behoeft de dogmatische bedoeling niet per se scheef te trekken. Men kan ook dit zeggen, 
als men het maar zegt in het licht van het in de Duitse tekst bedoelde. *De tekst is in Credo aangepast: ‘auf- 
und angenommen wird’. 
455 *Deze zin is door M toegevoegd. 
456 De wijsgerige associaties: objectiviteit toch kan het tegendeel zijn van schijn, van willekeur, op het gebied 
van de waarderingsoordelen van partijdigheid. De term kan verder evidentie aanduiden, zij kan herinnering 
oproepen aan een wijsgerig realisme, of ook juist omgekeerd aan de leer van de ‘Erzeugung’ en 
‘Objektsgestaltung’ (in het Marburgse neokantianisme). Hier is niet anders bedoeld dan de correlatie van 
geloof en openbaring, die nochtans en als zodanig verwijst naar een relatie waarin “alles van één kant komt”. 
Intussen moeten wij bekennen dat Barths denkbeelden over de verhouding van theologie en filosofie ons niet 
geheel kunnen bevredigen. Hij haalt in dit verband gaarne het paulinische woord aan: alles is mij geoorloofd, 
alleen ik zal mij door niets gevangen laten nemen [1 Kor. 6: 12]. En ongetwijfeld: de theologie moet zelfstandig 
zijn, wijsgerige controle is in laatste instantie onduldbaar, de theologische akte ligt in de beweging zélf 
waarmee het denken zich van de wijsgerige begrippen tot de ontmoeting met het Woord wendt – maar... 1) 
het is niet onverschillig wélke filosofie de theoloog aanhangt, 2) iedere filosofie heeft zijn monarchische 
wetmatigheid, 3) de theoloog mag niet meer of min vagebonderend in een nieuw eclecticisme verzinken. 
*Credo heeft hier voor ‘associaties’: ‘Belastung’. Zie ook Barths antwoord op ‘Vragen’ (bijlage), §4. 
457 Vgl. de vroegere indeling van de dogmatiek in de Prolegomena §14 (de Incarnatie): ‘Die objektive 
Möglichkeit der Offenbarung’, §17 (de uitstorting van de Geest): ‘Die subjektive Möglichkeit der Offenbarung’. 



146 

subjectieve zijde van deze éne werkelijkheid. Waaraan het wellicht niet overbodig is 

wederom toe te voegen: dat wij beide wel onderscheiden moeten, maar in geen enkel 

opzicht ook maar voor één ogenblik mogen scheiden. 

 

2 

De hoofdzaak van de bijbelse leer aangaande de Heilige Geest is helder, zij is ook de grond 

van hetgeen het symbool belijdt met zijn credo in Spiritum Sanctum. Dat is: de openbaring 

van de Vader in de Zoon is de openbaring door de Heilige Geest. Recht verstaan zeggen wij 

hetzelfde wanneer wij zeggen: de verzoening van de wereld met God in Christus is de 

verzoening door de Heilige Geest. Waarbij onder de Heilige Geest moet worden verstaan: 

God die tot de mens komt en wel zó tot de mens komt dat Hij aan deze openbaar wordt, 

zodat de mens zich laat verzoenen, zodat de mens gelooft aan Zijn Zoon Jezus Christus. 

Gelijk het “pneuma”, dat is: gelijk de wind of gelijk de adem van onze mond van hier naar 

daar, van de ene naar de andere mens gaat, zo gaat God als Heilige Geest uit Zichzelf uit naar 

de mens heen, ja tot de mens in, om hem voor Zichzelf, dat is: voor Zijn Zoon, voor Zijn 

Woord, open, vrij, ontvankelijk, bereid, geschikt te maken. 

De mens heeft het nódig dat hij voor Gods openbaring en verzoening open en vrij wordt. Hij 

is niet reeds van tevoren en in zichzelf bereid. Juist wanneer en doordat de openbaring en 

verzoening zich aan ons voltrekt door de Heilige Geest wordt ons de gedachte alsof wij voor 

God openstaan en alsof wij onszelf voor dit gebeuren kunnen vormen en bereid-maken 

onmogelijk gemaakt. “Ik gelóóf dat ik niét uit eigen inzicht of kracht aan Jezus Christus mijn 

Heer geloven of tot Hem komen kan” (Luther).458 Wie gelooft, die wéét dat ook dit: dat hij 

gelooft, Gods werk en Gods gave is. Wie gelooft weet dat hij ook de in hemzelf liggende 

grond van zijn geloof niet kan zien, of waarnemen of ervaren, dat hij ook deze grond, hoe 

“persoonlijk” die zij, niet als zijn eigen vermogen en gewrocht kan beschouwen, maar dat hij 

ook daarin wederom alleen-maar gelóven kan. Wie gelooft, die erkent immers door en in zijn 

geloof dat hij niet slechts zonde doet, maar een zondaar is, dat hij niet slechts een 

overtreder van de wet is, maar een rebel tegen de genade. Dit te zijn betekent echter 

onmachtig te zijn om tot de beslissing van het geloof te komen. Men moet goed begrijpen 

dat de menselijke natuur nimmer ook maar de minste beweging van geloof in zichzelf kan 

verwekken.459 Is het dan toch waar dat hij gelooft, dan houdt dit in dat een wonder aan hem 

is geschied. Zeker zal dit in de vorm van bepaalde ervaringen en bevindingen zich voltrekken, 

het zal gepaard gaan met gevoelens van angst, berouw en bevrijding. De mens zal daarbij 

ongetwijfeld ook een grotere of kleinere reeks inzichten winnen, hij zal bepaalde 

voornemens hebben – en misschien ook ten uitvoer brengen. 

Dit alles doet niets af aan de grondwaarheid die door de leer van de Heilige Geest vertolkt 

wordt, namelijk dat dit alles begeleidende verschijnselen zijn van een verborgen, goddelijk 

 
*Waarbij echter in KD I/2 de ‘objektive’ resp. ‘subjektive’ ‘Wirklichkeit der Offenbarung’ telkens aan de 
‘Möglichkeit’ vooraf zal gaan (§13 en §16). Deze wijziging is in Credo al verondersteld. 
458 Grote Catechismus [moet zijn: Kleine Catechismus, Belijdenisgeschriften van de PKN, 68], vgl. Barth (‘Nein’, 
56 [GA III/2017, 517]): “de Heilige Geest, die van de Vader en de Zoon uitgaat en zo als God geopenbaard is en 
geloofd wordt, heeft geen ander aanknopingspunt nodig, dan hetgeen Hij zelf aanbrengt. Men kan over zijn 
‘aanknopen’ bij de mens steeds weer alleen terugziend reflecteren en deze terugblik zal altijd en uitsluitend 
een terugblik op het reeds gebeurde wonder zijn.” 
459 *Deze zin staat niet in Credo. 



147 

gebeuren.460 Niet uit zijn bevindingen en ervaringen, niet uit zijn inzichten en voornemens 

en dus onder geen beding uit zichzelf zal hij kunnen of willen verklaren dat hij in 

werkelijkheid gelooft dat hij dus iemand is aan wie God is geopenbaard en die met God 

verzoend is. Ook daarvoor dat de in Christus voltrokken ommekeer van het menselijke zijn-

en-lot uit de dood naar het leven hem persoonlijk aangaat, zal hij God de eer geven, hij zal 

hier niet minder verbaasd en niet minder dankbaar zijn dan bij de kribbe van Bethlehem en 

voor het kruis van Golgotha. 

Wie geleerd heeft de vrije genade te respecteren én in het wonder van de maagdelijke 

geboorte én in het wonder van de hemelvaart, die zal haar nog veel meer eerbiedige hulde 

doen in het wonder dat hij, die zichzelf toch niet anders kent dan als Gods vijand, als een 

verachter van de genade, als een openlijke of heimelijke werkheilige – dat hij in het geloof 

vrede met God hebben mag, Gods kind mag heten, de werken van een begenadigde doen 

mag en met opgericht hoofd voor het aangezicht van zijn rechter treden mag. Hij zal, voor 

zover hij gelooft, nimmer op de gedachte komen dat hij zich dit alles vanuit zijn eigen 

vrijheid toegeëigend heeft461, vanuit zijn Godsverlangen, dorst naar vrede, heimwee naar 

Gods gemeenschap. Hij zal Gods Vrijheid, de vrijheid van de genade verstaan, roemen en 

prijzen, hij zal juist in het geloof verstaan dat hem dit alles door de vrijheid van de genade 

eigen geworden is. Met dit ganse betoog hebben wij niets anders gezegd dan wat Paulus 

betuigt, enerzijds: “niemand kan zeggen, dat Jezus de Heer is, dan door462 de Heilige Geest” 

(1 Kor. 12: 3), anderzijds: “zo wie de Geest van Christus niet heeft, die is de Zijne niet” (Rom. 

8: 9). Horen wij daarnaast nog eenmaal Luther: “de Heilige Geest heeft mij door het 

evangelie geroepen, met Zijn gaven verlicht, in het rechte geloof geheiligd en onderhouden, 

gelijk Hij de ganse christenheid op aarde roept, verlicht, heiligt en bij Jezus Christus houdt in 

 
460 Vgl. KD I, §6, ‘Die Erkennbarkeit des Wortes Gottes’, daarvan 3: ‘Das Wort Gottes und die Erfahrung’, 206-
239, waarop (in 4) volgt: ‘Das Wort Gottes und der Glaube’, waaruit wij in dit verband deze zin noteren: 
“fiducia bezeichnet nicht weniger als notitia und assensus die Gegenstandsbezogenheit des Glaubens”, 248. 
Enerzijds: “Consequitur fidem a pio affectu nullo modo esse distrahendam” (Calvijn, Institutio III, 2, 8), 
anderzijds Calvijn op Heb. 11: 1: “demonstrationem vocat rerum non apparentium. Itaque pugnant haec duo in 
speciem: et tamen optime conveniunt, ubi de fide agitur… Nobis vita aeterna promittitur, sed mortuis… justi 
pronuntiamur, et habitat in nobis peccatum: audimus nos esse beatos, interea obruimur infinitis miseriis: 
promittitur bonorum omnium affluentia, prolixe vero esurimus et sitimus: clamat Deus, statim se nobis 
affuturum sed videtur surdus esse ad clamores nostros. Quid fieret, nisi spei inniteremur, ac mens nostra 
praelucente Dei verbo ac Spiritu per medias tenebras supra mundum emergeret”. Het is een zeer diep woord 
van Paul Althaus: “Ik weet niet, of ik geloof; maar ik weet, aan Wie ik geloof” (Grundriss der Dogmatik, 
[Erlangen: Merkel 1929] 19). *Deze zin staat niet in Credo. Vertaling twee Calvijn-citaten resp. J.H. Landwehr: 
‘Waaruit dan volgt dat het geloof van de godzalige gezindheid geenszins mag worden afgezonderd’, en A.M. 
Donner: ‘(het geloof = het) bewijs van dingen, die zich niet openbaren… Aldus schijnen deze twee, als men ze 
eerst aanziet, tegen elkander te strijden, nochtans komen ze zeer wel met elkander overeen, als er kwestie des 
geloofs is… Het eeuwige leven is ons beloofd, maar dood zijnde… Wij worden rechtvaardig verkondigd, en 
intussen woont de zonde in ons. Wij horen, dat wij zeer gelukkig zijn, intussen zijn wij bedekt met menigerlei 
ellenden. Men belooft ons overvloedigheid van alle goederen, en nochtans lijden wij lang grote honger en 
dorst. God roept tot ons, dat Hij ons terstond bijstaan zal, maar het schijnt dat zijn oren voor ons roepen 
verstopt zijn. Wat zou er geschieden, tenzij wij op hope steunden, en zo ons verstand in het midden van deze 
duisternis zich niet verhief boven al hetgeen in deze wereld is.’ 
461 Dit schijnt in strijd met het tevoren gezegde (bij voetnoot 454), maar dit ligt aan de vertaling van “zu eigen 
wird” op die plaats. 
462 Eigenlijk “en pneumati” = in de Geest, formeel precies zoals het gezegd wordt van de extase, Op. 1: 10, 4: 2, 
en van de doop, het ondergedompeld worden (Matth. 3: 11). 



148 

het éne, rechte geloof”.463 

 

3 

De heilige Schrift onderscheidt de Geest van God van het Woord van God, zij onderscheidt 

Hem ook van Christus. Gelijk het in de éne, omvattende werkelijkheid van de openbaring-en-

verzoening iets bijzonders is dat God ons niet alleen verhuld is als de Vader, maar onthuld als 

de Zoon, zo is het nog weer opnieuw iets bijzonders dat God op deze weg uit de 

verborgenheid naar de klaarheid ons mensen Zich mededeelt, ons om zo te zeggen 

meeneemt op deze weg (die immers tegelijk de weg van het gericht tot de genade en van de 

dood tot het leven is) en zo óns openbaar wordt en ónze verzoening wordt. Christus en Zijn 

weg uit de dood tot de opstanding is de vóóronderstelling, het objectieve, op grond waarvan 

nu ook dit subjectieve – in genen dele vanzelfsprekend maar als vervulling van een 

bijzondere belofte na de betekenisvolle pauze tussen Hemelvaart en Pinksteren – feit wordt. 

De Geest “komt”, “daalt”, “stort neer” op degenen die daartoe verkoren zijn. De verhoogde 

Heer, zittend aan de rechterhand van de Vader, “zendt” de Geest waar Hij wil.  

Er is waarlijk wel reden om te vragen of de schrede die hier, in de openbaring van de Geest, 

gedaan wordt, niet nog groter, nog meer bevreemdend en ontstellend is dan de schrede van 

Goede Vrijdag naar Pasen, van de openbaring van de Vader naar de openbaring van de Zoon. 

Zij is althans minstens éven groot en wij verstaan daarom op deze lijn van onze 

overwegingen ten volle dat de belijdenis van de Heilige Geest in het symbool werkelijk nog 

eenmaal plechtig met “credo” moet worden ingeleid, dat wil zeggen dat ook de Geest 

uitdrukkelijk als object van het geloof moet worden omschreven. Wij moeten, terwijl wij 

geloven dat Christus de Zoon van God is, nog eenmaal en als een aparte akte geloven in het 

werk van God, hetwelk daarin zichtbaar wordt dat wij geloven. 

 

4 

Wij gebruikten daareven de uitdrukking “openbaring van de Geest”. Maar gelijk de 

openbaring van de Zoon in Zijn opstanding geen andere inhoud heeft dan de verborgen wil 

van de Vader, die als zodanig reeds in Christus’ kruisdood triomfeerde, zo kan ook de 

openbaring van de Geest niets tóevoegen aan de openbaring in Jezus Christus. “Die zal mij 

verheerlijken, want Hij zal het uit het mijne nemen en zal het u verkondigen” (Joh. 16: 14). 

Dit – en het is waarlijk groot, reëel en wonderbaar genoeg wanneer men bedenkt wie God in 

Jezus Christus is en wie wij zijn – dit en niets daarneven is het werk van de Heilige Geest. Wie 

de in Jezus Christus plaatsgrijpende openbaring onder titel en opschrift van de “Geest” door 

allerhande waarheden, verworven uit natuur of geschiedenis, uit rede of ervaring of zelfs 

door onmiddellijke verlichting en met het predicaat “goddelijk” voorzien meent te kunnen 

aanvullen en verrijken, die zal men in ieder geval moeten vóórhouden dat de Geest waarop 

hij zich beroept een andere is dan die in de Schrift genaamd wordt: de Heilige Geest. 

Ook hier spreekt – ten overvloede, want onze leer stéunt niet daarop, maar wordt daardoor 

op indringende wijze geïllustreerd – de geschiedenis van kerk en theologie een woordje 

mee, want is het niet merkwaardig dat dit ondernemen om onder het motto: de “rijkdom 

 
463 Grote Catechismus [opnieuw: Kleine Catechismus, het vervolg van het bij voetnoot 458 gegeven citaat], vgl. 
Heid. Cat. vraag 21. 



149 

van de Geest” de openbaring in Jezus Christus aan te vullen, nog steeds zonder uitzondering 

is overgegaan in de duidelijke toeleg de openbaring zélf opzij te dringen en te loochenen?464 

Dit kon wel eens dé vraag zijn die ten slotte over het lot van de evangelische kerk en 

theologie in het heden beslist: of het haar gegeven wordt en gelukken mag midden tussen 

de beide grote terreinen dóór van de fundamenteel-valse lering aangaande de Heilige Geest, 

namelijk de rooms-katholieke en de (in het middeleeuwse en humanistische spiritualisme 

wortelende) nieuw-protestantse lering van de laatste 200 jaren, de weg te vinden tot de 

kennis en de aanbidding van de Heilige Geest als de Geest van het Wóórd van God. Hij, Jezus, 

“blies op hen en sprak tot hen: ontvangt dan de Heilige Geest” (Joh. 20: 22). Wij hebben 

genoeg aan deze Geest, die uit het Woord ons aanblaast. Wij hebben genoeg aan de Geest 

die ons waarborgt en bezegelt dat wij om Christus’ wil, uit genade dat mogen heten en zijn 

wat Hij van nature reeds is, dat wij “Gods kinderen genaamd worden”. Wij hebben genoeg 

aan de Geest die ons Zijn woorden en daden, Zijn kruis en opstanding ontsluit als de 

werkelijkheid van God die ons aangaat, op ons toekomt, ons mede omvat houdt en ons met 

zijn zegeningen vervult. Wij hebben genoeg aan de Geest die aan het getuigenis van de kerk 

aangaande Jezus het zegel van een goddelijk getuigenis hecht die het als goddelijke 

waarheid doet klinken, die aan dit getuigenis een goddelijke eenvoud en verstaanbaarheid 

geeft in de oren van allerlei volk in allerlei talen. 

Wij hebben niet daarom genoeg aan deze Geest omdat wij wereldvreemd en van de cultuur 

afgewend in het leven staan, nee, wij kennen zeer wel allerhande andere geesten en 

schatten die hoog en krijgen waarlijk niet spoedig genoeg van hun rijkdom.465 Wij hebben 

echter, de kerk van Jezus Christus heeft aan Jezus Christus, zij heeft aan het Woord dat Hij 

zelf spreekt en is genoeg. Voor Gods openbaring en verzoening, gelijk zij in Jezus Christus 

eens-voor-al volbracht is, bestaat immers toch geen vervanging of vergoeding, hoe rijk en 

schoon de wereld, geheel afgezien van deze openbaring, in zichzelf ons verschijnen mag. 

Voor deze openbaring echter maakt geen van deze andere geesten, welke namen zij ook 

dragen mogen, ons bereid, gelijk ook anderzijds geen van deze geesten in staat is deze 

openbaring te verhinderen. De rijkdom of de diepgang, of ook de ernst van deze geesten 

maakt ons nimmer vrij tot het geloof in de Genade. Het is veeleer het boze geheim, het 

droefgeestige mysterie van alle andere geesten, van alle wereld-geesten, van de laagste tot 

de hoogste, dat zij ons in het schoonste geval tot werkheiligen maken. Daarom kunnen wij 

ook de hoogste vorm van het geestesleven niet duidelijk genoeg van het geestelijke leven, 

dat wezenlijk het leven van de Geest is, onderscheiden. Daarom kan men bij het 

onderscheiden en doorvoeren van deze onderscheidingen nimmer geacht worden te 

overdrijven. Daarom belijdt de kerk zo exclusief: credo in Spiritum sanctum, daarom bedoelt 

 
464 Daarvoor kan bijna de gehele 19e-eeuwse theologie in haar gezaghebbende en tijdbepalende vormen ter 
illustratie dienen. Vgl. Barth, ‘Das Wort in der Theologie von Schleiermacher bis Ritschl’ (Zwischen den Zeiten 
1928, 92vv., over Tholuck 98v.). [GA III/1994,183-214 en daarbinnen over Tholuck 196-198.] Eigenaardig 
voorbeeld bij de sekte Hersteld Apostolische Zendingsgemeente in de éénheid der apostelen, waar het tot de 
gevleugelde woorden is gaan behoren dat de Bijbel ten slotte een bij-bél is. *Deze zin luidt – korter – bij Barth: 
“Dieses Unternehmen endigte merkwürdigerweise noch in allen seinen Gestalten mit dem Versuch, von der 
Ergänzung und Bereicherung zur Verdrängung und Leugnung der in Jesus Christus geschehenen Offenbarung 
überzugehen.” 
465 Ziehier weer een typisch staal van de onbevangenheid en de humor die met een waarlijk aangewezen-zijn 
op God-in-zijn-openbaring onafscheidelijk verbonden zijn. 



150 

zij daarmee zo hartstochtelijk (als men wil: ‘fanatiek’) de éne, énige Geest, de “Geest van 

Jezus Christus”, die zo heet omdat hij van Hém komt en tot Hém brengt, van Hém getuigt en 

ons tot Zijn getuigen maakt. Ja, ten slotte: moet men een enghartig en werkelijk-fanatiek 

mens zijn om aan deze exclusiviteit vast te houden? Is het niet voldoende een zakelijk 

denkend mens te zijn, om vanuit de éénheid van het credo in te zien dat dit met een 

innerlijke noodwendigheid niet anders zijn kan? 

 

5 

En nu kunnen wij het ten slotte uitspreken als een vanzelfsprekendheid: wij handelen, 

wanneer wij over de Heilige Geest spreken gelijk de profeten en de apostelen dat gedaan 

hebben, in dezelfde nadrukkelijke en volledige zin over God Zelf, als wanneer wij over Jezus 

Christus spreken.466 De eerste eeuwen na de apostolische tijd zijn daarover langer in het 

onzekere gebleven dan ten aanzien van de Godheid van Christus. En het is zeer 

karakteristiek dat het nieuwere protestantisme, ook in zijn zogenaamde positieve vormen, 

vrijwel over de gehele linie daarheen is teruggekeerd467: het spreekt over de Heilige Geest 

als over een historische of mystieke geestesmacht, die omschreven wordt met alle 

kentekenen van de creatuurlijkheid, die geschilderd wordt als meer of minder krachtig, als 

afhankelijk van andere geesten, als oplevend en vergloeiend en weer oplevend. 

De Niceense-Constantinopolitaanse geloofsbelijdenis noemt de Geest echter de Geest die de 

goddelijke heerschappij voert, de “Herren-geist” (pneuma to hagion, to kurion), die van de 

Vader en de Zoon uitgaat, die met de Vader en de Zoon tezamen wordt aanbeden en 

vereerd. Dat wil zeggen: de Geest van het kindschap, van de openbaring en van het 

getuigenis, de Heilige Geest die ons vrijmaakt voor het Woord van God is op dezelfde wijze 

eeuwige Geest als de Vader de eeuwige Vader en de Zoon de eeuwige Zoon is: Hij is één van 

wezen met de Vader en de Zoon en dus met hen de éne, waarachtige God, Schepper, 

Verzoener en Verlosser. De geloofsbeslissing tegenover deze waarheid van de belijdenis valt 

op eenzelfde front en in eenzelfde aanvechting als die tegenover de waarheid van de 

Godheid van Jezus Christus.468  

 
466 Vgl. KD I, 490vv., ‘Vom Heiligen Geist, eine Pfingstbetrachtung’, Zwischen den Zeiten IV, 275vv. [GA I/1998, 
538-543, oorspronkelijk verschenen in de Münchener Neueste Nachrichten, 22 mei 1926] [Wildi nr. 170], vgl. in 
het artikel over ‘Feuerbach’ (Die Theologie und die Kirche, (212-239, 1927) 233 [nog niet verschenen in de GA; 
het artikel maakte deel uit van Barths colleges over de theologiegeschiedenis van het neoprotestantisme, 
waarvoor nog een uitgavevorm gekozen moet worden, Wildi nr. 182]. De belijdenis van de Godheid van de H. 
Geest is van uitnemend praktisch belang naar twee zijden, 1) tegen de duiding van de religie als subjectieve 
illusie, ‘Wunschtraum’ enz., 2) als bescherming tegen alle ‘spiritualistische’ afkeer van de aarde. Juist als de 
Geest op geen wijze met religieuze geestelijkheid ident is, geen inklevende eigenschap van het gelovige subject 
wordt, kan er plaats komen voor het: “blijft de aarde trouw”. *Fr. Nietzsche in Also sprach Zarathustra, en hier 
door Barth dus ook al als motief bij Feuerbach aangetroffen, zij het niet letterlijk. 
467 Vgl. bijv. Horst Stephan, Glaubenslehre, [Giessen: Töpelmann 1921] 170v., 194v., 319 [5112], Anderson 
Scott, ‘What happened at Pentecost’ (in de bundel The Spirit (1919), ed. B.H. Streeter, Londen[: MacMillan] 
²1922 [631]), beter: Gustav Aulèn, Ons algemeen christelijk geloof, [Amsterdam: Paris 1927] 187v. [4197] Vgl. 
de aarzelende uitspraken zelfs van Adolf Schlatter (Das christliche Dogma), 460v., 482, 598. Ja, ook bij Bavinck 
is het bedenkelijk dat er eigenlijk geen locus over de H. Geest is, omdat de leer van het werk van Jezus Christus 
onmiddellijk voortschrijdt naar de “Heilsorde” en “de Weldaden des Verbonds”. Vandaar dat wij zijn 
onhoudbare uitspraak [in] IV, 60: “de christelijke kerk, die staat op de grondslag van het trinitarisch dogma, 
beleed dus eenparig een gratia infusa” voor meer dan eenvoudig een lapsus houden. 
468 Vgl. Voordracht V §6, 64v., VI §5, 73v. 



151 

Indien de Heilige Geest niet zelf waarachtig God is, in welke zin zouden wij zonder blasfemie 

kunnen zeggen: ik geloof in de Heilige Geest?469 Aan een geestesmacht, aan de kosmos (of 

chaos) van het geestesleven, in een oppergeest of binnengeest te gelóven, och, dat moet 

men waarlijk liever niét doen! Is het geheimenis en het wonder dat wij gelóven ons echter 

een feit, het ondoorgrondelijke feit dat wij aan Jezus Christus en alzo aan God werkelijk 

geloven mógen en geloven kunnen, is het ons duidelijk dat dit mogen en dit kunnen volgens 

Joh. 3: 3 niets minder dan een “nieuwe geboorte” beduidt, dan moest het ons eigenlijk niet 

al te lang verborgen kunnen blijven dat de Macht die dat in ons tot feit maakt niet geringer 

kan zijn dan de Macht van God. Hier gaat het om het mysterie van de Liefde. Slechts dan is 

de liefde, die ons opneemt, waarlijk eeuwige liefde, indien God in zichzelf de Liefde is, en 

indien dus in het geheimenis en in het wonder dat zich aan ons voltrekt déze Liefde zich op 

ons richt. Deze Liefde is in God de Liefde van de Vader tot de Zoon en van de Zoon tot de 

Vader.470 Deze eeuwige Liefde in God zelf is de Heilige Geest, over wiens werk het derde 

artikel van de geloofsbelijdenis spreekt. 

 
469 Het is moeilijk te begrijpen dat Ph. Kohnstamm (De Heilige, 27) zeggen kan: “reeds het feit dat men in de 
Kerk wel bidt om de Heilige Geest maar, zoveel ik weet, nooit bidt of gebeden heeft tot de Heilige Geest, maakt 
de moeilijkheid evident die ik bedoel”. Afgezien daarvan dat de liturgie zowel van de oosterse als de westerse 
kerken wel degelijk plaats geeft aan het gebed tot de Geest (te onzent was het prof. Gunning die daaraan 
bijzonder gewicht hechtte), is de vraag gewettigd hoe, als dit gebed geen zin zou hebben, de belijdenis dan te 
handhaven is: ik geloof in de Heilige Geest (vgl. Noordmans, Herschepping, 142 [NVW 2, 165-166]). 
470 Vgl. KD I, 507. Ook en juist in Zichzelf, van eeuwigheid, in zijn volstrekte eenvoudigheid is God “zum Andern 
hin”, wil Hij zonder de anderen niet zijn, wil Hij zichzelf slechts bezitten doordat Hij zichzelf met de anderen, ja 
in de anderen bezit… De Zoon is het eerste, de Geest het tweede in God, d.w.z. doordat Hij als Vader de Zoon 
genereert, brengt Hij de Geest voort en daarin de eeuwige ontkenning en opheffing van het eenzaam-zijn, de 
wet en de werkelijkheid van de liefde. ”Daraufhin ist die Liebe Gott, höchstes Gesetz und letzte Wirklichkeit, 
dasz Gott die Liebe ist, nicht umgekehrt… Die Liebe, die uns in der Versöhnung und von da aus rückwärts 
gesehen, in der Schöpfung begegnet, ist darum und darin wirkllche Liebe, höchstes Gesetz und letzte 
Wirklichkeit, weil Gott zuvor in sich selbst Liebe ist.” 



152 

[XIV] SANCTAM ECCLESIAM CATHOLICAM, SANCTORUM COMMUNIONEM: EEN HEILIGE 

KATHOLIEKE KERK, DE GEMEENSCHAP DER HEILIGEN 

 

Wij zullen de veelvuldigheid van vragen, inzichten en perspectieven die zich in dit gedeelte 

van de geloofsbelijdenis samendringen slechts in aanduidingen kunnen bespreken en hopen 

niettemin het wezenlijke te treffen. 

 

1 

Ecclesia is een door oproeping tot stand gekomen vergadering. Het Germaanse equivalent: 

Kirche, kerk, church, is naar mijn mening niet, gelijk men gewoonlijk in de dogmatische 

handboeken leest, een verminkte weergave van het Griekse bijvoeglijke naamwoord 

‘kuriakè’ (waarbij dan als zelfstandig naamwoord te denken zou zijn ‘ekklèsia’), maar het 

gaat terug op een stam waartoe bijvoorbeeld ook woorden als circa, circum, circare, circulus 

behoren. Het duidt dus een bepaalde en begrensde en in zo verre als bijzonder 

gekenschetste ruimte aan. Men zal trouwens, juist vanuit het Nieuwe Testament gezien, niet 

mistasten wanneer men deze beide verklaringen van het begrip, dus datgene wat in 

‘ekklèsia’ ligt en datgene wat in ‘kerk’ enzovoort ligt in betrekking tot elkander stelt: de kerk 

is een in een bepaalde ruimte tot stand gekomen vergadering, en anderzijds: zij is de ruimte 

waarin het tot een bepaalde vergadering gekomen is en altijd weer opnieuw moet komen.471 

Uit de toevoeging “sanctorum communionem”, de gemeenschap van de heiligen, kunnen wij 

dan verder nog een derde kenmerk afleiden dat, voor zover het eveneens formeel van aard 

is, hier onmiddellijk genoemd moet worden, namelijk kerk is gemeente, dat betekent: zij is 

een vergadering of een ruimte waar allen die daartoe behoren een gemeenschappelijke zaak 

hebben, die hen ook onder elkander tot een éénheid verbindt. 

Wij trachten nu, om te beginnen, op de weg van de begripsverklaring dadelijk een paar 

stappen verder te komen. Tweemaal komt op onze symbool-plaats het adjectief sanctus 

voor. Het wil allereerst nadruk leggen op de uitzonderlijkheid, op de zeldzame waardij en 

zegening, maar ook op de bijzondere kracht waarmee deze vergadering, deze ruimte, deze 

gemeente in beslag genomen en met een opdracht belast werd. Daarna wil het ook – 

misschien met bewuste tweeledigheid van betekenis – de bijzonderheid van de 

gemeenschappelijke zaak van de “sancta” aanduiden waarom het in de communio gaat, en 

daarmee dan tegelijk de uitverkorenheid van hen, de “sancti”, de heiligen die tot deze 

communio behoren.472  

 
471 Het ‘actualiteits’-karakter van de openbaring wordt ook hier doorgevoerd. Matth. 18: 20: waar twee of drie 
vergaderd zijn in Mijn naam, daar ben lk in het midden van hen. Vgl. Pirkē Avot, 3, 2: “wanneer twee 
bijeenzitten en woorden der Thora zijn tussen hen, dan vertoeft de Sjechina (de wolk van de heerlijkheid) 
onder hen.” 
472 Anders: F. Kattenbusch, Verbreitung und Bedeutung des Taufsymbols, [Leipzig: Hinrichs] 1900, 663vv. Men 
heeft gevraagd of dit toewijzen van een tweede plaats aan de sancti (= de heiligen) niet in strijd is met de 
opvatting van de Nederlandse Geloofsbelijdenis, art. 27, waar de kerk volledig omschreven schijnt als coëtus 
fidelium. Maar er is te letten op de redengevende bijzin: “al hun zaligheid verwachtende in Jezus Christus” en 
wat daar verder volgt. De Heid. Cat. vr. 55 drukt deze afhankelijkheid van de sancti van het sanctum (het 
heilige) aldus uit: dat de gelovigen... als leden van Christus aan al zijn schatten en gaven gemeenschap hebben. 
De Augsburgse Confessie spreekt [in de artikelen VII en VIII] een dergelijke afhankelijkheid uit (om zo te zeggen 
niet naar boven, maar naar beneden ziend) als zij de congregatio fidelium van een redengevende bijzin 
voorziet, waarin het deelhebben aan de sacramenten als kenmerk van de congregatio uitkomt. Naar beide 



153 

Dit alles heeft een strekking, namelijk dat de kerk, haar zaak en haar leden tegenover andere 

vergaderingen, ruimten en gemeenten staat, waarvan zij zich ten stelligste onderscheidt. Er 

is ook een communio van het huwelijk, de familie, het volk, de staat, er zijn 

gemeenschappen van ras, cultuur en klasse, er zijn natuurlijke en op een verdrag berustende 

groepen, partijen, bonden en verenigingen. De kerk bestrijdt nimmer hun recht van bestaan, 

zij erkent dit ten volle. Aan de leden van de kerk is van meet-af gezegd dat het op een 

goddelijke ordinantie berust wanneer zij onder overheden, gezagsdragers, bindingen staan 

die macht over hen oefenen. Zij zullen hun de hun toekomende gehoorzaamheid en 

voegzaamheid geven (Rom. 13: 1v.). “Zo geeft dan een iegelijk wat gij schuldig zijt: schatting 

die gij de schatting, tol die gij de tol, vrees die gij de vrees, eer wie gij de eer schuldig zijt” 

(vs. 7).473 Zij zullen de keizer geven wat van de keizer is (Matth. 22: 21). Zij zullen voor de 

over hen gestelde overheid de voorbede verrichten (1 Tim. 2: 1v.). Maar van al deze 

gemeenschappen onderscheidt zich de kerk. Zij is de communio sanctorum. Zij staat en valt 

met geen van de verschillende gestalten of doeleinden van deze andere gemeenschappen. 

Zij is niet gebonden aan hun grenzen en zij is niet verwikkeld in hun onderlinge geschillen. 

Haar eigen grenzen lopen dwars door de gebieden van deze andere gemeenschappen. Zij 

heeft binnen het uitwendige kader van de andere gemeenschappen te midden waarvan zij 

leeft, en ten aanzien van de verschillende belangen waardoor deze gemeenschappen 

bewogen worden, haar eigen belang, doel en arbeid, welke in wezen altijd en overal 

dezelfde zijn.  

Het is duidelijk dat het predicaat catholica als het ware in de breedte van de toepassing 

hetzelfde zegt als hetgeen het predicaat sanctus naar de diepte-dimensie zegt.474 Wat naar 

 
zijden kan men het sanctum aangeven, maar nimmer kan men het sanctum afhankelijk stellen van de sancti. De 
kerk is een sacramentele ruimte, een kosmos van goddelijke tekenen, een rijk van ‘schatten’. Over de sancti en 
over het sanctum kan men alleen zuiver spreken indien zij wederkerig elkaar belichten. Voor een exegese van 
communio sanctorum als een apart, later toegevoegd stuk van het credo, in de zin van [A. von] Harnack 
(Lehrbuch der Dogmengeschichte III, [Tübingen: Mohr 1909] 239, noot 3 [898]), die op grond van enkele 
plaatsen bij Faustus de mening voorstaat dat de sancti de heiligen zijn in specifieke zin, in onderscheiding van 
degenen die slechts justi (rechtvaardigen) kunnen heten, zodat communio sanctorum zou betekenen 
gemeenschap van de (of ook mét de) heiligen, voelt Barth minder dan niets. *Met ‘Faustus’ doelt M 
waarschijnlijk op Faustus, bisschop van Reji (het huidige Riez in de Provence), afkomstig uit Bretagne, die leefde 
in de tweede helft van de 5de eeuw en de Arianen en Pelagianen bestreed, maar na zijn dood als semi-pelagiaan 
veroordeeld werd. Hij verdedigde de heiligenverering en was dus volop betrokken in de discussies over 
verschillen en overeenkomsten van sancti en justi in de christelijke gemeente. Deze aantekening van M lijkt 
ingegeven te zijn door een of meer vragenstellers die reageerden op Barths opvatting van de Communio 
Sanctorum in de vijftiende voordracht. In zijn artikel voor het Zeitschrift für Dialektische Theologie (zie voetnoot 
2, 19) noemt Jan Willem Stam een van hen met name: ds. J.G. Steenbeek in een brief van 1 april 1935. Zie de 
bijlage, ‘Vragen’, §7, 12. Zie de brief van Steenbeek: https://kba.karl-barth.ch/media/web/24434.  
473 *Deze bijbelplaats voegt M toe. 
474 Vgl. Barths lezing te Münster voor de Hochschulgruppe der Zentrumspartei (11 juli 1927), opgenomen in de 
bundel voordrachten Die Theologie und die Kirche, 285vv. [GA III/1994, 140-159, ‘Der Begriff der Kirche’] [Wildi 
nr. 176] Catholica en sancta wijzen dus niet in verschillende richting en behoeven niet gesynthetiseerd te 
worden. J. Maritain, Primauté du Spirituel, [Paris: Plon] 1927 [4270] noch H. Clérissac, Le Mystère de l'Église 
(1918), [Paris: Crès] ²1921 [756] komt in zijn beschouwing verder dan een meer of min religieus-sociologische 
vulling van de katholiciteit naar culturele en geografische breedte. Guardini’s Vom Sinn der Kirche [Mainz: 
Grünewald 1922] is daarentegen gevoed uit een dieper ‘solidarisme’, onder inspiratie van Dostojewski’s 
Karamasofs, evengoed als Max Schelers uiteenzettingen over de kerk (Schriften zur Soziologie und 
Weltanschauungslehre, [Leipzig: Neue Geist 1923] III, 1, 175vv. [122], ook in Vom Ewigen im Menschen, [Berlin: 
Der neue Geist ³1933] 149vv. [8110] Als J. Maritain (Religion et Culture, [Paris: Desclée 1930] 61), schijnbaar 

https://kba.karl-barth.ch/media/web/24434


154 

de diepte de verkiezing is, dat is naar de breedte de vrijheid van de kerk. Generlei binding 

aan een volk, een staat, een cultuur mag haar ooit dit katholieke van haar karakter doen 

vergeten. Zij is alleen daar “sancta”, zij is ook slechts “ecclesia” waar zij naar haar wezen, 

willen en werken principieel “catholica” is. Al het andere wat zij misschien ook nog kan zijn 

of willen komt daarna, kan uiteraard slechts daarna komen. De vragen die met dit andere 

samenhangen moeten daarom ook in de dogmatische bezinning eerst op de tweede plaats 

aan de orde komen. Of zij organisatorisch volkskerk, landskerk, staatskerk of ook vrije kerk 

behoort te zijn – om dit éne voorbeeld te noemen – dat is een vraag van secundair belang.475 

Zij kan in al deze vormen katholieke en dus heilige kerk zijn of ook niét zijn. Met volle ernst 

en altijd opnieuw wordt haar echter gevraagd of zij wel katholiek is, want als zij dat in 

waarheid is, dan is zij ook een héilige kerk: communio sanctorum. 

Wij spreken in de nog resterende tijd over de grondlegging en de regering, over de opdracht 

en het leven, over de grens en het doel van de kerk. 

 

2 

Dat haar grondlegging op zichzelf ook reeds haar regering beduidt, dat is het eerste waarin 

zich de heiligheid en katholiciteit van de kerk moet tonen en bevestigen. Dat dit zo is moet 

zij verstaan en belijden om waarlijk kerk te wezen. Het is er niet zo mede gesteld dat de kerk 

op een goede dag (inderdaad een goede dag!) op een of andere manier gesticht zou zijn, en 

dat dan het probleem: wie regeert de kerk? als een tweede aparte vraag, misschien in zijn 

eigensoortigheid als “probleem van de praktijk” daarnaast zich zou mogen aanmelden.476 

Zelfs wanneer men zegt – nee, juist als men zegt dat de kerk van goddelijke oorsprong is en 

daarna zou willen overgaan tot de orde van de dag, om de vragen van regering en vorm als 

een zelfstandig iets te overwegen, heeft men de zin van het “sancta” en van het “catholica” 

vergeten. Men weet dan klaarblijkelijk eigenlijk niet wat men zegt met dit predicaat: 

“góddelijk”. Nee, de oorsprong en stichting van de kerk omvat als zodanig méde de instelling 

en orde van haar regering en waar ooit in de loop van deze wereldtijd vanuit de praktijk 

gevraagd wordt hoe zij geregeerd moet worden, daar moeten wij steeds in alle ernst op haar 

oorsprong en stichting teruggrijpen.477 In alle ernst, dat is: met het volle besef dat men 

daarmee niet “theoretisch” wordt, maar pas recht in de ware praxis inkomt.478 

De oorsprong-en-stichting van de kerk ligt, gelijk wij weten, daarin dat de Heilige Geest over 

de apostelen op Pinksteren werd uitgegoten, en dit gebeuren hield, gelijk wij ook reeds 

hoorden, niets anders in dan dat het in de kruisdood volbrachte, in de opstanding openbaar-

 
reformatorisch, zegt: “la grande gloire de l’église c'est d’être sainte avec des membres pécheurs”, dan wordt in 
het verband van het redebeleid niet duidelijk waarin de ‘heiligheid’ van de kerk eigenlijk gelegen is. 
475 De relativering van deze vragen is een betere, meer verantwoorde bijdrage tot de oecumenische beweging 
dan de nietszeggende compromisformules in dogmatisch opzicht. Vgl. Gogarten, ‘Die Kirche und ihre Aufgabe’, 
Zwischen den Zeiten 1923, Heft IV, over de vraag: volkskerk of belijdeniskerk, 56vv. Vgl. F.K. Schumann, ‘Zur 
Grundfrage der Religionssoziologie’, Zeitschrift für systematische Theologie, 4. Jg., 697vv. 
476 Vgl. Theologische Existenz heute, Heft 2 [1933]: ‘Für die Freiheit des Evangeliums’ [GA III/2013, 390-412, 
redevoering in verband met de kerkelijke verkiezingen op 22 juli 1933] [Wildi nr. 248], Heft 15 [1934]: Heinrich 
Vogel, ‘Wer regiert die Kirche?’ 
477 Vgl. KD I, 97v., Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek IV, 329v., 355v. Dit doet op zijn wijze ook dr. [W.Th.] 
Boissevain in de opzet van zijn De kansen der kerk [Amsterdam: Paris 1930]. [4957] *Boissevain zou later 
bekend worden als de hoftheoloog en ‘de dominee’ van de NSB. 
478 *Deze vier zinnen staan niet in Credo. 



155 

geworden werk van de Zoon van God deze mensen zó nabij kwam dat het als goede 

boodschap voor henzelf en voor anderen – hun eigen zaak werd, met dien verstande dat de 

waarheid waarvan zij leefden hun juist door dit gebeuren zélf ter verkondiging werd 

opgedragen. Wat was de oorsprong van de kerk? Niet de praktische gevolgtrekking uit een 

godvruchtig inzicht, niet de uitvoering van een uit religieuze ervaring opkomend menselijk 

besluit. Dat de uitstorting van de Geest, de openbaarwording van het Christuswerk en de 

opdracht van de verkondiging één en dezelfde goddelijke akte zijn, op dit inzicht komt hier 

alles aan.479 Noch de genialiteit van bijzondere geesten, noch het instinct, noch ook de 

geestdrift van een menigte heeft de kerk geschapen. Ook het geloof van de apostelen heeft 

de kerk niet geschapen, maar mét het geloof van de apostelen was de kerk mee gegeven.480 

Aan niemand was gevraagd of hij zoiets als de kerk begeerde. Niemand was geroepen en 

niemand had het vermogen haar te bouwen. Niemand was waardig, ja ieder was volstrekt 

onwaardig om deze zaak mede ter hand te nemen. Een apostel te zijn is een goed dat men, 

gelijk Paulus in Galaten 1: 1 schrijft, niet krijgt “van mensen en niet door een mens, maar 

door Jezus Christus en God de Vader, die Hem uit de doden heeft opgewekt”. Onder 

mensen, als een menselijke vergadering en samenleving, als een ruimte in de menselijke 

werkelijkheid door mensen gevormd, als een deel van de menselijke geschiedenis, wordt de 

kerk feit, grijpt zij plaats, is zij aanwezig krachtens de daad van de verhoogde Christus, die 

Zichzelf aan de zijnen gaf doordat Hij hun Zijn Geest gaf. In de omvatting van hetzélfde 

gebeuren waaruit de kerk haar oorsprong neemt en waarin zij gegrond blijft, dus als nadere 

toepassing van de gave van zijn Geest, regeert Hij haar nu ook verder.481 Deze akte, deze 

daad kan immers nooit een voorbijgegaan gebeuren, een verleden worden. Daarom zou een 

regering van de kerk na of naast deze daad geen zin hebben, er zou in déze ruimte geen 

ruimte voor zijn. Hij, Jezus Christus, regeert de kerk en niemand naast Hem.  

De vergadering en gemeente kan dus nimmer zichzelf regeren – dat is het democratische 

misverstand aangaande wat kérk is – noch ook kan zij door één ambtsdrager of door 

meerdere ambtsdragers geregeerd worden – dat is het monarchisch-aristocratische 

misverstand omtrent de kerk.482 Gelijk de mens de kerk niet heeft geschapen of gesticht, zo 

kan hij haar ook niet beheersen en leiden. De mens kan nimmer de heer van de kerk zijn, 

niet omdat de kerk zijn heer is, maar omdat zij zelf al een Heer hééft. De kerk behoort niet 

tot het machtsgebied van de mensen. Noch de “massamens”, noch enige door deze menigte 

 
479 *Deze zin staat niet in Credo. 
480 *Deze zin staat niet in Credo. 
481 Vierkant hier tegenin gaat [A.] Mirgeler, Geschichte und Dogma, [Hellerau: Hegner 1928] 71. [5210] Het is 
goed in het oog te houden dat – hoewel de consequenties niet moeilijk te raden zijn – de roomse leer over de 
kerk nog niet dogmatisch is vastgelegd. Het Vaticaanse concilie is niet toegekomen aan een uitwerking en 
sanctionering van het hem voorgelegde ontwerp: ‘de ecclesia’. “Der natürliche Mensch ist ein geborener 
Katholik” (Rudolf Sohm, Kirchengeschichte in Grundriss, [Leipzig: Ungleich 1909] 30). *Bedoeld is het Eerste 
Vaticaanse Concilie (1869-1870), op 20 september 1870 voortijdig afgebroken door de inname van Rome door 
het Italiaanse leger. 
482 A. Kuyper over het ‘ambt der gelovigen’, Tractaat van de reformatie der Kerken (Volksuitgave. [Amsterdam: 
Höveker] 1884). [493] De zaak is intussen met de typering ‘democratisch’ zonder meer nog lang niet 
uitgemaakt. Kuyper zelf is op zuivere onderscheidingen bedacht: “Geestelijk streng monarchaal, zijnde een 
Koninkrijk onder het absolute Koningschap van de Christus, is de kerk dus in het zichtbare beslist democratisch, 
maar voor haar bewerktuiging aan de aristocratische vorm gebonden” (43). Vgl. Newman, eigenlijk in alle 
stadia van zijn ontwikkeling (Apologia pro vita sua), [A.] Gréa, De l’église et de sa divine constitution ([Paris: 
Maison de la Bonne Presse] 1885): een allerminst verouderd, helder en goed geschreven boek. 



156 

gevolmachtigden, noch ook het religieuze genie, zoals het met of zonder “hogere” opdracht 

bij gelegenheid uit de menigte naar voren treedt, heeft enige zeggenschap in deze 

bijzondere ruimte. Rabbi, vader, Führer kan in de kerk niemand heten, mag ook niemand 

willen heten.483 Zie, “uw Leider is de éne Christus, de grootste van ú echter zal uw dienaar 

 
483 Vgl. Barths ‘Um die Freiheit des Evangeliums’, Heft 2 van de serie Theologische Existenz heute. Maar reeds 
jaren voor de ‘deutsch-christliche’ catastrofe over de evangelische kerk losbrak en geheel afgezien van de 
bisschopskwestie, heeft Barth in de zelfverzekerdheid van de leiding, in haar wereldse propaganda enzovoort, 
een verraad jegens de regeermacht van Christus gezien, zie zijn [vlak voor nieuwjaarsdag geschreven] filippica: 
‘Quousque tandem’ (Zwischen den Zeiten, Jg. 1930, 1-6 [GA III/1994, 521-535, 4vv. resp. 531vv.] [Wildi nr. 
210]): 
“Waarom is deze soort ‘leiding’ onverdraaglijk? Waarom moet men, zonder zich te willen opwerpen als 
profeet, de verantwoordelijkheid op zich nemen en daartegenin roepen, zolang het nog tijd is? Waarom is het 
waar dat de kerk die zo spreekt, de belofte en het geloof verloochent? Daarom, omdat zij in zulke woorden en 
daden zo ondubbelzinnig mogelijk zichzélf bedoelt, zichzélf bouwt, zichzelf prijst en daarom juist van de 
partijen die zich om andere vaandels en vlaggetjes scharen zich niet weet te onderscheiden dan alleen daarin 
dat zij dit zelfprijzen – opgeblazen door de pretentie de Zaak van God te vertegenwoordigen – veel 
ongebrokener, veel meer ongehinderd doet dan alle anderen en met nog veel bollere wangen. Wanneer het 
haar om de Ere Gods ging, hoe zou ze dan met de gemakkelijkheid, waarmee men over een griepaanval spreekt 
die men gelukkig te boven kwam, kunnen spreken van de gelukkig voorbijgegane tijd die haar met ‘volkomen 
verbrijzeling bedreigde’? Hoe zou ze dan met die zelftevreden spot (alsof de grote afval slechts de schuld van 
de anderen ware) van die atheïsten, intellectuelen en zwetsers kunnen spreken, die zich destijds zozeer vergist 
zouden hebben? Hoe zou ze dan met dit brede behagelijke gebaar spreken van de diep in de volksziel 
gewortelde ‘godsdienstige gedachte’ (alsof dat niet een ellendige frase ware)? Hoe zou ze anders met deze aan 
het godslasterlijke grenzende zekerheid kunnen zeggen, dat het ‘nochtans des geloofs’ zich de laatste jaren 
heeft doorgezet, en met deze ijdelheid over het ‘meesterstuk’ van het besturen van de kerk, en met de 
hardvochtigheid (alsof er geen woningnood en geen werkeloosheid was in ons vaderland) daarvan dat de kerk 
uit de ergste nood uit is. Wie het om zijn zaak gaat, om zijn vak, om zijn partij, om zijn stánd, die moet en mag 
misschien zo spreken. Een flinke reclamechef van een bijna failliet gegane oude zaak moet en mag misschien zo 
spreken. Hij zou het waarschijnlijk met meer geest en meer smaak doen. Doch niet hoe, maar dat de kerk hierin 
meedoet, is het verschrikkelijke. De kerk staat niet naast of tegenover andere partijen; de kerk kan geen 
propaganda drijven; de kerk kan niet zichzelf bedoelen, zichzelf bouwen, zichzelf prijzen, zoals al de anderen 
dat kunnen. De staf, waarop zij daarbij steunt, zal haar door de hand gaan. Zij kan dit bovendien slechts met 
een kwaad geweten doen en daarom kan het niet anders of zij maakt deze reclame enz. minder goed en 
doeltreffend dan de anderen, zodat zij aan het eind nog te meer voor God en voor de wereld een figuur zal 
slaan. […] 
Men kan niet God dienen en met duivel en wereld zulk een onderlinge verzekering sluiten. Een kerk, wie het 
niet waarlijk om God te doen is, die mag zich inspannen zoals ze wil, ze mag ’n nieuwe liturgie opstellen of een 
nieuwe confessie, ze mag jeugdbewegingen oprichten en leiden, ze mag filmen laten draaien en weet ik wat 
meer, het zal haar niet baten, ze heeft haar zin verloren en geen oprechte zal haar meer vertrouwen. Het zal zo 
worden dat zij in géén woord van haar Kerst- of Paas- of zondagsprediking vertrouwen verdient, want als zij 
‘Jezus Christus’ zegt, dan bedoelt ze nóg eigenlijk zichzelf, als zij ‘Jezus Christus’ zegt, dan zal en moet men, ook 
al zou ze het duizendmaal ontroerd en met klem zeggen, haar eigen zatheid en zekerheid daarin horen; en zij, 
die kerk, die geen kerk Gods meer is, zij moet zich niet verwonderen als zij met al haar getuigen van Jezus de 
indruk maakt van voor zichzelf en voor haar eigen gelijk te getuigen, ze moet zich niet verwonderen wanneer al 
haar ‘Jezus Christus’ in de wind gezegd schijnt, want zij moet aan de wérkelijke nood van de werkelijke mens 
voorbijpraten, omdat zij aan het werkelijke Woord Gods voorbij-gehoord heeft, omdat zij uit alle vermaning, 
troost en lering van de Schrift en de hervormers koren op haar molen gemaakt heeft. Daarom, omdat zij gereed 
staat haar eigen bronnen te verstoppen en te vergiftigen door een heilloze partijdigheid, daarom moet men 
haar in grimmige toorn tegenspreken. In grimmige toorn, juist dan als men haar liefheeft. […] 
Op gevaar af allerlei brave lieden ‘onrecht te doen’ moet iemand, wie dan ook, tegen dit alles inroepen, want 
ook de braafste en vroomste lieden zwijgen bij de gruwel van deze toon, die een belediging voor Christus is. 
Iemand moet het hen allen in het gezicht zeggen (aan het begin van het jaar, waarin wij nieuwe 
herdenkingsfeesten van de Hervorming zullen vieren): houdt op, het is hóóg tijd op deze weg halt te maken en 
u van deze dingen te bekeren.” *Vertaling waarschijnlijk van Miskotte zelf. De Latijnse titel van Barths betoog 



157 

zijn” (Matth. 23: 8v.). Heersen, krijg voeren, overwinnen, vrede sluiten, gezag uitoefenen, 

beslissingen nemen, nieuwe wegen wijzen, dat alles kan in de kerk alleen de zaak van het 

Woord van God zelf zijn dat, doordat het vlees werd, allen die aan hem geloven tot éénheid 

met Zichzelf heeft verkoren, geroepen en aangenomen, van de Gekruisigde en Opgestane 

die hen met God verzoend en hun nieuwe leven in Zichzélf aan het licht gebracht heeft. Hoe 

en van waar zou aan hen die niet eens een zelfstandig bestaan naast Hem hebben een 

zelfstandige heerschappij of ook slechts een nevenheerschappij, de positie van een 

onderkoning toekomen? In welke zin zouden de leden nu óók nog regeren naast het Hoofd – 

de aardse leden naast het hemelse Hoofd? Nee, hier kan alleen een volstrekte 

alleenheerschappij gelden. 

Alleen over de wijze waarop deze uitgeoefend wordt moeten wij ons nader verstaan. De 

zaak is toch deze dat deze heerschappij nu inderdaad niet meer dezelfde is als vóór de 

hemelvaart en nog niet dezelfde als na Zijn wederkomst. De kerk is immers het Rijk van 

Christus in de tijd tussen de tijden, ja men kan zelfs zeggen: juist doordat Christus de kerk 

sticht, sticht Hij als betoning van het goddelijke geduld deze tussentijd.484 Men kan zeggen: 

deze tijd is de ruimte welke ons gegeven werd tot boete, ommekeer, geloof, maar evengoed: 

de kerk zelf is deze ruimte. Aan de kerk in dit haar tussentijdse wezen mogen wij denken bij 

die “voorhoven”, waarvan in de Schrift gesproken wordt en waarin één dag beter is dan 

duizend andere dagen485 (Ps. 84: 11).  

Hier komt nu als een gewichtig element naar voren dat de stichting van de kerk concreet 

bestaat in de stichting van het nieuwtestamentische apostolaat en in de legitimering en 

bindend-verklaring van de oudtestamentische profetie.486 Men kan het ook zo zeggen: de 

Heilige Geest, door wiens uitgieting de kerk geschapen werd, was in concreto de “geest van 

de eerste getuigen” en wij kunnen op geen enkele grond de bewering handhaven dat dit 

sindsdien anders geworden zou zijn, dat dus bijvoorbeeld, zoals Schleiermacher meende, de 

geest-van-de-eerste-getuigen zich in een christelijke “Allgemeingeist” heeft veranderd en 

omgezet.487 Onder dit voorwendsel is steeds weer dit gebeurd dat de christelijke mens, 

onder luide lofzegging en prijs en dank aan Jezus Christus en Zijn genade, zichzélf tot koning 

van de kerk heeft gezalfd. Waar hij dit niet doet, waar hij Jezus Christus waarlijk Héér wil 

laten zijn in Zijn kerk, daar laat hij factisch en praktisch de profetisch-apostolische Schrift 

meester van het terrein en erkent als leider op alle wegen, het mogen oude paden of nieuwe 

banen zijn – dit getuigenis van de “eerste” getuigen.488 De Christus die in de kerk en dus in 

de tijd tussen hemelvaart en wederkomst de alleenheerschappij heeft, is toch zeker de 

 
(‘Hoelang nog?’) is ontleend aan de herhaalde retorische verzuchting in de eerste redevoering In Catilinam van 
Marcus Tullius Cicero (64 v.o.j.). 
484 Vgl. Voordracht XI, 122v. 
485 SV: “want één dag in uw voorhoven is beter dan duizend elders” (ongetwijfeld minder juist en vol heimelijk 
puritanisme). 
486 Vgl. Prolegomena, 240vv. [GA II/1982, 321-333], over de identiteit, de unitas (en niet slechts de similitudo) 
van Oude en Nieuwe Testament. 
487 Vgl. Schleiermacher, Glaubenslehre, (1821/22) §123, §145, §157-163. *Helderder zou een verwijzing zijn 
naar de 2e druk van 1831, en daarin dan inderdaad §123: “Der Heilige Geist ist die Vereinigung des göttlichen 
Wesens mit der menschlichen Natur in der Form des das Gesamtleben der Gläubigen beseelenden 
Gemeingeistes“. De verwijzingen naar de 1e druk met de daar genoemde paragrafen leveren weinig 
verheldering op. M had in zijn bibliotheek de 2e druk. [391] 
488 *Het tweede deel van deze zin staat niet in Credo. 



158 

Christus, het Wóórd bij deze concrete gestalte die Hij heeft aangenomen.489 Hij regeert, 

maar Hij regeert in de concrete gestalte van het getuigenis aangaande Hem dat in de Heilige 

 
489 Calvijn: “Christus evangelio suo vestitus”. Institutio III 24, 4, 5. Hij ziet met het “testimonium” – “majestas”! 
verbonden, Comm. op 2 Tim. 3: 16. Dit is het enige wat te antwoorden is op de ‘Duits-christelijke’ vraag: waar 
dan deze ‘abstracte’ Christus te vinden is. Deze indirecte identiteit van Christus en de Schrift moet men als 
achtergrond zien van Barths polemiek tegen de ‘Duitse christenen’. Wij vertalen hier een gedeelte uit het 1e 
Heft van de serie Theologische Existenz heute! [GA III/2013, (271-363), de gedeelten zijn te vinden op 21-25, 
26-27 resp. 320-327, 330-335] [Wildi nr. 265] 
“De bedenkelijke eer de Duitse kerkhervorming van 1933 en ook de bisschopsvraag aan het rollen gebracht te 
hebben komt toe aan de zogenaamde ‘geloofsbeweging der Duitse christenen’. […] Volgens de richtlijnen der 
‘Duitse christenen’ in de beide officiële verklaringen van de 5e en van de 16e mei 1933 moet de kerk […] zich 
openbaren als kerk van het Duitse volk, ‘door mede te helpen dat dit volk zijn God-gegeven roeping vervullen 
kan, gelijk dit ook het laatste oogmerk van het tegenwoordige staatsbestuur is.’ Wat de ‘Duitse christenen’ in 
het bijzonder kenmerkt is dit: […] dat de erkenning van het gezag der nieuwe, nationaalsocialistische regering 
voor hen niet slechts een zaak is van burgerplicht of van politieke overtuiging, maar een zaak des geloofs, 
waarom zij dan ook een kerk eisen die als geheel daarin met hen medegaat. In de toekomst […] moet de kerk 
bestaan uit christenen van arisch ras. De rijksbisschop als geestelijk leidsman moet op voorstel van en uit de 
rijen van deze richting gekozen worden. In het vervolg zullen bij kerkelijke verkiezingen de leden der kerk die, 
zij het in het derde lid, van joodse voorouders afstammen, geen stemrecht hebben. De bisschop moet een man 
zijn die het bijzondere vertrouwen van de rijkskanselier heeft. De kerk moet ons de wapenen leveren voor de 
strijd tegen alle ‘onchristelijke en verderfelijke stromingen.’ De opleiding der predikanten moet gewijzigd 
worden, en wel aldus, dat zij dichter bij het leven staan en meer met de gemeente verbonden zijn dan tot nu 
toe het geval is. Wat ik (zegt Barth) over dit alles te zeggen heb, is zeer eenvoudig: ik zeg radicaal ‘nee!’ tegen 
de geest en tegen de letter dezer leer. Ik ben overtuigd dat deze leer in de kerken der Reformatie geen recht 
heeft, omdat zij er niet thuis hoort. Ik meen dat het einde der protestantse kerk gekomen zou zijn, indien deze 
leer, zoals de ‘Duitse christenen’ wensen, in haar tot de alleen heersende zou worden. Ik meen dat de kerk der 
Reformatie liever tot een heel klein kuddeke moet worden en in de catacomben moet gaan, dan dat zij met 
deze leer ook slechts voor het minste vrede zou sluiten. Ik houd degenen die zich bij deze leer aangesloten 
hebben óf voor verleiders óf voor verleiden en kan de kerk Gods in deze ‘geloofsbeweging’ alleen herkennen 
zoals ik haar ook in de pauselijke kerk kan herkennen. […] Dit alles o.a. op de volgende gronden: 
1. Niet daarvoor heeft de kerk ‘alles te doen’ dat het Duitse volk ‘óók weder de weg tot de kerk terugvinde’, 
maar daarvoor dat het volk in de kerk het gebod en de belofte van het vrije en zuivere Woord Gods vinde. 
2. Het Duitse volk ontvangt zijn roeping door en tot Christus door het, naar de Heilige Schrift te verkondigen, 
Godswoord. Deze verkondiging is de taak der kerk. Het is niet de taak der kerk het Duitse volk tot kennis en 
vervulling van een andere roeping te brengen, die naast de roeping Christi zou staan. 
3. De kerk heeft niet de mensen te dienen en dus heeft de kerk ook niet het Duitse volk te dienen. De Duitse, 
evangelische kerk is de kerk van het Duitse, evangelische volk. Zij dient echter alleen het Woord Gods. Het is 
Gods wil en werk, indien zij door het Woord de mensen en dus ook het Duitse volk van dienst is. 
4. De kerk gelooft dat de staat een goddelijke inzetting is, als vertegenwoordiger en drager van de publieke 
rechtsorde in het volk. Maar zij gelooft niet aan een bepaalde, en dus ook niet aan de Duitse staatsvorm en zij 
kan met geen enkele politieke werkelijkheid, dus ook niet met de nationaalsocialistische verbonden zijn. Zij 
verkondigt het Evangelie in alle rijken dezer wereld. Zij verkondigt het ook in het ‘Derde Rijk’, maar niet onder 
het ‘Derde Rijk’ en ook niet in zijn geest. 
5. De belijdenis der kerk moet, wanneer het nodig is haar uit te bouwen, uitgebouwd worden naar de maatstaf 
der Heilige Schrift en in géén geval naar de maatstaf van de posities en negaties ener politieke 
wereldbeschouwing, die tijdelijk opgeld doet. De kerk heeft niet tot taak ‘ons’ of welke andere groep ook 
‘wapenen te leveren’. 
6. De gemeenschap der kerkleden wordt niet door het bloed en niet door het ras, maar door de Heilige Geest 
en door de Heilige Doop bepaald. Wanneer de Duitse, evangelische kerk de joden-christenen zou uitsluiten of 
als tweederangs-christenen zou behandelen, dan zou ze opgehouden hebben een christelijke kerk te zijn. […]  
Ernstiger echter dan de theologische dwaasheden van de ‘Duitse christenen’ is het feit van de verbluffende 
weerloosheid, waarmee predikanten en gemeenteleden, professoren en studenten,… liberalen en positieven 
en piëtisten, luthersen en gereformeerden bij troepen voor de storm dezer beweging bezweken zijn – allen met 
elkander bezweken voor een zaak die het stempel harer verkeerdheid zo duidelijk aan het voorhoofd draagt 
dat in een gezonde kerk een aannemeling had moeten bemerken dat men noch met de Heidelbergse noch met 



159 

Schrift is neergelegd. En nu verstaan wij de nadere bepaling van het begrip “ruimte”: de kerk 

is de ruimte die door het bijbelse getuigenis begrensd is, de ruimte waarin Christus 

verkondigd en vernomen wordt, naar de maat en naar de maatstaf van dit getuigenis, de 

ruimte waarin ook aan de regeringsmaatregelen van dit woord recht en macht, heerschappij 

en zege niet alleen toekomt, maar werkelijk toegebracht wordt. Het rooms-katholieke 

traditiebeginsel, maar ook de nieuw-protestantse leer van de openbaringen-van-God-in-de-

geschiedenis betekenen een inbreuk op het recht van het Woord, een ongeoorloofde 

verkorting van het koninklijke ambt van Christus.490 Men kan deze dwalingen alleen verstaan 

als men inziet dat zij daardoor veroorzaakt zijn dat men de tijd van de kerk niet heeft 

onderkend als tussentijd en juist daarom als een concreet begrensde tijd491 en dus als de tijd 

die onder de orde staat van de Schrift, gebonden aan de regel: “wie ú hoort, die hoort Mij” 

(Luk. 10: 16). 

 

3 

Wij hebben na de aanduiding van dit fundamentele stuk in de leer aangaande de kerk het 

uitzicht vrij op de tweede wijze waarop de heiligheid en de katholiciteit van de kerk moet 

blijken, namelijk daarin dat haar opdracht en haar leven niet tweeërlei, maar wezenséén zijn. 

De kerk is niet de stichting en de bijzondere ruimte voor de regering van Jezus Christus en 

daarnaast misschien ook nog “gemeenschap-van-de-heiligen”, maar doordat zij het eerste is, 

is zij ook per se het tweede, en waar zij alzo geen gemeenschap van de heiligen is, daar is zij 

ook zeker niet deze door Christus geregeerde vergadering, ruimte en gemeente. De kerk 

heeft niet eerst een opdracht uit te voeren, om dan daarna en daarnaast ook nog haar eigen 

 
de lutherse catechismus in de hand ook maar één uur zou kunnen meedoen. En och, hoe hebben ook degenen, 
die niet meegingen, toch deze verkeerde zaak zo verschrikkelijk ernstig genomen en wat zijn ze bang geweest 
om toch vooral de louterheid en de geestdrift van velen harer leiders en aanhangers niet te miskennen 
(hetgeen ook wij niet zouden willen doen), wat hebben ze zich beijverd vooral de nadruk daarop te leggen, dat 
ook zij zich verheugden over het ‘leven’, dat er plotseling in de kerk gekomen zou zijn – kortom om maar vooral 
te bewijzen, dat zij geen enghartigen waren, maar integendeel openstonden voor al het ‘nieuwe’, ‘echte’, dat 
zij daarin meenden te vinden. Waar was de eenvoudige maar beslissende vraag naar de christelijke waarheid, 
toen dit alles mogelijk bleek? Of mag deze vraag in de huidige kerk niet meer gesteld worden? Is zij geheel 
ondergegaan in jubel over ‘ontwaking’, ‘werkelijkheid’, ‘leven’, ‘macht-der-historie’, en hoe deze woorden, die 
bedoelen alle christelijke kritiek te verstikken, verder mogen luiden? Is men een stijve kerkendienaar of 
studeerkamergeleerde, als men de vrijheid neemt, in deze zaak ook de laatste trommelslag nog op geen 
stukken na voor een argument te houden?” 
Anton van Duinkerken zal zich wel vergissen als hij (in De Gemeenschap, december 1934) naar aanleiding van 
Barths polemiek en humor meent: “Hij maakte ons de wijselijk-hooghartige glimlach begrijpelijk, die op de 
ouderdomsportretten van Erasmus om diens lippen krult.” 
*De brochure Theologische Existenz heute!, de eerste uit de gelijknamige reeks, was ook de eerste tekst van 
Barth die in het Nederlands vertaald werd, en wel door Rob Limburg onder de enigszins merkwaardige titel 
Bezinning. Den Haag: Daamen 1934. Kennelijk kende M deze vertaling nog niet, want hij gebruikt haar hier niet. 
490 Vgl. de vragen aan het katholicisme over het vicariaat, geformuleerd op 100v. van KD I: “Eine persönliche 
Herrschaft müszte sein eine freie Herrschaft. Eine persönliche Gegenwart müszte eine solche sein, neben der 
es auch die Möglichkeit von Abwesenheit gibt... Eben diese Einschränkung ist aber durch die Lehre der 
historischen Sukzession, vom character indelebilis und von der Möglichkeit irreformabelen Definitionen 
ausgeschlossen.” *De tekst van Credo heeft hier korter: ‘unerlaubte Einbrüche in das königliche Amt Christi’.  
491 Het is juist dit wat door de katholieke leer ontkend wordt. Hier ligt het geheimenis van het katholieke 
levensgevoel, dat daarom voor een door de Schrift gevoed denken – noch bij de psalmisten, noch bij de 
profeten, noch bij Paulus, noch (minst van al) in de Apocalyps is ook maar de schemer van een prototype 
hiervan te bespeuren – zo oneindig vreemd is. 



160 

“kerkelijke leven” te hebben, maar haar opdracht is op een onmiddellijke wijze ook haar 

léven. 

Wij hebben ook dit vanuit de christologie te verstaan. Met de heerschappij van het eeuwige 

Woord over de alleen in Hem bestaande en dus tegenover Hem onzelfstandige menselijke 

natuur, komt hier in de leer van de kerk de soevereine hoogheid van de goddelijke opdracht 

overeen, haar overwicht over het door haar tot in de uiterste hoeken bepaalde menselijke 

leven van de kerk. 

Wordt deze overeenstemming werkelijkheid, dat is: bevindt de kerk zich waarlijk in deze 

staat van de onderordening van de leden van één lichaam onder het Hoofd, dan is haar 

existentie zelf een gevangen-name door de opdracht van Christus en dus een gebondenheid 

aan de uitvoering van deze opdracht. Deze opdracht bestaat, volgens de uitdrukkelijke 

verklaring in Matth. 28: 18v., en volgens hetgeen wij over de feitelijke praktijk van de 

apostelen uit het Nieuwe Testament kunnen afleiden, in de dienst-van-de-getuigen, door 

middel van de prediking van het Evangelie en door middel van de uitdeling van de 

sacramenten. 

Welnu, dat blijft de opdracht van de kerk van alle tijden, deze opdracht is ident met haar 

leven. Geen derde behoort naast prediking en sacrament, die trouwens in wezen een en 

hetzelfde zijn: het ‘ministerium verbi divini’.492 In dit verband hebben wij het woord over de 

“sleutelen des hemelrijks" (Matth. 16: 19) recht te verstaan. Het kan niet begrepen worden, 

wanneer men er een verruiming van het ambt en de opdracht van de kerk in ziet, maar het is 

een omschrijving van het enige dat gelden kan: van het ministerium verbi divini aldus dat het 

gezag en de uitwerking daarvan worden vastgesteld, zodat dit woord van de “sleutelen” 

niets meer, maar ook niets minder inhoudt dan het woord: “wie u hoort, die hoort Mij en 

wie u verwerpt, die verwerpt Mij”.493 

Doordat de kerk deze opdracht aanvaardt en uitvoert, is zij communio sanctorum, 

congregatio fidelium, gemeenschap van de heiligen, vergadering van de gelovigen – afgezien 

daarvan is zij dit niet. De ‘gemeenschap’, de ‘vergadering’ is niet een substantie die in 

zichzelf rust, al of niet werkzaam, haar eigen leven levend, naar buiten zich openbarend zus 

of zo, al naar de nood van de tijd het schijnt te vragen.494 Noch zielszorg, noch sociale arbeid, 

noch het werk van de barmhartigheid, noch ook de mede-arbeid aan de taak van de cultuur 

of de politiek kunnen tegenover deze éne opdracht op een zelfstandige plaats en 

 
492 “Bediening van het goddelijke woord” is: Dienst am Wort. Wanneer dat in de gereformeerde kerken 
werkelijk verstaan was, zou de zgn. “liturgische beweging” overbodig zijn geweest. Inderdaad is een 
preekdienst geen volledig ‘ministerium verbi’. Calvijn heeft erop gestaan dat in iedere samenkomst van de 
gemeente het H. Avondmaal zou gevierd worden, hij heeft dat niet dan na de krachtigste pogingen tot bereiken 
en na heftige strijd opgegeven. Volgens Barth kan men echter ook hierbij niet blijven staan. Iedere dienst 
behoort, om volledig ministerium verbi te zijn, te beginnen met het sacrament van de H. Doop en te eindigen 
met het H. Avondmaal. Alleen tussen deze beide polen gesteld komt de prediking tot haar recht. Elke rechte 
prediking beschrijft deze baan, deze gang van Doop naar Avondmaal, ook wanneer de tekenen er niet zijn. 
Maar het is goed wanneer de regeling van de diensten zo is dat zoveel mogelijk diensten met deze drieledige 
ordening kunnen plaatsvinden. *Voor Calvijns ijveren voor een zo frequent mogelijke avondmaalsviering zie de 
‘Artikelen aangaande de organisatie van de kerk en de eredienst, door de dienaren des Woords voorgelegd aan 
de raad’ (1537), in De handzame Calvijn, (47-65) 57: eenmaal per maand afwisselend op de drie preekplaatsen 
– voorstel afgewezen (voor de eerste, niet voor de enige maal). 
493 *Deze bijzin staat niet in Credo. 
494 *Deze zin staat niet in Credo. 



161 

waardigheid aanspraak maken.495 Zij zijn noodzakelijk en gewettigd precies in zover zij zich 

laten begrijpen als bijzondere vormen van de uitvoering van de éne opdracht. Christelijke 

partijen? Christelijke kranten? Christelijke filosofie? Christelijke universiteiten? Men zal zich 

toch steeds opnieuw met diepe ernst moeten afvragen of zulke ondernemingen in de 

bovenbedoelde zin waarlijk noodzakelijk en waarlijk gewettigd zijn.496 Niet uit resignatie is 

hier terughouding geboden, niet dus omdat de kerk tevreden kan en mag zijn met een 

bestaan in het hoekje van de private vroomheid. Wel echter uit respect voor het bevel 

waarmee de kerk staat en valt, voor de opdracht die zij niet eigenmachtig heeft te 

verbeteren en te overtreffen. Terughouding is hier geboden, vanuit het vertrouwen op de 

goedheid en zakelijkheid van dit bevel, vanuit de geloofskennis dat het overeenkomt met de 

ware behoeften van de werkelijkheid en past bij de zuivere doelstelling van de kerk in deze 

tussentijd, vanuit de verwachting dat met de zuivere verkondiging en de rechte uitrichting 

van de sacramenten méér gedaan wordt en iets béters – ook en juist tot oplossing van de 

brandende levensvragen van het ogenblik – dan met de best-bedoelde voorlichtings- en 

hulp- en strijdmaatregelen, waarbij wij dit kleine maar machtige gebied van het ‘ministerium 

verbi divini’ tactisch, voor kortere of langere tijd zouden verlaten.  

Dit gebied is ons door de hemelvaart en door de doop aan deze zijde, door het avondmaal 

en de wederkomst aan gindse zijde zeer nauwkeurig afgetekend. Want het Woord bestrijkt 

wel alle terreinen van het leven497, maar vanuit de begrenzing door de hemelvaart gesteld: 

dat wij in het rijk-van-de-genade verkeren en niet in het rijk van de schepping, noch ook in 

het rijk van de voleinding, vanuit de wetenschap, dat wij God de Schepper en God de 

Voleinder van alle dingen niet anders hebben dan als God de Verzoener, dat wij ook de 

Schepper alleen kennen vanuit onze staat van begenadigde zondaren.498 De doop is een 

 
495 Vgl. bijv. J.L. Snethlage, Kerk, Cultuur, Arbeid ([Amsterdam: Paris] 1923) [7820], W.A. Visser ’t Hooft, The 
Background of the social Gospel in America (1928). Vgl. de gronden waarop zelfs Newman de Jezuïetenorde 
prijst, Historical Sketches II, [London: Longmans, Green & Co 1906] 369v. Wie het in de tekst gezegde niet ten 
volle erkent, zal steeds op een half-empirische, half-romantische wijze over de kerk spreken. Vgl. bijv. Otto 
Dibelius, Das Jahrhundert der Kirche [Berlin: Furche 1927], die dan ook o.a. tot de uitspraak komt dat “die 
soziologische Struktur der Kirche nicht etwas ausschlieszlich Christliches” is (85). Wat in de mond van Barth 
niets zou betekenen, maar hier bij Dibelius een prijsopgave van de ‘enigheid’ is. – “Calvin ist eben so wenig der 
Vater des ‘calvinistischen’ Aktivismus, wie Luther der Vater der religiösen Innerlichkeit ist” (De Quervain, 
Gesetz und Freiheit, [Stuttgart: Fromanns 1930] 229). [4748] *“prijsopgave” moet waarschijnlijk “prijsgave” 
zijn. 
496 Vgl. Römerbrief, 351v. over Rom. 9: 32 [GA II/2010, 498]. “Weil dieses Jagen nicht aus dem Glauben, 
sondern aus den Werken kommt”, verder 386vv. [541vv.] Dit alles hangt samen mét en versterkt opnieuw “die 
Predigtmüdigkeit”. Met fijne smaak en humor heeft Barth indertijd [grotendeels in een excurs in KD I/1, 64] een 
bloemlezing samengesteld van uitlatingen daarover. Wij geven hier aan enkele een plaats: het orgel is reeds 
lang verheven tot een “tweede kansel” [term van Julius Smend (†1930), geciteerd naar Herbert Birtner, ‘Die 
Probleme der Orgelbewegung’, 1932]; men heeft uitgevonden een “sacrament van het zwijgen” [deze term in 
GA III/1990, 81, ‘Not und Verheiszung der christlichen Verkündigung’ (1922), term die opgang maakte onder de 
‘Freunde der Christlichen Welt’]. “De prediking, op de persoon van de prediker gesteld!, bevredigt niet” 
(allicht!) [Otto Dibelius, in Das Jahrhundert der Kirche, 51928]. “De concurrentie met andere ‘geistige 
Darbietungen’ is te groot geworden”. “Al meer predikanten hebben tegenwoordig geen tijd genoeg om hun 
preken uit te werken”. “De meeste stervelingen (en daaronder de dichter en de ‘religieuze redenaar’) kunnen 
niet op commando in geestdrift komen”. “Misschien zou Jezus het prediken op den duur steeds minder 
bevredigd hebben, als hij in plaats van een jaar tientallen van jaren dit werk had moeten doen”! [H. Bär, 
‘Weniger Predigt?’, Gießen: Töpelmann 1930]. 
497 Vgl. Voordracht VI: ‘Dominus noster’ heeft ook een politieke zin, 68vv. 
498 Vgl. Voordracht XI, §3, 125v. 



162 

begraven-wórden met Christus om op te staan in een nieuw leven, dat echter met Christus 

verborgen is in God, en bij het avondmaal wordt de dóód van de Heer verkondigd, totdat Hij 

komt. Zo dan, tussen hemelvaart en wederkomst, tussen doop en avondmaal is de bediening 

van het Woord het eigenlijke gebied van de kerk. Het is een gebied dat aan vragen en 

opgaven, aan raadselen en arbeid juist rijk genoeg is.499 In de zelfbeperking op dit haar 

toegewezen gebied zal zich de kerk waarlijk een meester500 tonen of zij zal in geen enkel 

opzicht een meester blijken te zijn. 

Nu behoort echter ook het positieve te worden uitgesproken: dat de kerk in haar leven 

waarlijk zich haar opdracht mag laten getroosten, om daarin… getroost te worden, zodat zij 

ook zelf daardoor zich mag laten leiden en vormen. De dingen die hier moeten bedacht 

worden kan ik helaas slechts even aanstippen: een kerk die van en in haar opdracht leeft zal 

zich vanzelf onder de rechte tucht en in de rechte orde gebracht zien. Deze orde zal dan 

echter geen willekeurig bedachte zijn, maar veeleer die orde die de uitvoering van haar 

opdracht met zich brengt. 

Deze orde ontneemt aan het kerkelijke ambt zijn waardij en waardigheid niet door het te 

verstaan als de vorm waarin de ganse gemeente haar heilige dienst verricht. En zij komt de 

onmiddellijke verhouding van de leden tot hun Heer niet te na wanneer sommigen uit haar 

midden erkend worden als uitgezonderd tot uitoefening van deze dienst.501  

De hier bedoelde orde zal noodwendig de begeerte tot uitdrukking brengen om de eenheid 

van de kerk van Christus te eerbiedigen, te zoeken en te vinden, en zal daarom zich 

openstellen voor de inzichten en ervaringen, voor de raad en de bijstand van andere kerken, 

die zich onder dezelfde opdracht buigen. Zij zal zich ook moeite geven met deze andere 

kerken te komen tot een gemeenschappelijk spreken en tot een handelen met vereende 

krachten.502 

 
499 *De passage vanaf “Want het woord verstrijkt…” staat niet in Credo. 
500 Toespeling op Goethes woord: “In der Beschränkung zeigt sich der Meister”. [uit het sonnet ‘Natur und 
Kunst’ (1800)] Vgl. Prolegomena, 419 [GA II/1982, 539v.], “wanneer daarover in de 18e eeuw nog onklaarheid 
kon heersen, dan is het toch intussen volkomen duidelijk geworden dat de wereld is weggegeven, dat de 
doelstelling van de volksvoorlichting, de verhoging van het morele peil, de zorg voor de vaderlandsliefde en de 
ijver voor de kunst helemaal niet op ons theologen wachten, maar door anderen sinds lang veel beter vervuld 
worden als wij het zouden kunnen, ook wanneer wij met een beter geweten dan inderdaad het geval is, op 
deze andere reeds bezette gebieden van menselijke arbeid dilettantisch ons konden begeven. Wij zijn door de 
wereld reeds lang doorzien en afgewezen, nog vóór wij, onze eigen zaak en plicht vergetend, op deze vreemde 
akkers opgedoken zijn. Noodwendig en zinrijk voor God en voor de wereld zou ons werk eerst dan weer 
worden wanneer het zijn eigen oorspronkelijke en wettige ‘Beziehung’ had weergevonden, als het onder zijn 
eigen norm stond en uit zijn eigen wortel opgroeide. Deze zijn eigen ‘Beziehung’, norm en wortel heeft ons 
werk, de bediening des Woords, echter alleen in zijn indirecte identiteit met het Woord Gods zelf.” 
501 Het vraagstuk van de ambten is nog weinig in Barths gezichtsveld gekomen. Men kan ook niet zeggen dat de 
principiële fundering van het ambt op enkele plaatsen in Das Wort Gottes und die Theologie, 166 [GA III/1990,    
‘Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie’, (144-175) 160] [Wildi nr. 128], en Prolegomena, 67v., 386v. [GA 
II/1982, 91v., 503vv.] bevredigend is. Vgl. voor wat hier te vragen overblijft bijv. G. Holstein, Die Grundlagen 
des evangelischen Kirchenrechts, [Tübingen: Mohr 1928] 210, Ch. Schüle, Die Grundlagen des reformierten 
Kirchenrechts, [Basel: Verlag der Reformierten Schweitzer Zeitung 1926] 14vv., H. Bouwman, Gereformeerd 
Kerkrecht, [Kampen: Kok] 1928, 125vv. [945] 
502 Vgl. N. Söderblom, Einigung der Christenheit, [Halle: Müller] 1925, F. Heiler, Evangelische Katholizität 
[München: Reinhardt] 1926, Ch. Journet (RK), l’Union des églises, [Paris: Grasset] 1927, Max. Pribilla (RK), Um 
Kirchliche Einheit, Stockholm, Lausanne, Rom ([Freiburg i.B.: Herder] 1929), W.J. Aalders, Kerk en Kerken, [Zeist: 
Ruys] 1930, N. Söderblom, ‘Randbemerkungen zu Lausanne’, Zeitschrift für systematische Theologie, 6e jg. 
1926, 536vv., oecumenisch nummer van Onder eigen Vaandel, oktober 1931, W.A. Visser ‘t Hooft, ‘Het thema 



163 

De zo geordende kerk zal tegenover de wereld en de dwaling in haar eigen rijen noodzakelijk 

een belijdende kerk zijn, mét de vaderen-in-het-geloof belijdend, maar juist omdat zij het 

met hén doet, ook zélf, ook van zich uit en te midden van het héden belijdend, dat is: in 

gehoorzaamheid aan haar Heer en dus in gehoorzaamheid jegens de Schrift klaar en zuiver, 

consequent en zonder vrees antwoordend op de haar in het telkens wisselende heden 

voorgelegde vragen.503  

De zo geordende kerk zal met innerlijke noodzakelijkheid zendings-kerk zijn, dat is: zij zal 

haar bestaan niet leiden ten bate van de ‘christenen’, zodat zij als het ware omwille van 

haarzelf zou leven, maar zij zal, terwijl en dóórdat zij haar bestaan leidt voor de ‘christenen’, 

tegelijk ten bate van de ‘heidenen’ haar leven hebben en haar opdracht vervullen. Zij zal ter 

wille van de in Christus met God verzoende wereld leven en werken, bidden en strijden: hoe 

zou ze in haar opdracht léven, indien zij zich daartoe niet gewoonweg en letterlijk 

gedwongen zag?504 

Wat betekent de leuze van een ‘levende’ kerk?505 Men wachte zich voor alle willekeurige 

voorstellingen en begrippen. Willekeurig moet alles heten wat uit de eenheid-van-leven-en-

 
der oecumenische beweging’, in de bundel De openbaring der verborgenheid 1934, 161vv. Misschien heeft [I. 
von] Döllinger met hetgeen hij in zijn boek Kirche und Kirchen [München: Cotta] 1861 over ‘Evangelische 
Alliantie’ zegt, ook ons te waarschuwen tegen een “undogmatische aber symbolfreudige” hernieuwing van de 
eenheidsbeweging. De roomse kerk, aldus Barth, is een valse kerk. Maar toch ook zó een deel van de Una 
Sancta, niet alleen in die zin dat ook in haar midden gelovigen zijn, maar wel degelijk ook als kerk, als instituut, 
omdat en in zoverre het Woord Gods daar nog gezag heeft en, zij het (naar ons oordeel en 
waarschijnlijkheidsrekening) in gebrokenheid, ook daar zijn werk volbrengt. *Zie ook in de ‘Vragen’ (bijlage) §8 
over de pluriformiteit van de kerk. 
503 Vgl. over de opdracht dat de kerk in haar verkondiging ook “das Gebot der Stunde” spreke, Prolegomena, 
383 [GA II/1982, 499]. Vgl. ‘Die Kirche und die Kultur’, Zwischen den Zeiten IV, vooral 375v. [GA III/1994, 25-29]. 
Dit alles heeft echter zijn betrekkelijke geldigheid niet dan wanneer het om zo te zeggen onder de tucht van het 
credo en van de theologische bezinning blijft. “Der Nachweis… dasz Blumhardt (sogar) in der übermütigen 
Freude, die Theologie los zu sein (in zijn zgn. derde periode), nicht zur höheren Freiheit gelangte, sondern frei 
von der Theologie in eine Ideologie verfiel, darf wohl von allen, die des harten Zwangers der Theologie 
lediggehen wollen, ernsthaft bedacht werden” (Georg Merz, Zwischen den Zeiten 1932, 548v.). 
504 Vgl. Barths antikritiek op de zendingskritiek van Paul Schütz (o.a. in diens Zwischen Nil und Kaukasus 
[München: Kaiser 1930] [4538]), Zwischen den Zeiten 1932, 205. [GA III/2013, 189vv.] 
505 Over de “levende kerk”, die men na de crisis van 1918 meende verkregen te hebben en waarvan de 
kerkleiding jaar in, jaar uit in het officiële jaarboek de lof zong, dat zij zich zo kranig hield tegen het “ongeloof” 
enz., laat Barth zich begin 1930 aldus uit: [GA III/1994, 528 -531: ‘Quousque tandem’] 
“En zo word ik dan grof en ik zeg: waar deze taal gebruikt wordt, daar is […] de eigenlijke, gevaarlijke 
samenzwering tegen het levende wezen der kerk. Gevaarlijker als het gevaarlijkste wat katholieken, joden, 
vrijdenkers volgens de sensatieberichten, waarmee gij telkens weer uw kerkvolk buiten adem tracht te 
brengen, tegen haar in het schild kunnen voeren. Gevaarlijker dan alles wat bijv. het Russische atheïsme tegen 
het ‘christendom’ ondernemen en volbrengen kan. Laten zulke aanvallen tegen de kerk uitrichten wat zij 
kunnen, er is één ding dat zij niet kunnen: zij kunnen aan de substantie, het levende wezen der kerk niet raken, 
laat staan dan dat zij het zouden kunnen verteren. Zij kan door deze stormende aanval honderdvoud meer 
vrucht gaan dragen. De substantie der kerk is de haar gegeven Belofte en het geloof aan deze Belofte. Wanneer 
zou de Belofte ooit groter, duidelijker en stralender geworden zijn, dan juist onder werkelijke aanvechting van 
buiten? Wanneer zou het geloof betere gelegenheid hebben zich als gelóóf te handhaven en zich opnieuw op 
te richten, dan juist onder zulke aanvechting? 
‘Wat zou een mens mij doen?’ [Ps. 56: 12] ‘Zo God vóór ons is, wie zal tegen ons zijn?’ [Rom. 8:31] Waarom 
wordt niet dit en dit alleen de christenen toegeroepen door de leiders van onze kerk, als zij werkelijk menen 
dat de kerk in deze tijden in gevaar is? Wat zij de kerk in werkelijkheid toeroepen, is de verloochening der 
belofte, de verloochening des geloofs, en dit betekent de vernietiging van het levende wezen der kerk, welke 
vernietiging alleen van binnenuit door de kerk zélf geschieden kan. 



164 

opdracht niét kan worden afgeleid. Een ‘levende’ kerk kan niets anders zijn dan een in haar 

geloof en dus in haar opdracht levende kerk. 

 

4 

De derde wijze waarop de kerk haar heiligheid en katholiciteit moet tonen en bevestigen 

bestaat hierin dat zij het zich laat welgevallen in de grens van haar bestaan tegelijk het doel 

van haar bestaan te erkennen. Ook hier mag geen ruimte gelaten worden voor abstracties. 

Grens en doel kunnen in de kerk niet uit elkaar gerukt worden – bijvoorbeeld aldus dat 

onder de grens haar aardse, menselijke onvolkomenheid wordt verstaan, onder haar doel 

echter haar ideële wezen en ideale toekomst.506 Deze gedachten kunnen niet aanvaard 

worden of het innerlijke verval van de kerk is reeds ingetreden. Wie zulke theorieën in zijn 

hoofd heeft weet niets meer van het geheimenis van de kerk. Alles hangt daaraan dat wij 

zien: de kerk heeft haar doel precies daar waar ook haar grens is. In deze zin heeft de 

bekende zegswijze gelijk: dat de kerk slechts bestaat om zichzelf overbodig te maken en 

zichzelf op te heffen. Men kan dit onder drie gezichtspunten trachten te verstaan  

a. Wij kennen de kerk alleen in de gestalte van een vergadering van mensen die zich 

uitwendig bij haar aansluiten. Men mag de voorwaarden van het uiterlijke belijden nog zo 

streng formuleren, daardoor zal niet komen vast te staan welke de belijders zijn van wie de 

 
Hoor toch, zij roepen u toe dat mensen ons daarom niets kunnen doen, omdat wij zelf klaar staan het nodige te 
doen om hen af te weren, en wel zó energiek, zó doelbewust, en zó succesvol als men maar denken kan. Zij 
roepen ons toe dat God daarom en op zulk een wijze vóór ons is, dat wij zélf (vertegenwoordigd door hen, de 
leiders!) zonder aarzelen voor onszélf zijn. Zij roepen ons toe dat het heilige ‘nochtans des geloofs’ zich 
getoond heeft in de godsdienstige gedachte, die wortelt in de [Duitse] volksziel. De stilzwijgende 
overeenkomst, dat het goed is in het heden zo te spreken en dit het volk kond te doen, noem ik de eigenlijke 
en gevaarlijke samenzwering tegen het levende wezen der kerk. Als dit voortdurend, onweersproken onder ons 
gezegd mag worden, als dit gehoord en geloofd behoort te worden, dan heeft de Kerk opgehouden te bestaan. 
De vervolging der Sovjets, of ook de nieuwe roomse vervolging, waarmee gij ons in uw bladen zo bij 
gelegenheid bang wilt maken, mag dan uitbreken. Aan deze vervolging zal dan het eigenlijke voorwerp 
ontbreken en de martelaren die er zeker zullen vallen, zullen in geen geval christenmartelaren zijn. Als het hun, 
die op dit ogenblik in het bezit zijn van de namen, de ambten en het hele apparaat, geoorloofd zal zijn deze 
kerk te vernederen tot een menselijk partij-instituut, dan is het hoog tijd al het volk te zeggen dat het uit is met 
de kerk, hoog tijd de mensen te zeggen dat zij bedrogen worden, als men van hen verlangt hier Gods kerk te 
zien, te eren, te vertrouwen en lief te hebben. 
De [protestantse] kerk is nu reeds door een donkere wolk van wantrouwen omringd. Wie niet blind is, moet 
het zien. Haar leiders echter zijn blind en zien het niet, verblijden zich n.b. in het vertrouwen, dat hun een 
hoopje kerkvolk schijnt te schenken, doordat het zich op zon- en feestdagen met een zeker geduld aan hun 
voeten zet – en zien niet dat dit alleen de kleine burgerij is, en zien niet dat ook zelfs in dit goedmoedige, 
kleinburgerlijke kerkelijke volk slechts een rest van vertrouwen zich voorlopig doet gelden, die ook nog 
verdwijnen kan en zeker verdwijnen zal, als de onwezenlijkheid van het ganse kerkelijke bedrijf eenmaal aan de 
dag zal komen. Deze is echter aan de dag gekomen, als deze taal, deze toon nog een tijdje ongestraft en 
ongestoord zo voortgaat. Voor dit opium zullen ook de kleine burgers, die nu nog de troost vormen van de 
dominees, op een goede dag bedanken. Maar ook als zij het nog niet zouden doen, en als dit drijven ongestraft 
nog honderd jaar zou kunnen doorgaan, dan zou het toch nog waar zijn dat deze kerk – de kerk die wettig door 
deze taal en deze toon vertegenwoordigd wordt – van God verlaten is en ieder die de kerk zover gebracht 
heeft, een verrader van haar wezen en haar roeping.” [Hierop volgt het boven, noot 483, geboden citaat]. 
Op Barths beide frontaanvallen: ‘Quousque tandem’ (Zwischen den Zeiten 1930, 1v.) en ‘Die Not der 
evangelischen Kirche’, Zwischen den Zeiten 1931, 98v.), heeft de officiële leiding van de kerk doorgaans 
geantwoord in de toon van dr. Wolff, die (volgens zijn medestanders) “in feiner Ironie” meende: “dasz wir das 
Evangelicum verkünden, das versteht sich, wie das Moralische von selbst.” 
506 Zo bijv. Richard Rothe en Ernst Troeltsch. 



165 

belijdenis een werkelijk, door God als werkelijk aangezien en aangenomen, geloofs-belijden 

is, men zal het langs deze weg met andere woorden toch nooit zover brengen dat men het 

corpus of de societas electorum kan omtuinen. De ware kerk in deze zin, dat is: het ware 

bestand van degenen die leden zijn van het lichaam van Christus, zal steeds God alleen 

bekend zijn. Dit bestand is de grens van de ons bekende, de zichtbare kerk. Maar deze grens 

is nu tegelijk haar doel. Deze grens, dit doel hebben wij op het oog als wij belijden: credo 

ecclesiam. 

Wij wenden daarmee onze blik niet af van de ons bekende, dus van de zichtbare kerk, naar 

een of andere civitas platonica. Want daartoe, namelijk om societas electorum507 te zijn, is 

juist de zichtbare kerk geroepen. 

In onbeperkt vertrouwen op de haar toekomende belofte mag zij, moet zij juist als zichtbare 

kerk het Evangelie verkondigen en horen. God is de Rechter ook en met name van de kerk, 

maar God in Jezus Christus en alzo die God die zondaren genadig is en die goddelozen 

rechtvaardigt. De kerk heeft – haar grens is haar doel! – deze Rechter tegemoet te zien en 

tegemoet te gaan in een ondoofbaar vertrouwen508 op de zegepraal van de genade. En met 

dit vertrouwen kan bezorgdheid over het einde noch een eigenmachtig vooruitgrijpen op het 

scheidende oordeel gepaard gaan.509 

b. Wij kennen de kerk alleen in hare gespletenheid, dat is: wij kennen haar op onmiddellijke 

en verantwoordelijke wijze alleen in de gestalte van de belijdeniskerk waarin wij gedoopt en 

opgevoed zijn. Er zijn andere kerken naast de gereformeerde kerk waarin wij de éne ware 

kerk van Jezus Christus moeten erkennen. Onder deze andere kerken zijn er, gelijk 

bijvoorbeeld de lutherse, in de andersoortige belijdenis waarvan wij nochtans ons geloof en 

alzo de éne kerk van Christus herkennen, gelijk men elkaar in een familie als nakomelingen 

van één voorvader wederkerig herkent en erkent.510 Er zijn echter ook andere kerken, als 

bijvoorbeeld de rooms-katholieke of, midden in de evangelische kerk zelf, de synagoge van 

het nieuw-protestantisme, in de belijdenis waarvan wij ons geloof en dus de éne ware kerk 

van Jezus Christus niet vermogen te herkennen, die wij met een bezwaard hart als valse kerk 

moeten verwerpen. En toch zouden wij, als we niets meer wisten te doen dan dit, zelf blijk 
 

507 Dat is: het lichaam of de vereniging van de uitverkorenen. 
508 *Credo: Zuversicht = vertrouwen. M vertaalt met het germanisme ‘toevoorzicht’. 
509 Voordracht XII, 139vv., XVI, 196v. 
510 De mogelijkheid en rechtmatigheid van een ‘Union’ tussen gereformeerde en lutherse kerken wordt in de 
laatste tijd door Barth met kracht bepleit (zie zijn jongste rede te München, kort verslag in de Nederlandse 
dagbladpers, ± 20 maart jl.). [Wellicht de voordracht ‘Die Möglichkeit einer Bekenntnis-Union’, gehouden op 11 
februari 1935 te Mönchengladbach, GA III/2017, 696-742. De tekst verscheen daarna (nog net voor de 
volledige censuur op teksten van Barth) in het blad Evangelische Theologie, door Ernst Wolf in München 
uitgegeven]. [Wildi nr. 322] Het kunstmatige van de ‘Union’ (o.a. In Nassau, Pruisen, Hessen) in het begin van 
de vorige eeuw (ofschoon onder de inspiratie van de herdenking van de Reformatie! in 1817 ontstaan), ligt 
hierin dat de grotere hetzij ‘verlichte’ hetzij piëtistische indifferentie tegenover de confessionele verschillen 
gepaard ging met een romantische animositeit tegen Rome. De unie strekte zich dan ook meest niet verder uit 
dan de organisatie en de gemeenschappelijke avondmaalsviering. In het heden is het veeleer zo dat 
gereformeerden en luthersen zich nuchter en zakelijk van hun verschillen bewust worden, maar ondanks dat 
de éénheid van de reformatorische boodschap herontdekt hebben en, waar te midden van het wassende 
religieuze heidendom in de kerk, de kérk zelf in kwestie is gesteld, door hun vereniging (waarvan de vorm in de 
nood van deze tijden wellicht op ongedachte wijze als vanzelfsprekend zich zal aanmelden), getuigenis willen 
geven van de éne Heer van de kerk. Vgl. Calvijn, Institutie IV, 1, 12; 8, 13. Opmerkelijk is ook de meer milde, 
althans meer gedempte toon van Calvijn in zijn polemiek met de pauselijke kerk. Zie de plaatsen aangehaald 
door Karl Holl, Gesammelte Aufsätze zur Kirchengeschichte III, [Tübingen: Mohr 1928] 275. [522] 



166 

geven niet in de kerk van Jezus Christus ons te bevinden. Want in deze kerk wordt, juist met 

het oog op deze grens van de kerk beleden: “één lichaam is het en één Geest, gelijkerwijs gij 

ook geroepen zijt tot één hoop uwer beroeping; één Heer, één geloof, één doop, één God en 

Vader van allen, die daar is boven allen en door allen en in u allen" (Ef. 4: 4v.). 

Wij weten maar al te goed en wij weten eigenlijk helemaal niet wat wij daarmee zeggen. Het 

is de trouw jegens dezelfde Heer die ons vasthoudt aan de gréns en die ons wijst op het dóel 

van de kerk. Het doel, de éne kerk van Jezus Christus, is precies daar waar wij nu de grens 

zien die wij omwille van het geloof, maar ook ter wille van de liefde en de hoop moeten zien 

en waaraan wij daarom niet kunnen voorbijzien en waarover wij niet mogen heenstappen. 

Aan deze grens, juist aan deze grens wordt het ons echter op de lippen gelegd: credo 

ecclesiam! Ik gelóóf een heilige, katholieke kerk.511  

c. Wij kennen de kerk alleen in haar onderscheidenheid van het Koninkrijk van God. De kerk 

wordt, gelijk wij gezien hebben, geconstitueerd daardoor dat het Rijk van God in de 

epifanie512  van Jezus Christus nabij, maar toch slechts nabij gekomen is, dat wij nog tijd 

hebben, tijd die (helaas! gelukkig!) geen eeuwigheid is. Het verschijnsel van de 

verborgenheid van het lichaam van Christus en het verschijnsel van de onenigheid van de 

éne kerk van Jezus Christus stellen ons dit als tastbaar voor ogen. Maar deze verschijnselen 

zouden niet eens nodig zijn om ons dit in herinnering te brengen. Immers: waarom eigenlijk 

enkel prediking en sacrament? Waarom alleen maar belijdenis en kerkorde? Waarom nog 

ambt en gemeente? Waarom alleen, hoogstens geloof en gehoorzaamheid? Waarom dit 

staan midden tussen herinnering en verwachting? Waarom enkel zoiets als een belijdende 

kerk? Waarom überhaupt nog altijd kerk en niet het Rijk van God? Waarom zou God niet 

alles in allen kunnen zijn en alles in alle dingen? Zie, de “heilige” dwepers en religieuze 

idealisten van alle tijden hebben op deze gesloten deur gehamerd en – díe kerk voorwaar 

zou met iets anders dan de Geest te rade zijn gegaan, die het niet mét hen zou willen doen 

en inderdaad met hen doet. Wee die kerk die zich daarbij zou kunnen neerleggen kerk te zijn 

en anders niet. Wij moeten met ons denken, maar ook met heel ons doen uitzien naar deze 

gréns van de kerk. Ook hier is de grens tegelijk het doel. Daarom moet de kerk bidden en 

smeken: Uw Koninkrijk kome! Zij moet dus kerk zijn, die steeds wachtend is en die toch zich 

reeds heen spoedt naar het Einde! Hier staat zij werkelijk vlak tegenover haar doel, haar 

vervulling en haar opheffing. 

Zij zal zich echter, in onderscheiding van de dwepers en idealisten, altijd weer ook het 

omgekeerde laten herinneren: namelijk dat haar doel tegelijk haar grens is. Wanneer het Rijk 

van God zal gekomen zijn, dan zal de kerk er niet meer wezen, maar zolang de kerk er is 

 
511 *Deze twee zinnen staan niet in Credo. 
512 Dit is ook op te merken bij Paul Schütz’ kritiek op Blumhardt in zijn Säkulare Religion [Tübingen: Mohr 1932] 
[568]. In dit overigens rijke en eerlijke boek treedt het eigensoortige gevaar van de lutherse diepgang en 
diepzinnigheid aan de dag. Het lutheranisme heeft meer en meer de concreet-messiaanse verwachting 
teruggebogen naar de mystieke innerlijkheid, waarin vooral het “gegevene”, hoe ook met reserves omgeven, 
een warm plaatsje is bereid, terwijl de verkondiging van de Komst van de Heer en van de tekenen van Zijn 
komst maar al te vaak met een kille achterdocht worden bejegend. Er is in het lutheranisme een beslist tekort 
aan profetisme. Daarom wordt Barth gedoodverfd als ‘marxist’. Vgl. een uitspraak van Przywara, Stimmen der 
Zeit, januari 1926: “Kirche, und darum ist sie in letztem Sinn ‘sichtbar’, ist positive Vollendung von Schöpfung, 
ist wachsendes Schöpfungsparadies”. Dit staat niet zover van Schütz af als het schijnt. Het is in minder tragische 
toonaard en met minder dialectisch voorbehoud dezelfde verwerping van het ‘hameren’ op de grens, op de 
gesloten deur van de toekomst. 



167 

moet het Rijk van God de gréns zijn die zij eerbiedigt.513 En zolang het Rijk van God haar 

grens is, mag en moet zij het dragen, om… – met alles wat daaraan vastzit – alleen-maar kerk 

te zijn. Het is altijd weer de overmoed van het religieuze of morele enthousiasme die willens 

of verblind deze grens zou willen negeren en ondersteboven lopen. Het geloof erkent 

deemoedig de grens van de kerk, omdat het aan haar komende opheffing gelooft. De hoop 

van de kerk is een levende en geweldige, maar ook een ingetoomde en behéérste hoop. 

Dit zijn in al-te-korte aanduidingen de grondwetten van de sancta ecclesia catholica, [de] 

communio sanctorum.  

 
513 De grens is het dóel: vandaar de onrust, het messianisme, het gespannen lezen van de “tekenen des tijds”. 
Anderzijds, het doel is de grens: vandaar de zakelijkheid, de trouw aan het ogenblik, het dragen van het 
“vernederd lichaam” (Fil. 3: 21). Maar onder het ene noch onder het andere gezichtspunt is een onmiddellijke 
verhouding tussen de kerk-in-haar-verwachting en de wereld-in-haar-ontwikkeling denkbaar. Een uiting als de 
volgende is naar beide zijden onmogelijk: “De kerk mag, o neen, niet eens de kleinste cultuurkracht zijn: maar 
zij moet de grootste cultuurmacht zijn.” En dan het redengevende: “Zij is de bruid van Christus, dat is van zulk 
een Bruidegom, die voor zichzelf, en voor zijn God, laat samenstromen al de glorie van de volkeren, en die een 
stad bouwt van de schoonste symmetrie: vandaar die kubus-vorm in het beeld van het nieuwe Jeruzalem” (K. 
Schilder). Het blijft bij hetgeen op 133v. van deze voordracht gezegd is: “deze tijd is in het kruis van Christus 
met al zijn verleden, tegenwoordige en toekomstige mogelijkheden als totaal afgesloten en principieel 
verleden geworden. In zijn verloop, in de ontwikkeling van de gebeurtenissen die wij wereldgeschiedenis 
noemen, heeft de kerk niéts te wachten. Zij rékent ook op niets, tenzij dan op de ‘tekenen des tijds’, d.i. op de 
kéntekenen van de toestand van zijn verledenheid, en alzo op de vóórtekenen van een van een bloot futurum 
zich onderscheidende echte toekomst.” *Het citaat van K. Schilder komt uit zijn bijdrage ‘Jezus Christus en het 
cultuurleven’ aan de bundel, samengesteld door N. Buffinga, Jezus Christus en het menschenleven. Culemborg: 
De Pauw 1932, 225-287, citaat op 280. 



168 

[XV] REMISSIONEM PECCATORUM: VERGEVING DER ZONDEN 

 

Wij kennen hopelijk allen de vragen 59-61514 van de Heidelbergse Catechismus, waarin de 

vraag, bij de terugblik over de verklaring van het gehele symbool opgeworpen: “wat baat het 

u nu, dat gij dit alles gelooft?” in aansluiting bij Calvijns catechismus beantwoord wordt met 

de ontwikkeling van de leer van de rechtvaardiging uit het geloof alleen, die inhoudt dat de 

mens in de rechte verhouding tot God gesteld wordt door het geloof aan de, hem uit genade 

geschonken en toegerekende, genoegdoening, gerechtigheid en heiligheid van Christus. 

Hebben wij in dit antwoord, dat zeker kenmerkend is voor de gehele Reformatie van de 16e 

eeuw, een ongeoorloofde verenging van de bijbelse boodschap te zien?515 De 

apostolische geloofsbelijdenis antwoordt – gelijk we vanmiddag zullen horen – met een zeer 

duidelijk: nee! Want precies op de plaats waar men in het verloop van haar zinnen bij een 

wending komt die ons dringt dezelfde vraag op te werpen: wat baat het nu de mens dat hij 

door de Heilige Geest tot geloven verwekt werd en zich een lid van de heilige katholieke kerk 

mag noemen, antwoordt ook zij: “vergeving van de zonden” of – om ook Luthers 

catechismus nog aan het woord te laten, die het verband aldus weergeeft – “in welke 

christenheid Hij mij en alle gelovigen dagelijks alle zonden rijkelijk vergeeft”.516 Het antwoord 

op de vraag wat de mens daaraan heeft dat hij de Heilige Geest ontvangt en dat hij in de 

kerk van God is, luidt alzo, zeer beslist en zeer “eenzijdig”: remissionem peccatorum. Alles 

wat hier nog verder genoemd zou kunnen worden moet toch blijkbaar volgens dit oude, 

wellicht oeroude document van het geloof van de kerk aan dat éne ondergeschikt geacht 

worden, vanuit dat éne verstaan worden. Wij kunnen dus rustig zeggen dat de Reformatie, in 

elk geval naar de maatstaf van het apostolicum geoordeeld, de bijbelse boodschap zeer 

zuiver heeft verstaan toen zij juist dit als de praktische scopus517 van de belijdenis heeft 

opgevat: dat wij door het geloof vergeving van de zonden ontvangen. 

 

1 

 
514 *Credo: ’59-64’ 
515 Dit is aan de Reformatie vaak genoeg verweten, zowel door het piëtisme als door het 
cultuurprotestantisme. Het verwijt ligt ook voor de hand, als men de ‘remissio’ verstaat naar analogie van wat 
wij mensen onder elkander vergeving noemen. Maar er ligt in deze eenzijdigheid van de Reformatie een 
geheim, dat zich spiegelt in het dogmenhistorische feit dat de Reformatie in dit opzicht geheel uittreedt uit de 
lijn van de traditie. Ook Ritschl heeft het opgemerkt en toegegeven: “Man wird sich vergeblich bemühen den 
reformatorischen Lehrbegriff von der justificatio, nämlich die absichtliche Unterscheidung zwischen justificatio 
und regeneratio bei irgend einem Theologen des Mittelalters nach zu weisen” ([Albrecht] Ritschl, [Christliche] 
Lehre von der Rechtfertigung und Versöhnung I, [Bonn: Marcus 1870], 105). 
516 *Belijdenisgeschriften van de PKN, 68 (vervolg van de beide eerdere delen van het antwoord op de vraag 
naar de inhoud van waar het derde artikel op doelt). 
517 ‘Scopus’ = brandpunt, oogmerk, doeleind, gezichtspunt, perspectief. “Praktisch”, niet alleen omdat, gelijk 
nader blijken zal, de vergeving de heiliging met zich brengt, maar ook met het oog op de “zekerheid des 
geloofs”, die door de scholastieke leer en de roomse biechtpraktijk, om zo te zeggen met systematisch 
raffinement op losse schroeven wordt gezet. En nog veel sterker geldt dit van de contrareformatorische 
theologie (vgl. Bellarminus, Disputationum de controversiis christianae fidei [1586-1593] IV lib. I cap. X de 
justificatione), waar o.a. betoogd wordt dat geen mens zeker kan zijn van de vergeving van de zonden tenzij 
door bijzondere openbaring, door een hem persoonlijk geldend woord, gelijk bij de boetvaardige zondares en 
de moordenaar aan het kruis in de evangeliën. Kan men radicaler de zin van de verkondiging opheffen? 



169 

Denken wij ons een ogenblik dat hier iets geheel anders zou staan. Waarom zou dat niet het 

geval kunnen zijn? Het zou immers niet te verwonderen zijn als de eerste eeuwen van de 

kerk het, de mens in het geloof ten deel vallende, heilsgoed omschreven hadden als de 

nieuwe Wet of als de ware kennis van God-en-de-goddelijke-geheimenissen of als de 

sacramentele gemeenschap met de Godheid of als de ware rust van de ziel in Christus of in 

de Geest.518 Moralisme, gnostisch intellectualisme, cultus-vroomheid, mystiek, dat alles wies 

en bloeide ook toentertijd rijk en overvloedig genoeg. En hoeveel sympathieker zou het 

apostolicum juist de moderne mens in de oren klinken, hoeveel ontvankelijker zou het 

hedendaagse bewustzijn staan tegenover de prediking die naar de norm van de belijdenis 

geschiedt, indien hier in plaats van de vergeving-van-de-zonden bijvoorbeeld de persoonlijke 

bekering, de levensvernieuwing, of de wedergeboorte van de menselijke samenleving of de 

kennis van “hogere werelden”519 of de heroïsche vroomheid520 ter sprake werd gebracht. En 

 
518 Bij Tertullianus (Erasmus, Hofstede de Groot): nieuwe wet. Bij Origenes (Scotus Eriugena, Dean [William] 
Inge): kennis van de Godsgeheimen. Bij Ignatius (reformatie van de Benedictijnen, Rittelmeyer): sacramentele 
vereniging. Bij Methodius (Hugo van St. Victor, De Hartog): het “eeuwige heden”. Vgl. H.H. Wendt, Die 
christliche Lehre von der menschlichen Vollkommenheit (goed dogmenhistorisch overzicht). [Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht 1882] [7579] 
519 “Kenntnis höheren Welten” is het doel van de antroposofie van Rudolf Steiner. Wij hier in Holland 
onderschatten gewoonlijk wat deze geestesbeweging niet slechts in het Duitse geestesleven in het algemeen, 
maar binnen de kerk zelf aldaar betekend heeft en nog betekent. Vgl. Georg Merz, ‘Der Endbruch des 
Mysterienglaubens in der Kirche der Gegenwart’ (in de bundel: Kirchliche Verkündiging und moderne Bildung, 
[München: Kaiser 1931] 121vv. [4652]), Fr. Rittelmeyer, de stichter van de ‘Christengemeinschaft’, Meine 
[Lebens]begegnung mit Rudolf Steiner. [Stuttgart: Verlag der Christengemeinschaft 1928] 
520 De opleving van de ‘germaanse religie’ heeft vele verschillende bronnen. Zij was tot voor kort slechts bij 
uitzondering een wederkeer tot de mythe van de germaanse oudheid, maar eerder een drang tot 
‘Germanisierung des Christentums’ vanuit een bepaald, voor Duits, germaans of arisch gehouden levensgevoel, 
waarin een heroïsche houding tegenover het Lot een van de wezenlijkste trekken vormt. In deze geest hebben 
Julius Langbehn, Paul de Lagarde, Arthur Bonus krachtig, Friedrich Naumann en Joh. Müller met uit het 
Evangelie gevoed voorbehoud gearbeid. De ‘deutschkirchliche’ beweging (H. Tögel, Deutscher Glaube, 
[Arbeitshefte für den evangelischen Religionsunterricht, nr. 12), Göttingen 1926]) en de ‘deutsche 
Glaubensbewegung’ (sinds 1922) zijn geladen met wrok en wrevel tegen het christendom, dat is: tegen het 
Evangelie naar de paulinische verkondiging. Met grote vaart gaat het o.a. onder het aandrijven van generaal 
Ludendorff naar een radicale breuk met het “oosterse import”, naar een popularisering van het (ten slotte 
romantisch-literair ontdekte) heidendom: Alfred Rosenberg, Der Mythus des 20. Jahrhunderts [München: 
Hoheneichen 1930], een boek dat men tegenwoordig in Duitsland zelfs niet zakelijk kritiseren mag of men 
verspeelt zijn leerstoel, gelijk Walter Künneth. 
Als nooit tevoren wreekt zich de verachting van het dogma, als nooit tevoren is theologie een roeping en een 
arbeid geworden van het hoogste praktische belang. Nu zien we het haast allemaal, maar Barth zag het lang 
voor deze catastrofe uitbrak. “An den besonderen Schaden, um dessen willen es Theologie geben musz, 
nämlich an der Sieghaftigkeit, mit der sich heidnische Klugheit, heidnischer Tiefsinn, heidnische (NB: aufrichtige 
heidnische) Frömmigkeit in immer neuen einladenden Formen gerade der Stätte bemächtigt, da Gottes Ehre 
wohnen soll, an der Zuchtlosigkeit und Trägheit des sich selbst überlassenen menschlichen Denkens und 
Redens (deren sich auch die christliche Verkündigung immer wieder anklagen musz), krank, mitschuldig und 
mitleidend die ganze Kirche in allen ihnen Gliedern”, Barth in 1926 (Zwischen den Zeiten IV, 38). [Deze passage 
is te vinden in de voordracht over ‘Kirche und Theologie‘, waarin Barth antwoordt op bezwaren tegen de 
dialectische theologie van zijn vroegere Göttinger collega, (de later rooms-katholiek geworden) Erik Peterson; 
GA III/1990, (644-682) 679)] [Wildi nr. 168]. Op de herleving van de germaanse religie heeft zelfs [Franz] 
Overbeck met zijn nuchtere oog niet gerekend dat van díe kant er nog eens “leven” in het christendom zou 
komen. “Im modernen Leben dürstet das Christentum nach dem Leben und insofern nach Pietismus (zie 
tegenwoordig ‘Oxford’, ‘Möttlingen’), im modernen Christentum die Modernität nach Orthodoxie (zie het 
‘Rechts-modernisme’), denn mit dem Leben hat sie sich schon voll getrunken. Und so erhält im modernen 
Christentum das Christentum nichts zu trinken. Denn der Sitz seines Durstes ist ein ganz anderer als bei der 



170 

omdat men inderdaad in al het genoemde een goede, ten dele zelfs een zeer goede, ja 

bijbelse zin leggen kan, waarom zouden ze niet werkelijk hier genoemd kunnen zijn?  

Maar natuurlijk, de verklaring van het credo die wij hebben voorgedragen had een geheel 

andere moeten zijn, van het begin af en bij elk apart artikel weer, indien op deze plaats 

werkelijk één van deze andere, meer of min mogelijke dingen genoemd werd. Indien hier 

bijvoorbeeld stond: ik geloof in wedergeboorte en bekering, dan hadden wij niet op die 

stringente wijze het tweede artikel in het midden mogen stellen en zelfs genetisch als het 

“éérste”, het beginartikel mogen voorstellen, we hadden dan zeker niet de werkelijkheid van 

de openbaring zo uitslúitend onder het gezichtspunt van de verzoening van de zondige mens 

mogen beschouwen. Wij hadden dan niet zo nadrukkelijk de werkelijkheid en het handelen 

van God als het eigenlijke object van het geloof mogen voorstellen en wij hadden vooral het 

begrip van de vrije Genade, als ten slotte de zin en sleutel van alle hier betuigde 

geheimenissen van het geloof, niet zó naar voren mogen schuiven als wij inderdaad gedaan 

hebben. Wie werkelijk een van die andere dingen, bekering, vernieuwing van de 

samenleving, kennis van “hogere werelden” enzovoort op het oog heeft, terwijl hij aan 

datgene denkt wat de mens in het christelijke geloof ontvangt en bezit, die heeft de gang 

van deze voordrachten van het begin af zeker niet kunnen volgen zonder bewuste of 

onbewuste neiging het hier voorgedragene tégen te spreken. 

Maar zie, dit voorbehoud, deze tegenspraak of bestrijding zou zich dan toch werkelijk – 

geheel afgezien van deze plaats over de remissio peccatorum, waar wij nu een ogenblik 

verwijlen – tegen de ganse tekst van het symbool zélf moeten richten. Want het is immers 

niet te ontkennen dat de dynamische lijn van het symbool zelf – en waarlijk niet eerst van de 

hier gegeven verklaring – in een richting wijst die de mogelijkheid uitsluit dat nu op deze 

plaats evengoed de nieuwe wet of de vrede van de ziel of de vernieuwing van de mensheid 

of één van de andere dingen die wij daareven aanduidden en die, in het afgetrokkene 

geoordeeld, in een geloofsbelijdenis zouden kunnen staan, ter sprake zou komen. Nietwaar? 

Wij kunnen het niet helpen dat het tweede artikel nu eenmaal in het midden staat en 

imperialistisch optreedt, niet wij zijn het die het kruis van Christus zulk een plaats hebben 

toegewezen dat van daaruit het gehele geloof en het ganse leven van de mens wordt 

bestreken en beheerst. Niet wij hebben aan het symbool deze vorm gegeven waarin het zich 

aan ons voordoet als de belijdenis van Gód, enkel van God, van Vader, Zoon en Heilige 

Geest. Dit is nu eenmaal een vorm waarin alle andere geloofsuitspraken alleen als 

 
Modernität… Sollte diese Tragikomödie wirklich Aussicht haben, noch lange sich von der Welt abzuspielen” 
(Christentum und Kultur, ed. Bernouilli, [Basel: Schwabe 1919], 275 [489]). Nee, daar is een eind aan gekomen – 
toen het eindelijk duidelijk werd dat het evangelie ‘eschatologisch’ is en dat wij het ware leven hebben in de 
gerichtheid op het leven van de toekomende eeuw, toen is met een waarlijk demonische wending de 
verharding over tallozen gekomen, en in plaats vanuit het middenveld van de halfslachtigheden door te breken 
naar het Einde, is men gevlucht in het begin, met de hielen in de lucht is men gesprongen in de ruisende 
stroom van de oerwateren. En nu is er dan eindelijk… léven! 
*Walter Künneth (1901-1997) was predikant en theoloog en betrokken in de beweging van de Bekennende 
Kirche. Hij schreef een uitvoerig betoog tegen Rosenbergs Mythus: Antwort auf den Mythus. Die Entscheidung 
zwischen dem nordischen Mythus und dem biblischen Christus. Berlin: Wichern 1935. Het kwam hem op 
vervolging te staan. Hoewel Künneth grote bezwaren had tegen Rosenbergs theologie en tegen zijn afkeer van 
het Oude Testament, ging hij toch ook een eind mee in diens antisemitisme. M’s in deze aantekening 
ontvouwde denkbeelden over de herleving van de germaanse religie heeft hij later uitvoerig uitgewerkt in Edda 
en Thora (1939), vooral in hoofdstuk X: ‘Tweespalt en afval’. 



171 

predicaten bij dit éne Subject kunnen gelden, zodat zij buiten deze zinsorde als leeg en 

willekeurig, als religieuze beweringen verschijnen. Niet wij hebben het zo ingericht dat het 

handelen van de drie-enige God, gelijk het hier beschreven wordt, op alle beslissende 

punten als het éne onbegrijpelijke Geheimenis van de goddelijke “condescentie”521, van de 

goddelijke nederdaling en barmhartigheid, voor ons opgaat als een zelfstandig zonnelicht, als 

de Opgang-uit-de-hoogte. De inhoud van het symbool zelf dwong zeer bepaald de 

theologische verklaring in de richting die wij hier getrouwelijk hebben gevolgd. Is dit echter 

juist, dan zal het ons ook vanzelfsprekend voorkomen dat op deze plaats, waar wij ons nu 

bevinden, juist van de “vergeving van de zonden” gesproken wordt en van niets anders.  

 

2 

Indien wij mogen aannemen dat dit met een zekere innerlijke noodzakelijkheid geschiedt, 

dan is daarmee helemaal niet gezegd dat al het andere waaraan wij hier, na en op grond van 

het stuk van de kerk, in een goede en ernstige zin en deels zelfs op voorgang van de heilige 

Schrift, kunnen denken, door de belijdenis zonder meer zou worden geschrapt en 

verworpen. Alleen dit is gezegd en dit moet worden vastgehouden dat al het andere, hoe 

men het ook keert of wendt, eerst na dit eerste komt, dat het inderdaad vanuit dit eerste 

moet worden verstaan en vandaaruit ook moet beproefd en gewogen worden. Het moet 

zich namelijk laten welgevallen telkens weer te worden onderzocht of het misschien méér 

het karakter van de menselijke idealen en dus de aard van ons zondige vlees met zich 

omdraagt dan het karakter van een gave van de Heilige Geest. Een deel van deze 

mogelijkheden zullen wij, indien wij hen ernstig aan dit examen onderworpen hebben, 

alleen nog maar halfluid, een ander deel zullen wij in het geheel niet meer wagen in deze 

samenhang te noemen.522 Want zie, dit wordt in ieder geval met de meeste klem door de 

kerk beleden: dat de vergeving van de zonden (of de rechtvaardiging van de zondaar uit het 

geloof) de gave is van de Heilige Geest, het “sanctum”523, dé schat van de kerk waaraan zich 

al de andere gaven, juist als ze zich bijna vanzelfsprékend als gaven van de Geest aan ons 

voordoen en ook wanneer zij het werkelijk zijn, zullen moeten laten meten. Deze éne gave 

is, om zo te zeggen: de éne noemer waarop al hetgeen in ernst christelijk leven heten wil, als 

teller moet komen te staan. Dus elke opvatting waarin de vergeving-van-de-zonden een 

goed ding, een schone gave is naast andere geestelijke goederen, is voor het christelijke 

geloof onmogelijk. Nee – zegt de belijdenis: genade betekent vergeving-van-de-zonden. En 

genade ontvangen betekent de vergeving-van-de-zonden te ontvangen. De genade is niet 

een bron waaruit allerlei krachten en verkwikkingen opwellen, maar genade is een akte, een 

daad, en wel de wonderdaad van de vergiffenis.524 Zeker, wij zullen te bedenken hebben dat 

naar bijbelse visie met “vergeving” méér gezegd is dan men op het eerste gehoor, afgaande 

op de klank, vermoeden zou. Maar van dit strenge begrip van “genade” zullen wij toch geen 

duimbreed mogen afwijken, wij zullen dus – terwijl vergeving een veelomvattend woord is, 

 
521 Drukfout: “condescendentie” (term van Hermann Bezzel). 
522 Bijv. de kennis van “hogere werelden”. 
523 Hét sanctum = hét “heilige”, het “gans-andere”, dat waardoor de kerk (of liever hetgeen in de kerk gebeurt) 
is afgezonderd van al het menselijk-religieuze. Vgl. E. Thurneysens boek over Dostojewski. [München: Kaiser 
²1922] [4064] 
524 *Deze zin staat niet in Credo. 



172 

hetgeen we straks in rekening zullen brengen – moeten vasthouden dat de genade in elk 

geval ident is met deze vergeving.  

Slechts in zoverre als de genade zondenvergeving is door de kracht van het Evangelie, is zij 

ook wedergeboorte en bekering en oprichting van de wet (Rom. 3: 31) en alzo heiliging, 

slechts in zover omsluit de genade de gave-van-de-kennis, de kracht van het berouw, de 

gave van de gehoorzaamheid, de gave van de liefde, de gave van de lankmoedigheid, de 

hoop, in zoverre is zij oorsprong en inbegrip van alle wérkelijk goede werken. Daar wordt 

een licht op de kandelaar gesteld om allen die in het huis zijn te verlichten (Matth. 5: 15). 

Zie, al de daareven aangeduide geestelijke gaven zijn volstrekt en tot in de wortel daardoor 

bepaald en begrensd dat de mens vergeving van de zonden geschonken wordt en dat dit áls 

geschonken ontvangen wordt. Vindt ge dit misschien weer “eenzijdig”? Verstaat ge wellicht 

niet wat hieraan hangt? Nu, ik zal u iets zeggen: zonder dit éne is al het andere, wat ge ook 

noemen moogt: wedergeboorte, bekering, kennis, liefde, hoop: óf joodse moraal óf heidens 

idealisme525 – en naar beide, tegengestelde zijden gelijkelijk demonische magie526, die de 

 
525 “Joodse moraal” is bijv. te achten de hele “ethische”, zichzelf “kantiaans” noemende stroming (overigens 
nog het beste in het oud-modernisme) die van Hoekstra, De Bussy (in zijn eerste periode), Hooykaas e.a. is 
uitgegaan, eveneens “de opvoeding van de mensheid door God” bij de Groningse theologen. “Joods” is ook wat 
Karl Holl maakt van de rechtvaardigingsleer (Gesammelte Aufsätze zur Kirchengeschichte I, 60v.): het ons 
verwerpende oordeel van God is ten slotte ident met het “ideale Sollen”, waaraan wij breken (d.i. schijnen te 
breken), “der Sinn dieses Vorgangs (nl. van de ervaring van gericht en barmhartigheid) ist, dasz dem 
Angefochteren aus dem Bewusztsein der nie aufhörende Verpflichtung gegen Gott die Ahnung einer ebenso 
unlöslichen Verbundenheit mit ihm erwächst”. Daarin is niets reformatorisch, ja niets christelijks. Men kan 
precies hetzelfde lezen bij Maimonides, bij Cohen, bij Leo Baeck, bij alle orthodoxe, bij vele liberale joden – ja 
men zou wat Holl hier zegt voortreffelijk kunnen gebruiken als een omschrijving van het gebeuren van de 
‘Grote Verzoendag’! 
“Heidens idealisme” is voor sommige lezers misschien een vreemde verbinding. Evenwel de scheiding van 
lichaam en ziel of onsterfelijke geest, de grondslag van alle mystiek van de onthechting, de rechtvaardiging van 
de geest als niet-zondig door de strijd tegen het vlees en de zelfverheffing boven de stof is “heidens” (Plato, 
oudere Stoa, Plotinus) van oorsprong, en behoort tot de vaste elementen van het geestesleven in elk stadium 
van de westerse cultuur. Hier voorbeelden te willen geven zou in het oeverloze voeren. Slechts zij opgemerkt 
dat de leer van de habitualis intentio [letterlijk: voornemen uit gewoonte] (Trente) structureel heidens-
idealistisch is. Dat daarentegen de Heid. Cat. overal vasthoudt dat “ik”, dat de “mens” in het oordeel is, en dat 
ik “met lichaam en ziel” niet mijn, maar mijns getrouwen Zaligmakers Jezus Christus eigen ben. [vr. 1] De 
voorstelling van een procesmatige ontwikkeling van een nieuwe levenskiem uit de wedergeboorte dreigt 
praktisch tot het hier verworpen “idealisme” terug te leiden. 
Er is gevraagd [Zie bijlage: ‘Vragen’, §10, 16v.] of er toch geen “continuïteit” moest worden aangenomen 
tussen de “oude” en de “nieuwe” mens. Dit ligt voor de hand zolang men de geest “dinglich” denkt. Waarom 
moet deze echter nu juist denkbaar zijn? De apostel Paulus en de Heid. Cat. vr. 88-90 spreken van het sterven 
van de oude mens en de opstanding van een nieuwe mens. En toch wordt het één gelijkgesteld met een 
“hartelijk leedwezen”, het andere met een “hartelijke vreugde in God”. In het sterven-opstaan noch in het 
leedwezen-vreugde is continuïteit (ofschoon niet te ontkennen) dénkbaar. Moet er echter niet een continuïteit 
worden aangenomen tussen de verschillende akten van het geloof? Er is een continue “gelovigheid”, maar het 
geloof is een akte, waarbij telkens weer de totaliteit van de mens wordt prijsgegeven en de totaliteit van Gods 
genade wordt toegerekend. Ook hierin ontbreekt de continuïteit niet, maar ze ligt in een andere orde, ze rust 
in de “Gegenstand”: Christus, want er is geen “je und je” zonder een “ein für allemal”. 
526 “Demonische magie”: “demonisch” noemen wij de eenzelvig en zelfgenoegzaam-geworden creatuur, die in 
haar “machtigheid” als een God zich wil doen gelden. “Magie” noemen wij het geheel van handelingen, 
woorden enz., waarmee de mens door geheimzinnige, maar effectief-geachte kracht-overdraging mensen, 
geesten en goden dwingt. Het woord wordt (met betrekkelijk recht) tegenover “religie” gesteld. Dat God Zelf 
om zo te zeggen de enige Magiër is, dat is intussen een besef waartoe ook de religie slechts zelden komt. Van 
Nicolaj Nicolsky (Spuren magischer Formeln in den Psalmen) is, ofschoon wij geen belang hebben bij een 
ontkenning van deze mogelijkheid, te zeggen dat hij enerzijds de anti-magische werking van het israëlitische 



173 

mens ondanks alle glans van deugd en godsvrucht en broederlijke gezindheid, ondanks al de 

tover waarmee zij zich pleegt te omgeven, niet hélpt, maar hem verderft, omdat ze hem 

terugdrijft in de fijnste vormen van de werkheiligheid en terugwerpt op zichzelf.527 Genade is 

niets anders dan de akte, de daad van de vergeving van de zonden. “Von diesem Artikel kann 

man nicht weichen oder nachgeben, es falle Himmel und Erden und was nicht bleiben mag” 

(Luther).528 

 

3 

Om deze harde zaak: “de genade is de zondenvergeving” te verstaan moeten wij uitgaan van 

een eveneens zeer harde stelling uit onze voorlaatste voordracht: “de Heilige Geest is de 

Geest van het Woord van God, de Geest van Jezus Christus”. Daarop hebben wij toen streng 

aangehouden. En nu brengen wij deze “harde rede” van hier en die van daar met elkaar in 

verband om te zien wat zij samen praktisch betekenen: wie de Heilige Geest ontvangt, wie 

tot geloven verwekt wordt en alzo een lid wordt van de heilige, katholieke kerk, die wordt 

het openbaar dat het werk hetwelk het Woord van God in het vlees volbracht heeft (die 

ommekeer van gericht in genade, die overgang van de dood tot het leven in Christus’ kruis-

en-opstanding), dat dit werk, dat wij in zijn gehéél als het werk van de verzoening hebben 

omschreven, in het vlees, in het mens-zijn, in de menselijke natuur van deze Andere 

volbracht, voor hemzelf en als zodanig aan hemzelf voltrokken werd, want deze Andere is de 

eeuwige Zoon van God.  

Dit “openbaar”-worden “aan” de mens kan niet gescheiden worden van het “deelhebben” 

“van” de mens. De vocatio interna, de “inwendige roeping”, is niet iets dat aan de akte van 

de zondevergeving voorafgaat, en zij is ook niet te beschouwen enkel als een vóórhof van de 

unio mystica, waarover Calvijn zo diep en Schriftuurlijk gesproken heeft.529 Wie de Heilige 

Geest ontvangt en alzo tot het geloof wordt bekwaamd, die is niet ver van Christus, omdat 

Christus niet ver is van hém – de Geest is de Geest van het Woord! – die is in Zijn nabijheid, 

die is in en met dit gebeuren niet meer – door wat ook – van Hem gescheiden, maar die is 

met Hem, met Zijn vlees, geestelijk verenigd. 

Deze mens, die gelooft, heeft het Woord dat hem bezocht heeft gehoord en in zich 

opgenomen, hij heeft, gelijk het teken-en-zegel van het Avondmaal betuigt en bevestigt, 

geestelijk Zijn vlees gegeten en Zijn bloed gedronken (Joh. 6: 56). Zie, ik zeg u een 

verborgenheid, die echter behoort tot het credo: het menselijke vlees, de menselijke, 

 
profetisme nog onderschat, anderzijds blind schijnt voor het noodwendig-“magische” gehalte van alle poëzie. 
Poëzie is nu eenmaal “bezwering”. *Het essay van Nicolsky verscheen voor het eerst in een Beiheft van het 
Zeitschrift für die alttestamentische Wissenschaft, Berlin: De Gruyter 1927. 
527 *De laatste bijzin staat niet in Credo. 
528 *Schmalkaldische Artikel 2, 1; BSLK 415, 21v. (uit 1537). 
529 In dit verband zal men verstaan waarom Barth een ordo salutis [rangorde in het heil] verwerpt. Het woord is 
opgekomen onder invloed van het piëtisme (Karl [von] Hase, Hutterus redivivus [Deens: 1841, Leipzig: Breitkopf 
& Härtel 1848], 293), maar de idee, nl. om wat bij de reformatoren als een éénheid met Christus bedoeld is, 
waarover niet dan dialectisch gesproken kan worden, de werkelijkheid van deze éénheid als een causale 
ontwikkeling van het mindere tot het meerdere te verstaan, is daarvoor en daarbuiten wijd verspreid. Vgl. K. 
Heim, Das Gewiszheitproblem [in der systematischen Theologie: bis zur Schleiermacher], Kap. 14 [Leipzig: 
Hinrichs 1911] [546]. Dr. [S.P.] Dee, Het geloofsbegrip bij Calvijn, Kampen[: Kok] 1918 [868], verzamelde een 
rijkdom van plaatsen welke over de “unio mystica” handelen en toont overtuigend aan dat geloof en unio bij 

Calvijn slechts logisch worden onderscheiden (190v.). *De laatste twee zinnen staan niet in Credo. 



174 

verdorven natuur is in het geloof waarlijk het vlees van de Zoon van God deelachtig 

geworden. Op dit geheimenis doelde het credo als het zo “eenzijdig” genade en 

zondenvergeving ident stelde. Het mens-zijn van de Zoon van God is de mens in zijn eigen 

mens-zijn tegenwoordig, door het gelóóf. Het wonder van zijn eigen bestaan: dat hij door de 

Geest is wat hij is en heeft wat hij heeft, betuigt hem het wonder van de vleeswording van 

de Zoon van God als voor hém geschied. De Geest neemt ook dit “uit het Mijne”. Het komt 

van de Zoon! Dat sluit dus al dadelijk in: wij worden daardoor, dat wij ons dit toe-eigenen op 

grond van Zijn tegenwoordig-worden, van Zijn nabijheid-in-het-woord, niet de meesters van 

Christus, niet de rentmeesters van Zijn goederen, maar, doordat dit geschiedt, wordt Hij 

onze Heer, worden wij in Zijn tegenwoordigheid gesteld, maakt Hij ons tot Zijn eigendom en 

wel zo wezenlijk als Hem, de Zoon van God zijn eigen vlees ten eigendom is.530 Met een 

volstrekt overwicht immers beschikt en heerst Hij over de menselijke natuur, welke Hij heeft 

opgenomen tot waarachtige éénheid met Zichzelf. Zó, met hetzelfde overwicht, heeft Hij ons 

ten eigendom gemaakt, zodat óns leven in het vlees opgehouden heeft ons eigen leven te 

zijn, zodat degene die in ons vlees leeft Christus is, de eeuwige Zoon, “ons” leven echter 

opgaat in het leven van het geloof in Hem. “Niet meer ik leef, maar Christus leeft in mij”, 

zegt Paulus, en voor zover er toch gezegd moet worden: “ik leef” betekent dit: “hetgeen ik 

nu in het vlees leef, dat leef ik door het geloof des Zoons van God" (Gal. 2: 20, vgl. Joh. 6: 

56).531 

 
530 Deze wending is kras. Maar reeds bij Augustinus klinkt deze jubel telkens, ook in passages die niet mystiek in 
engere zin kunnen heten, zo in de preek over Ps. 100: 3: “Hij draagt in u de moeite, hij dorst in u, duldt 
verdrukking, Hij sterft nog in u en gij zijt in Hem reeds opgestaan.” Van hieruit zal men retrospectief menige 
passage van de Römerbrief beter verstaan, bijv. wat gezegd wordt (280v.) [GA II/2010, 407-408] naar aanleiding 
van het “zonen Gods” (Rom. 8: 14), een passage die inderdaad [A.] Oepke kon verleiden hier de Indische leer 
van het Adwaita (tweeheid-loos) te vinden (Karl Barth und die Mystik, [Leipzig: Dörffling 1928] 34 [4454]): “Hier 
ist aufgehoben der grauenhafte Druck, den das Unendliche für alles Endliche, aufgehoben auch die 
Kompromittierung die alles Endliche für das Unendliche bedeutet, aufgehoben das Verdächtige, Satte, 
Bourgeoise des Bejahens und das Miszliche, Schweifende, Giftige des Verneinens, aufgehoben die sinnlose 
Fülle des Möglichen und die leere Bedeutsamkeit des Unmöglichen, aufgehoben die Ohnmacht des Lebens und 
die Macht des Todes, aufgehoben die Nur-menschlichkeit des Menschen und die Nur-Göttlichkeit Gottes, 
aufgehoben also gerade die Doppeltheit des Aspektes unseres Leben... Von dort aus bin ich erkannt, bin ich 
getrieben, bin ich gelebt, bin ich geliebt – Und im Lichte dieses meines unanschaulichen Ich (d.i. Christus) lebe 
ich nun als der der ich bin, in der Anschaulichkelt, in der Leiblichkeit, im Reiche der Doppeltheit... in dem Bezirk, 
wo die Furcht des Herrn nicht nur der Anfang, sondern auch das Ende meiner Weisheit sein musz, im Dunkel, 
aber nun nicht ohne den Widerschein des ungeschaffenen Lichtes.” 
531 Het is opvallend dat, terwijl het Johannes-evangelie in Barths Römerbrief geen enkele maal geciteerd wordt, 
deze plaats (Gal. 2: 20), die toch (om in de gangbare terminologie te spreken) niet minder “mystiek” is, daar 
ettelijke keren op hoogtepunten van de commentaar voorkomt, 129 [GA II/2010, 209] (in verband met Saulus 
voor Damascus): “Seine Laufbahn brach ab. Er erblindete. Und da begann er Gott zu lieben, da erkannte er ihn 
als seinen und aller Menschen Schöpfer und Erlöser, da fing der Eifer fur ihn an zu brennen... Indem er ein 
Wartender wurde in Beziehung auf Gott wurde er ein Habender, ein Friedenhabender und darum ein mit Gott 
Eilender... Nun ist er, was er ist: Der Gesandte dessen vor dem jeder Mensch Staub und Asche ist d.h. aber: er 
ist, was er nicht ist, er weisz, was er nicht weisz, er tut, was er nicht tun kann. Ich lebe, doch nun nicht ich...” En 
140 [GA, a.w. 224-225]: “Wir sind versöhnt mit Gott, wir haben Frieden mit ihm. Unsre Haltung ihm gegenüber 
ist Offenheit, Empfänglichkeit, Bereitschaft, Willigkeit geworden... Wir sind? wir haben?... Ja, wohlverstanden – 
sofern wir – nicht wir sind, sofern wir glauben... Ich – doch nun nicht ich! und unter Anbetung und Dank: 
Christus in mir!” 



175 

Maar van hieruit moeten wij nu trachten te zien hoe het “vóór ons” en “aan ons”532 

samenhangen: want juist met dit Overwicht van eeuwige waardij, dat in de toe-eigening-

van-Zijnentwege werkzaam is, is nu ook gezegd dat hetgeen Hij in deze wereldtijd vóór ons 

gedaan heeft, áán ons gedaan werd.533 Wat hieraan in de weg stond kon immers alleen de 

scheiding zijn die bestond tussen ons leven-in-het-vlees en het leven van de Zoon van God in 

ons vlees. Bleef het bij deze scheiding, dan waren en bleven wij – ondanks alle bekering en 

overgave – in de diepte zelfstandig en meesters over onszelf. En zolang dat waar zou zijn, 

zouden wij hetgeen Hij in Zijn vlees gedaan heeft, niet van verre vatten, laat staan dan dat 

wij dit werk van de Heer zouden kunnen erkennen als voor óns geschied en aan óns 

voltrokken. Als zelfstandigen zouden wij nimmer vrij zijn voor de Genade die tot de wortel 

van ons wezen dringt.534 Maar deze scheiding is inderdaad in onze verkiezing door de vrije 

Genade van ééuwigheid, en in onze geroepenheid-tot-het-geloof door de Heilige Geest ook 

in de tijd – al mag ons dat nóg zo verborgen zijn en verborgen blijven – opgeheven.  

De openbaring van de Geest is het wonder van het horen van het Woord van God. Daarin 

wordt het ons openbaar (zodat wij overtuigd worden en door de waarheid gevangen 

genomen), dat wij met Hem verenigd zijn, niet buiten, maar “in Christo”535, leden van Zijn 

lichaam, alzo dat alles wat Hij gedaan heeft voor ons en aan ons gedaan is. “Niemand heeft 

ooit zijn eigen vlees gehaat, maar hij voedt het en onderhoudt het; zó voedt en onderhoudt 

de Here de gemeente; want wij zijn leden Zijns lichaams, van Zijn vlees en van Zijn gebeente” 

(Ef. 5: 30). Wij besluiten dus dat werkelijk wij, als zondaren, in en met Zijn vlees gekruisigd, 

gestorven en ten grave gebracht zijn, dat wij werkelijk bekleed zijn met de gerechtigheid van 

die gehoorzaamheid waarmee Hij in het vlees standhield, dat wij in en met het vlees van 

Jezus Christus zijn opgewekt ten leven, dat wij meegenomen zijn op Zijn weg, op de weg 

waarop Hij geleden heeft, gestorven is en opgestaan – dat dit alles – het moge voor onze 

aanschouwing en ervaring gans verhuld zijn en voor ons begripsmatige denken een 

 
532 Hier komen niet allereerst de individuen in het gezichtsveld, gelijk trouwens nergens in Barths theologie. En 
dat is goed paulinisch! en goed-israëlitisch daarbij (het “gemeente-ik” in de psalmen). “Dat de genade 
particulier is” spreekt vanzelf vanuit het akte-karakter van de openbaring. In een andere zin die zij praktisch 
spoedig genoeg krijgt, is deze Satz de religieus-ideologische bovenbouw van het burgerlijke levensgevoel. Men 
kan niet zeggen: ik dan gerechtvaardigd zijnde, dan in de omvatting van: wij dan gerechtvaardigd zijnde. En 
wanneer een mens zegt of zingt: “de Here is mijn herder”, dan zegt hij dat om zo te zeggen van tussen de 
golvende ruggen en de warme vacht van de kudde van de Heer – deze Herder heeft de gewoonte niet met één 
schaap apart op stap te gaan. 
533 *Het zinsdeel achter de dubbele punt staat niet in de tekst van Credo. 
534 Wij worden “im eigenem Hause in Frage gestellt”… “es ist Gottes Wirklichkeit, indem Gott selbst den 
Menschen nicht nur von auszen, nicht nur von oben, sondern auch von innen, von unter her, subjektiv 
gegenwärtig wird” (KD I, 473). *Deze zin staat niet in Credo. 
535 “en christooi”, een van de moeilijkste termen van de paulinische literatuur. Vgl. A. Deissman, Die 
neutestamentliche Formel ‘in Christo Jesu’, [Marburg: Elbert 1892] 97v., K. Deißner, Paulus und die Mystik 
seiner Zeit, [Leipzig: Deichert 1918], 40-98, E. Sommerlath, Der Ursprung des neuen Lebens nach Paulus, 
[Leipzig: Dörffling & Franke] 1927, 98, R. Steiger, Die Dialektik der paulinischen Existenz, [Leipzig: Hinrichs] 
1931, 63vv. [4232], Karl Mittring, Heilswirklichkeit bei Paulus, ein Beitrag zum Verständnis der unio cum Christo 
in den Paulusbriefen ([Gütersloh: Bertelsmann] 1929), 98vv., A. Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus 
([Tübingen: Mohr] 1930), Kap. 5-8. [743] Het “moeilijke” betreft de lichte verschuivingen in het woordgebruik 
en de theologische denkbaarheid – maar de levende zin is verstaan overal waar kerk is, en misschien nooit zo 
diep als door Luther (bijv. in zijn Sermon von der Bereitung zum Sterben (1519)). 



176 

stikdonker raadsel – voor ons zo waar is als voor Hemzelf. Daarin ligt het heilgeheim536, 

daarin liggen het “voor ons” en het “aan ons” tot onverbrekelijke eenheid verbonden. Wat 

voor ons even waar is als voor Hém, dat is waarachtig niet alleen vóór ons, maar ook aan ons 

geschied. Zie, dit is het geheimenis hetwelk ons in het geloof, dat is: door de Heilige Geest, 

openbaar wordt, dit is de remissio. 

 

4 

Wanneer wij nu nog eenmaal willen vragen wat het eigenlijk voor ons betekent, wat wij nu 

daaraan hébben dat wij dit daareven aangeduide gelóven, dat wil zeggen wat het ons baat 

dat ons “zijn in Christus” en vandaaruit het sterven en opstaan van Christus ons ten goede 

ons openbaar wordt – dan kunnen en moeten wij daarop stellig – na al het gehoorde – het 

voorlopige en in algemene zin zuivere antwoord geven: dit alles omvat inderdaad onze 

wedergeboorte en bekering en de oprichting van de wet van God, met dit alles is de 

 
536 Vgl. Institutio IV 17, 2 en II, 14, 15. Het “heilgeheim” hier bedoeld wordt door Kohlbrügge (in een Paaspreek 
van 1849) vertolkt vanuit de “Sabbat”. 
“Wij hebben Gods Sabbatdag gebroken. Toen de Here God hemel en aarde, de zee en al wat daarin is, en ook 
ons geschapen had, zie toen was alles zeer goed. Sedert is het ons en onze vaders onmogelijk geweest, om God 
ook maar één ware Sabbat te houden; want wij en onze Vaders gingen met werken om, om door onze werken 
de verstoorde schepping weer te herstellen; daarbij konden wij echter geen rust vinden, noch ook in Gods rust 
weder inkomen. Ons gehele leven bestond uit werkdagen, en er kwamen geen rustdagen, maar wij oogstten 
steeds opnieuw Gods toorn in, en ons werk was steeds verloren. Dat kwam omdat de dood daartussen lag, ons 
algehele gescheiden-zijn; toen was onze gezindheid vleselijk, was vijandschap tegen God, onderwierp zich 
daardoor aan de wet Gods niet, vermocht het ook niet; en daarvan hadden wij zo weinig begrip, dat wij veeleer 
daarbij volhardden: Alles, wat de Here gesproken heeft, zullen wij doen. 
Maar wanneer de goedertierenheid van God onze Zaligmaker en Zijn liefde tot de mensen verschenen is, heeft 
Hij ons zalig gemaakt, niet uit de werken der rechtvaardigheid, die wij gedaan hadden, maar naar Zijn 
barmhartigheid, door het bad der wedergeboorte en vernieuwing des Heiligen Geestes, welke Hij over ons 
rijkelijk heeft uitgegoten door Jezus Christus, onze Zaligmaker, opdat wij gerechtvaardigd zijnde door Zijn 
genade, erfgenamen zouden worden naar de hoop des eeuwigen levens. Dit is een getrouw woord! 
Toen het de tijd Zijner liefde was, heeft Hij een nieuwe hemel en een nieuwe aarde geschapen, een nieuwe 
mens geschapen naar Zijn beeld, in volkomen gerechtigheid en heiligheid voor Hem, en heeft ook een nieuw 
verbond met hem gemaakt: Gij zijt Mijn zoon en Ik ben uw God. En toen God deze Schepping zag, was Hij met 
alles verzoend. Hij schiep met een eed vrede en zegen, een eeuwige Sabbat; Hij heeft Zijn lust van eeuwigheid 
tot eeuwigheid in het werk van Zijn doorboorde handen. De Heer van de Sabbat heeft voor ons de Sabbat 
gehouden, de Sabbat opgericht, toen Hij rustte in Zijn graf. In Zijn graf schiep Hij voor ons de eeuwige Sabbat. 
Hij heeft de oude Adam, die de Geest niet had, met al zijn werken, zijn denken en willen, met al zijn begeerten, 
met huid, vlees en alle beenderen, met hart, hoofd en verstand, zoals wij leven en zijn, met Zich in het graf 
genomen, en heeft hem aldaar begraven. 
Zo liet Hij dan, nadat Hij uit het graf was gegaan, met welbehagen het licht opgaan, op een eerste der 
Sabbatten. Hij liet de eeuwige Zondag aankomen, Hij, de Zon der gerechtigheid, en in deze Zondag zijn al onze 
levensdagen ingesloten, zijn wij wedergeboren en nieuw geschapen, een nieuwe mens in Hem, zoals wij leven 
en zijn, met huid, vlees en alle beenderen, hart, hoofd en verstand, handen, voeten en alle leden. In Zijn 
nieuwe Schepping – in de rust Gods, die Hij ons geschapen heeft – hebben wij nu een dag, een eeuwige dag, 
waarop geen nacht meer volgt, gelijk weleer. Dit, dit is de dag des Heren!” 
Met bijzondere nadruk willen wij hier wijzen op het weinig-bekende, maar voortreffelijke boek van Eduard 
Ellwein, De novitate vitae [Vom neuen Leben], München[: Kaiser] 1932 [850], dat een doorlopende vergelijking 
bevat van de commentaren op de Romeinenbrief van Faber, Erasmus, Luther, Melanchthon, Bucer en Calvijn, 
op dit éne punt dus vooral van cap. VI en VIII 1-14. 
*De citaten uit de paaspreek (1849) van Kohlbrügge zijn afkomstig uit Feeststoffen, Amsterdam: Scheffer ²1893, 
78-81. [4722|4780] 



177 

heiliging537 van ons leven-in-het-vlees gegéven. Nietwaar? Hoe zou ik mij daar niet bijna 

letterlijk aan de haren gegrepen en naar boven getrokken voelen als ik hoor, gelijk het in 

vraag 1 van de Heidelbergse Catechismus wordt samengevat: “dat ik met lichaam en ziel, 

beide in leven en in sterven niet mijn, maar mijns getrouwen Zaligmakers Jezus Christus’ 

eigen ben”. Wat is alle morele begeestering en religieuze geestdrift vergeleken met de 

diepten-omwentelende verandering, die met deze kennis (dat wij van onszélf niet zijn) door 

de Geest in het leven van een mens binnenbreekt? Wat is de verste en hoogste doelstelling 

van de vrome wil538 gemeten aan de ontdekking dat de mens is meegenomen op de grote 

Gang van God, die nedergedaald is in de benedenste delen van de aarde en door alle 

hemelen doorgegaan, om het al met Zichzelf te vervullen? Wat is alle mystiek en 

eenheidsextase vergeleken bij dit geloof dat de mens het voorwerp is van deze onteigening 

en toe-eigening, dat hij zó radicaal aan zichzelf onteigend en door God Zichzelf toegeëigend 

wordt? Vergeleken bij dit gelóóf ja, nu zullen we het eindelijk wel weten wat gelóóf is, nu we 

weten dat wij ons léven niet anders hebben dan door het geloof in de Zoon van God. Maar 

nu zal dit zijn leven pas recht voor de mens komen te staan als een leven in het vlees, dat hij 

enkel als leven-van-het-geloof mag leven. Hij zal verstaan dat dit leven, zolang hij het nog 

heeft, een leven in boete en heiliging zal zijn, dat het alleen geleefd kan worden als een 

dagelijks sterven van de oude en een dagelijks opstaan van de nieuwe mens. Want nú tonen 

hem de geboden van God de gerechte Toorn waaraan hij ontkomen is, maar ook de weg van 

de dankbaarheid, die hij nu schuchter maar gehoorzaam heeft te betreden. Nu is hij, door 

het gelóóf aan deze onteigening en toe-eigening, niet meer zijn eigen meester, nu is hij vrij-

geworden tot het vermogen om de broeders te dienen in welke Christus Zelf hem ontmoet 

met de herinnering dat alles aan Hem gedaan of ook niet gedaan is wat wij aan hen doen of 

ook niet doen (Matth. 25: 40, 45). Nu gaat het gebeuren dat de mens ganselijk getroost is en 

 
537 Vgl. Barth, ‘Rechtfertigung und Heiligung’ (Zwischen den Zeiten 1927) [GA III/1994, 57-98] [Wildi nr. 184], 
‘Der heilige Geist und das christliche Leben’ in Zur Lehre vom heiligen Geist, 1930 [GA III/1994, 458-520, 
opgesteld voor de derde Theologische Woche van de Reformierte Bund] [Wildi nr. 215]. Prof. Gunning, Wordt 
volmaaktheid trapsgewijze bereikt? ([Nijmegen: Ten Hoet] 1892) [GVW 2, 503-521]. De vraag wordt in 
ontkennende zin beantwoord. “De volmaaktheid, ons aller doel, wordt niet trapsgewijze allengs bereikt, maar 
met de vergeving der zonden, in Christus door de Heilige Geest gegeven, wordt zij dadelijk geheel en volkomen 
ons deel. En dit werkt niet een ophouden om naar ontvouwing van die volmaaktheid te streven, maar is eniglijk 
en alleen de grond, waarop men inderdaad daarnaar streven kan.” (3) Of “volmaaktheid” hier wel bijbels 
gedacht wordt als ident met heiliging? Gesteld dat dit zo is, dan is nog te herinneren: “aber das alles wiederum 
nicht in ruhend gesicherter Gegebenheit, sondern im Akt des göttlichen Gebens” (Zum Lehre vom Heiligen 
Geistes, 74 [GA, a.w. 493]), en “was wir besitzen könnten, das wäre als solches nicht das Allerletzste sondern 
irgend ein Vorletztes von dem Vielen, das wir im Tode, der alles Besitzens Ende ist, doch wieder hergeben 
müszten”, 98 [GA, a.w., 514]. Vgl. Ed. Böhl, Dogmatik ([Amsterdam: Scheffer] 1887), §73 (502) [548], “Der 
Mensch an und für sich nach der Bekehrung”. 
538 Vgl. de negatieve wilsmystiek van Santa Teresa, bijv. in haar autobiografie (Nederlandse vertaling Titus 
Brandsma), 70vv., 181vv. [Werken der H. Theresia. Hilversum: Paul Brand 1918-1926] Vgl. de monografie van 
Joh. Weyenberg (RK), Die Verdienstlichkeit der menschlichen Handlung, Freiburg [i.B.: Herder] 1931. [4636] Wie 
“Paulus” werkelijk gehoord heeft, die zal – al zal hij zich niet verbergen hoeveel logische en praktisch-ethische 
moeilijkheden dit meebrengt in de theologische rechtvaardiging – telkens weer het door Kohlbrügge 
meermalen geciteerde rijm bijvallen: “Notre théologie / Est courte, simple, unie: / c’est Christ, le seul Sauveur / 
Et sa grâce adorable / Est pour un misérable / Le plus parfait système des moeurs / Car Dieu en est l’Auteur.” 
*Citaat van onbekende herkomst. Geciteerd o.a. in H.Fr. Kohlbrügge, Opleiding tot recht verstand der Schrift, 
voor eenvoudigen die Gods Woord onderzoeken. Utrecht: Broese 1845, 29. 



178 

tegelijk in de hoogste onrust gebracht539, nu wordt hij een man van de vrede en een 

ijzerharde strijder tevens, nu staat hij midden in het leven in de volle vrijheid van de 

kinderen van God en juist als zodanig staat hij onder de tucht van de Geest. Hij is vol 

verwachting en daarom vol geduld, hij is wakend en biddend, volijverig voor het huis van de 

Heer, vurig van geest, hartstochtelijk in hetgeen de liefde vraagt – en met dit alles gezegend 

en beladen laat hij nochtans werkelijk alles geheel aan de Here Zelf over, hij is niet slechts 

(gelijk men wel pleegt te zeggen) “van harte” maar de facto deemoedig en in deze 

geestesstaat een bode van Gods Heerlijkheid. Maar hoe zouden wij hier ook maar 

enigermate volledig kunnen zijn? En wat zou het voor zin hebben dit te proberen? Ook 

Calvijn in het beroemde hoofdstuk van zijn Institutie: ‘De vita hominis christiani’ (over het 

leven van de christelijke mens) heeft over deze heiliging toch slechts in aanduidingen 

gesproken en het geheel niet anders dan naar de maten van zijn eigen beeld kunnen 

formeren.540 

 
539 Men zie de onovertrefbare passages uit de Römerbrief (hierin gaat het in het geheel níet om paradoxen in 
de diepste, onophefbare zin) over de “nieuwe mens”, “nieuwe wereld”, “nieuwe schepping”, over de 
“navolging van Christus” en de psychologische (jawel!) verfijning van de onderscheidingen die daarin is 
doorgevoerd. [Zie het begripsregister in GA II/2010 op de vier genoemde termen.] Zo kan men trachten de 
heiliging te omschrijven, omgekeerd kan men niet aan het psychische complex bijv. troost + onrust de heiliging 
aflezen en tot haar werkelijkheid besluiten. Dat, behalve Luther, de reformatoren zo sober zijn geweest met 
zulke beschrijving, ligt niet alleen aan de tijd waarin zij leefden en die inderdaad weinig verfijnd was in 
psychologisch opzicht, maar het ligt hieraan dat over de heiliging überhaupt weinig gesproken werd. Zou dit 
betekenen dat er toen in de kerken van de Reformatie minder werkelijke heiliging gevonden werd? Dr. J.H. 
Gerretsen, Rechtvaardiging bij Paulus, Nijmegen[: Ten Hoet] 1905 [908]), geeft toe en onderstreept: “In de 
dagen der reformatie had men één centraal dogma: de rechtvaardiging. Men wist bijkans van niets anders af. 
Niet van eigen heiligheid, maar van eigen zondigheid en van Gods genade sprak men. En dit is het zekere 
bewijs, dat juist in die dagen de rechte heiliging aanwezig was, terwijl omgekeerd het naar voren dringen van 
de heiliging, een zeer duidelijke aanwijzing is, dat men van het fundament der zaligheid is afgegleden” (253). 
540 Vooral in Institutie III 6-10 is de eenvoud en innerlijke éénheid van dat beeld te bewonderen. Het ascetische 
erin wordt zeer versterkt en met een grotere graad van reflectie aangetroffen bij Voetius, Ascetica sive exercitia 
pietatis (1664) [De praktijk der godzaligheid. Utrecht: Banier 2002] Naar een geheel ander beeld is de vita 
hominis christiani ontworpen bij Dr. Kuyper, Het Werk van den Heiligen Geest (het derde deel). [Amsterdam: 
Wormser 1888] [5123] Zonder de plaats en functie van de meditatio vitae futurae in Calvijns ethiek te 
overdrijven kan men toch wel zeggen dat deze bij Calvijn opmerkelijk groter en ingrijpender is. 
O. Noordmans legt in zijn Herschepping telkens nadruk op de nieuwe zin en de nieuwe noodzaak van de ascese 
juist als keerzijde van de aanvaarding van geschiedenis en leven, bij het “vertoeven” van de Parousie (24v. 
[NVW 2, 228], 127 [a.w. 257], over de leer van de drie ambten in de prediking als ascetisch van karakter:… “zo… 
dat ascese wil zijn ook in de preek, een kuise uitbreiding van het Evangelie over de breedten van het leven en 
een peiling van het gemoed met terughouding... dat de prediking in haar grote lijn regelrecht naar de 
voleinding heenwijst…”, 172v. [a.w., 288]. Er is te herinneren aan wat De Bussy eens schreef: “een ketter moet 
bleek zien” was reeds in de middeleeuwen een regel voor de handlangers van de Inquisitie: een ketter moest 
bleek zien, niet uit innerlijke onrust of uit vrees voor vervolging, maar ten gevolge van de levensopvatting en de 
levenspraktijk. Wie in de dagen van de Hervorming leefde in het midden van de maatschappij zonder te 
genieten van hetgeen zij haar aardsgezinde mens te genieten bood, hij kon er zeker van zijn, dat dit zijn gedrag 
hem blootstelde aan het gevaar omwille van het geloof vervolgd te worden. “Stemmig, karig ter spraak... 
afgezonderd van zijn kameraden, sober in kleding en voedsel, hologig en verschoten van kleur, ziedaar de 
verschijnselen der gevaarlijke ziekte, die men ketterij noemde” (Bakhuizen van den Brink). Men kan zich bij de 
overweging van het geweldige derde deel van de Institutie van Calvijn niet genoeg doordringen van de 
waarheid: er was een tijd dat “protestantisme” en “levensernst” factisch en praktisch (uitzonderingen 
daargelaten) samenvielen. En men moet bedenken: uit welke bron? Uit geen andere dan de prediking van de 

rechtvaardigmaking! *”Formeren” – Credo: ‘reden’ – waarschijnlijk een verschrijving van M: ‘formuleren’. ”Een 

ketter moest bleek zijn”. I.J. de Bussy in ‘Katholicisme en Protestantisme’, in: Opstellen, Amsterdam: De Bussy 
1926, 326. [232] Citaat van J.N. of R.C. Bakhuizen van den Brink niet gevonden. 



179 

 

5 

Wij zouden trouwens, hoe we het ook aanleggen, “in de ruimte” praten, gans ijdel en 

vergeefs, ook wanneer we hier dagenlang nog zo schoon en grondig, nog zo levenswijs en 

nog zo bijbels verder zouden spreken, tenzij we ons klaar voor de geest stellen dat het leven 

van de christelijke mens evenals dat van de heidens-vrome mens louter schijn en bedrog zou 

wezen, wanneer niet de beslissende inhoud en zin van de vereniging tussen Christus en ons, 

en dus de beslissende inhoud van de openbaring en van het geloof, déze was: de vergeving 

van de zonden, de rechtvaardiging die wij alleen door het geloof ontvangen.  

Gaat het ernst worden met de heiliging, dat is: daarmee dat wij in het geloof onder de wet 

van Christus gesteld worden, dan kan het ons immers niet lang verborgen blijven dat wij juist 

voor de wet van Christus, de wet van de Geest van het leven, nimmer kunnen bestaan, dat 

de meest keurige en koene en ook de meest bijbelse beschrijving van het christelijke leven 

ten slotte nergens voor dient dan om ons te beschamen, ons droefgeestig te maken en ons 

aan onszelf als christen, maar ook aan de kerk als de gemeenschap van de heiligen te doen 

vertwijfelen, indien wij namelijk ook maar één ogenblik in de mening zouden verkeren met 

ons christelijke leven nu werkelijk aan de door Christus gestelde aanspraken te kunnen 

voldoen.541 

Zijn Aanspraak, onze heiliging door Hem, moet toch wel verstaan betekenen dat wij voor 

God zijn uitgezonderd, Hem gewijd, door Hem beheerst zijn, dat wij alzo voor God staan 

evenzeer rechtvaardig, even bruikbaar, even gehoorzaam als Christus in de dagen van zijn 

vlees. Nu, daarvan kan in “ons” christelijk leven zeker geen sprake zijn, zo zeker als ons 

leven-in-het-vlees duurt en niet in het geloof opgaat. Ons geloof, onze bekering, onze 

gehoorzaamheid, onze broederliefde, ons geduld en onze ijver, ons waken en bidden – dit 

alles als ons werk, als onze prestatie, als onze zelfopenbaring en zelfverwerkelijking kan niet 

volstaan om voor God als gerechtigheid van Christus te verschijnen. Dit alles is vol feilen en 

faalt, en niet slechts gedeeltelijk en dus kwantitatief, maar in beginsel en dus kwalitatief faalt 

het. Te zeggen bijvoorbeeld dat het “tekortschiet” zou nog de schijn ophouden alsof het hier 

gaat om een meer of minder, een voorlopig record, dat bij een nieuwe aanloop zal worden 

opgevoerd.542 Zo staat het niet, want juist de christelijke en dus wel verstaan de eerst 

 
541 Vgl. Zur Lehre vom Heiligen Geist, 91, 93 [GA III/1994, 509, 510]. Van hieruit moet opnieuw bezinning 
intreden over het gebruik van de term “christelijk” in het openbare leven. “Wird es denn gar niemandem übel 
bei dem Gedanken, dasz dieser, wenn man will geringfügige sprachliche Unfug auf ein höchst allgemeines 
Vorhandensein eben der praesumptio, eben der christlichen Werkgerechtigkeit hinweisen könnte... [Met de 
aantekening:] Hinter dieser Andeutung steht viel was ich gegen die Sprache unserer evangelischen Kirchen (auf 
der Kanzel und vor allem in ihrer Presse) immer mehr auf dem Herzen habe. Hört man nicht allzu viele falsche 
Einsätze in ihrer Musik und allzu viele Versuche, die entstehenden Unreinheiten durch unentwegtes 
Weiterspielen und – durch Fortissimo gut... oder doch vergessen zu machen? Ich meine wiederum den 
Durchschnitt gerade der ‘Bewegteren’ derer, die mit Ernst Pastoren sein wollen. Aber ich fürchte manchmal, 
dasz manche von den Weltkinder, die nicht in die Kirche gehen und die Kirchenzeitungen und Gemeindeblätter 
nicht lesen, besser als manche Pastoren verstehen, dasz es hier etwas zu fragen gibt.” [93n107a; GA, a.w. 510 
voetnoot df] 
542 Van hieruit moet duidelijke taal uitgaan over de Groep-beweging, die ook in haar aannemelijkste vormen 
geen blijk geeft hiervan veel te verstaan. Vgl. Otto Reinhold, ‘Anmerkungen zur christlichen Ethik’, Zwischen 
den Zeiten 1930, de passage 255vv. *Deze zin staat niet in Credo. Met Groep-beweging wordt verwezen naar 
de Oxfordgroep, een in 1921 door de Amerikaanse lutherse predikant Frank Buchman opgerichte beweging die 



180 

waarlijk geheiligde mens zal zich – voor zover hij nu toch, zij het ook in het geloof, zijn leven 

leeft – als zondaar voor God erkennen en bekennen, als een mens wie ook zelfs zijn heiliging 

tot vloek en verderf zou gedijen, omdat zij hem noodzakelijkerwijs óf aan de vertwijfeling óf 

aan de lichtzinnigheid zou overleveren, indien niet het innerlijkste wezen van de heiliging dit 

was dat de onafzienbare verandering die de Zoon van God aan de Zijnen voltrekt, in een 

doen vóór hen, in een plaatsbekledende werkzaamheid hun ten goede bestaat. De 

verandering aan deze mensen is dat zij van henzélf niet zijn. Maar deze mensen zullen – 

zolang het leven-in-het-vlees duurt – toch in zichzelf “zichzelf” zijn. En zo – dat is de genade, 

die met de zondenvergeving samenvalt – als zulke mensen heeft de Zoon van God hen 

Zichzelf toegeëigend. Wij zagen dat het “vóór ons” wel verstaan het “áán ons” omvat, nu 

zien wij dat de kracht van dit “aan ons” toch wéér gelegen is in een “vóór ons”.543 

Het is alles waar en het houdt zijn volle geldigheid hetgeen wij van het christelijke leven 

gezegd hebben en hetgeen – wij waren immers onvolledig – nog verder daarover te zeggen 

zou zijn, maar de kracht van deze waarheid en deze geldigheid ligt in geen christelijk leven, 

ook niet in dat van de meest christelijke mens, die nog zo ernstig met alle denkbare 

richtsnoeren en gezichtspunten, eisen en mogelijkheden ernst zou maken, maar de kracht 

waardoor van dit leven dan toch gezegd kan worden dat het van God is en dat het God 

toegeheiligd wordt ligt enkel in de Zoon van God zelf, aan Wie te gelóven de zin van dit ons 

leven-in-het-vlees is.  

Nog eenmaal zien wij hier en weer iets concreter wat het inheeft dat wij in de tussentijd 

leven, tussen hemelvaart en wederkomst, en waarom nu als vermaning, die aan alle andere 

vermaningen principieel voorafgaat, moet klinken: “zoekt hetgeen bóven is, waar Christus 

is” – waarom? Omdat wij in deze tussentijd alleen maar daarvan kunnen leven dat wij 

vergeving hebben en steeds weer vergeving ontvangen, vergeving van de zonde is echter dit: 

dat Christus voor ons intreedt. De intercessio, dat is “hetgeen bóven is”.544 Dat wil zeggen: 

christendom bestaat geen ogenblik en in geen enkel opzicht afgezien van Christus, zonder 

Zijn werkzaamheid. Hij heiligt ons en wij hebben dit te geloven dat Hij ons heiligt. En dit 

geloof heiligt ons dan inderdaad tot zaligheid en niet tot verderf, omdat Hij aan de eeuwige 

eis die aan ons gesteld is genoeg gedaan heeft en omdat wij – juist dóór dit geloof aan Hem 

– zonder beding en ten volle daaraan onze bijval en ons vertrouwen schenken dat Hij 

genoeg gedaan heeft. De heiliging bestaat ten slotte alleen in dit geloof, maar dan – ten 

overvloede zij het gezegd – dit geloof als geleefde werkelijkheid.545 

 
individuele ontwikkeling als voorwaarde formuleerde voor maatschappelijke verandering en die lange tijd 
Morele Herbewapening heette. 
543 *Deze vier zinnen staan niet in Credo. 
544 Kol. 3: 3, vgl. Rom. 8: 34, Luc. 22: 31v. 
545 Vgl. Voordracht XII, 139n439. Vanwege het hoge gewicht van de zaak plaatsen wij in dit verband gaarne 
enige fragmenten uit een preek van Kohlbrügge (uit zijn latere tijd: 1874) over Rom. 6: 22. 
“Gij zult toch wel niet leren, dat, als een mens maar gelooft, hij dan zalig kan worden, al doet hij dan ook nog 
zoveel zonde? Daarop is nu het antwoord gekomen: Neen, dat leer ik niet. Nu welaan dan, zegt het hart 
wederom, als gij dat niet leert, hoe komt dan een mens tot de heiliging? Immers, als ik dat ook alles geloof, zo 
ben ik daarom toch niet van de zonde af, dit word ik immers te goed bij mij zelven gewaar. Ik moet de Wet er 
stellig bijnemen; dat kunt gij mij niet betwisten? de Wet – zekerlijk niet als een wet der werken, maar als een 
wet der heiliging door de kracht van Christus en de hulp des Geestes. Daarop is het antwoord: Dat is de leer 
van de Apostel niet.  
God wil het geloof in Christus; daarin is een mens rechtvaardig. Wilt gij nu nog een wet er bijnemen, om u van 



181 

 
de zonde vrij te maken en los te werken? Wel, dit ware een verloochenen van Christus en van de arbeid Zijner 
ziel. Wat gij met de wet tot stand wilt brengen, daarmede kan de eeuwigblijvende Wet Gods ook niet tevreden 
zijn, want dezelve vordert een volkomen, volstandig, eeuwig bevrijd-zijn van de zonde. Zij kan niet daarmede 
tevreden zijn, dat een mens er zich van loswerkt, waarbij hij na jaar en dag, en dag aan dag zelf weder opbouwt 
in zijn eigen begeerlijkheid, wat hij even te voren in zelfgekozene vromigheid heeft afgebroken. Gij meent 
evenwel dat dit ‘uzelven van de zonde los te werken’ nu nog uw taak zou blijven; Ik treed u echter met de 
prediking in de weg: ‘Gij zijt van de zonde vrij’. Uw antwoord daarop is: ‘Dat zie ik niet, dat word ik wel anders 
gewaar.’ 
Ik weet wel, dat het een zware zaak is, zulks te geloven, als men niets ziet dan zonde, maar ik weet ook, 
waaróm het zo zwaar is, dit te weten. De gemeenschap met Adam is een natuurlijke, de gemeenschap met 
Christus is een hemelse, een geestelijke! is een gemeenschap des geloofs. De vraag is nu: Hoe kom ik tot deze 
gemeenschap? Daarop ware allerlei te antwoorden, om aan te tonen, wat de mens niet al doet, om bij al het 
zuchten naar zulk een gemeenschap zich van deze gemeenschap te ontslaan. Ook ware daarop allerlei te 
antwoorden, om aan te tonen, welke schuilhoeken de mens al opzoekt, om zich van de genade te ontslaan, en 
welke zonden hij voor zich houdt, om daarmede niet aan het licht, niet voor God te komen. Ik wil echter liever 
op deze vraag: ‘Hoe kom ik tot zulk een gemeenschap?’ u weder het Apostolische antwoord brengen van Rom. 
6: 22.  
Dat God ons in Zijn macht genomen heeft, zodat wij niet meer aan onszelven toebehoren, daarvan hebben wij, 
die geloven, reeds pand en zegel ontvangen in onze doop, toen wij gedoopt zijn geworden in de Naam des 
Vaders én des Zoons én des Heiligen Geestes. Wij zijn in Gods macht niet overgegaan door een daad van onze 
zijde. Van onze zijde zij de erkéntenis, dat wij in Gods macht zijn overgegaan. Maar van Gods zijde is het 
geschied. Hij heeft Zich in Christus Jezus een volk geschapen, dat overeenkomstig Zijn wil is. Zijn dienst is een 
vaderlijke dienst, en Hij doet gelijk Boaz, die, toen hij op de akker kwam, tot zijn dienstknechten zeide: Vrede zij 
ulieden! [vgl. Ruth 2: 4] 
Ziet, dat is de genade onzes Gods, Hij heeft ons niet half van de zonde vrijgemaakt, maar geheel en al. Nadat Hij 
dit gedaan heeft, heeft Hij ons niet aan onszelven overgelaten, en tot ons gezegd: ‘Ik heb u volkomen 
vrijgemaakt, daar hebt gij nu Mijn wetten en geboden, gedraagt uzelven nu als heren en dappere helden; Ik 
heb u immers van alles voorzien.’ Ware dat het geval, dan kwam er ten laatste ook niemand van ons terecht. 
Men vraagt steeds: hoe komt men dan nu tot gemeenschap met God? Antwoord: Wij zijn reeds in deze 
gemeenschap. God heeft ons met de list Zijner liefde gevangengenomen. Wij waren in de slavernij der zonde 
zeer tevreden, en wij zouden wel eeuwig daarin gebleven zijn; immers bij al het klagen over de zonde toont 
nochtans alle vlees, als de gelegenheid, om van zulk een slavernij bevrijd te worden, daar is, dat vlees niet 
vallen wil voor God, ook veel liever God dóódt, dan dat het met die zonde tot God zou komen, bij welke elke 
andere zonde voor God niet in aanmerking komt. 
De Apostel Paulus is voorwaar een zeer verstandig Apostel. Hij werpt ons allen onverhoeds het net over het 
hoofd, en predikt ons zeer liefelijk: Gij kunt niet meer doen wat gij wilt, u niet meer bewegen zoals gij wilt; gij 
zijt Gods, uws Heren arrestanten, Die heeft u gevangengenomen; gij kunt in het geheel niet meer over uzelven 
beschikken. Gij zijt thans in Zijn Huis, gij staat nu op Zijn rechtsgebied. 
Dat is nu een geheel andere leer, dan die, welke in het menselijke hart zit. In het hart des mensen zit de leer: 
Als ik eens vergeving van mijn zonden heb, zo zal ik mij aan de dienst van God wijden. Men heeft vergeving van 
zijn zonden, en nu wijdt men zich ook aan de dienst Gods, dat wil zeggen: men houdt de dienst Gods voor een 
Zondags- en een tempeldienst, – voor iets bijzonders; daarnevens heeft men dan zijn eigen private zaken, – die 
moeten tot deze dienst niet behoren, en van deze private zaken brengt men nu God van tijd tot tijd iets ten 
offer. Daarbij gaat het de mens steeds om zichzelven. Hij bezoekt de kranken, hij helpt de arme broeder, opdat 
Christus niet zegge: gij hebt het niet gedaan. Hij heeft ogenblikken, waarin hij alles zou willen laten varen en 
prijsgeven, en hij buigt zich voor een wijle onder de Waarheid, opdat het hem niet zou verweten kunnen 
worden, dat hij zichzelf gezocht, dat hij zichzelf en eigen eer heeft liefgehad. 
De Apostel betuigt: ‘Nu hebt gij uw vrucht tot heiligmaking!’ Deze woorden hebben alle een hoge betekenis. 
‘Nu’ schrijft de Apostel, dat is gezegd in tegenstelling van een eertijds. ’Gij hebt’ schrijft hij; van dat ‘hebben’ 
was dan in dat eertijds geen sprake. ‘Uw vrucht’ hebt gij, zo schrijft hij, dat is: gij hebt de vrucht, die u toekomt, 
die niet voor een vreemde is. ‘Tot heiligmaking’ schrijft de Apostel: in de slavernij der zonde legdet gij er u op 
toe, dat gij God welgevallig mocht zijn, volgens uw gedachten; evenwel uw pogingen, uw krachtinspanningen, 
hebben u geen nut gedaan; gij hebt daarbij niets ingeoogst; het kwam nooit tot de heiliging; na lange 
moeitevolle arbeid, nadat gij uzelven hadt afgetobd, was op eens alles weer bedorven en verwoest, alles viel de 
zonde weder ten buit. Thans staat de zaak evenwel geheel anders. Daarom moet gij nu niet meer denken in uw 
harten: ‘Neen, ik ben niet rechtvaardig en heilig, ik heb nog eerst dit en dat te doen, vóór ik het zo ver gebracht 



182 

 
heb; ik heb eerst nog allerlei geboden na te komen, maar dat wil nog niet zo recht; ik moet de goede 
gelegenheid afwachten; er staat mij nog zoveel in de weg, dat moet eerst nog verwijderd worden; ik hoop 
evenwel met Gods hulp het eindelijk zo ver te brengen.’ Veelmeer behoort gij in uw harten alzó te denken: 
Christus is gestorven voor onze zonden, zo zijn wij dan met Hem gestorven. Christus is opgestaan en is ons 
leven, zo zijn wij dan met Hem opgewekt, en met Hem in het nieuwe leven, dat uit God is, overgegaan. Als gij u 
van harte aan deze waarheid onderwerpt, zo zult gij het wel ervaren, wat zulk een Evangelie met zich brengt; 
want het is een heerlijk lot, een slaaf van de volzalige God te zijn. Gelijk een machtig heer er zijn roem en eer in 
stelt, dat zijn dienaren goed gekleed en van alles welvoorzien zijn, zo heeft onze God er nog op een geheel 
andere wijze Zijn roem en Zijn eer in, dat het Zijn dienaren aan niets ontbreke, maar dat zij overvloed hebben.  
Het gehele zijn, het ganse gedrag, het zitten, het staan, het nederliggen, het in- en uitgaan, het doen en laten in 
de dienst van God heet in de Schrift met één woord: ‘heiliging’, of heilig-gemaakt-zijn, dat is: op zodanige wijze 
in zulk een stand geplaatst-zijn, dat alle beweging naar de goede, welbehaaglijke en volkomen wil van God is.  
De Apostel zegt niet: ‘Gij hebt nu uw vrucht, dat gij heilig wordt’, alsof hier gesproken werd van een toenemen, 
een voortgaan van deugd tot deugd, van kracht tot kracht, of van een allengskens plaats vindende reiniging, 
opdat wij hoe langs zo meer rein en God gelijkvormig worden. Wat Christus voor de Zijnen daargesteld heeft, 
dat legt Hij Zelf ook in de Zijnen ten uitvoer. Hij heeft het voor hen daargesteld, dat zij rein en zonder aanstoot 
zullen bevonden worden op Zijn dag; zo zullen zij daarom ook als dezulken bevonden worden. Nu hebt gij uw 
vrucht, om als zulken bevonden te worden, als gij het niet bij de wet zoekt, maar als gij gelooft wat waarachtig 
is, nl. dat gij van de zonde vrijgemaakt en dienstknechten Gods geworden zijt. 
De Apostel betuigt, dat wij van zulk een dienst Gods het einde hebben… een eeuwig leven. Dat vindt men bij de 
wet niet, daar vindt men de dood. Einde goed, alles goed! Wat vraag ik naar een heiligheid, naar een 
vromigheid, naar hetgeen alle mensen voor gerechtigheid en godzaligheid houden, als het einde er van niet 
goed is. Het lopen naar eigen verkiezing en naar instellingen der mensen heeft een zeer slecht einde. Ik moet 
het standpunt kennen, waarop ik wezenlijk mijn vrucht heb tot heiligmaking. Daar, waar het niet heet: Christus 
en voorts de wet, maar: de Wet enig en alleen, volkomen en eeuwig, maar een ander Mens, dan ik ben, Die 
deze Wet op Zich neemt: Christus Jesus, mijn Heer, – en ik, mij gehouden aan Hem, in Hem geloofd, ganselijk 
afstand gedaan hebbende van alle wet; Hem geloofd, dat ik de Zijne ben; mij aan Hem, aan Zijn gerechtigheid 
gehouden, in weerwil van zonde, nood en dood. Zo zal ik daarvan deze mijn vrucht hebben, dat ik mij, naar zijn 
welbehagen bewegen zal, dat mijn werken zullen bevonden worden als zijnde in God gedaan. 
Laat u geen wet daarbij of daarnevens in de handen toveren! Zeker zal het er in den beginne geheel anders 
uitzien, dan gij gelooft; maar het winterkoren kent zijn tijd om uit te spruiten...” 
“Zo gaat het in de heiligmaking des Geestes aller kinderlijk en eenvoudig toe, daar is geen dringende drijver, 
geen moeten, geen lopen uit zichzelven, maar een bestendige, rustige en zalige afhankelijkheid van de vrije 
genade en van de levendmaking des Geestes. In de heiligmaking des Geestes is kinderlijke vrees. Des Heren 
tegenwoordigheid en heiligheid is er het element, dat men liefheeft en waarbuiten men niet ademen kan; de 
vleselijke heiligmaking daarentegen werkt uit inbeelding en uit overschatting van zichzelve, uit slaafse vrees, zij 
huichelt gehoorzaamheid, het geloof is er een voorwendsel, en waar zij de naaste schendt en schade doet, zegt 
zij: ‘God ziet het niet’, óf: ‘Ben ik mijns broeders hoeder?’ [Gen. 4: 9] óf: ‘Mijn zonde is te groot, dan dat zij kan 
vergeven worden’ [4: 13]... Zij heeft zo weinig begrip van Gods heiligheid, dat zij heden met dezelfde 
aanmatiging beginselloos en karakterloos omverwerpt en afbreekt (uit lust tot de wereld) wat zij gisteren 
onder trompetgeschal, met aanmatiging als had zij kracht van Boven, waagde op te bouwen.  
De vleselijke heiligmaking houdt geen stand, liegt zo lang zij kan, is woelig en overspelig, kan niet rusten, niet 
wachten op Gods Woord, zij eet verborgen brood en drinkt gestolen wateren. De heiligmaking des Geestes 
verbeidt de Here, schoon Hij vertoeft, haar ziel verheft zich niet in haar, zij houdt zich aan het ‘nochtans’ van 
het zalig Evangelie Gods, al is er geen rund op de stal, zij houdt zich in de hutten en blijft kuis, zij eet van des 
Heren brood en drinkt van de wijn, dien Hij gemengd heeft, en al doodde haar de Here Zelf, ook dan zou zij nog 
op Hem hopen. Zij heeft het van de aarde niet verwacht en in de zalige hemel ziet zij eerst, dat zij werkelijk het 
bruiloftskleed reeds aanhad.” 
*Citaten – op de twee slotalinea’s na – met geringe wijzigingen uit De ware vrijheid: leerrede over Romeinen 6 
vs. 22. Amsterdam: Spin 1856, passim. De uitdrukking uit de aanhef van deze aantekening: “uit zijn latere tijd: 
1874” is óf te wijten aan een verschrijving – deze leerrede werd gehouden op 25 juli 1847 (maar dat is niet 
Kohlbrügge’s “latere tijd”) – óf de leerrede is overgenomen uit een andere, latere uitgave. De twee laatste 
alinea’s stammen uit De ware zelfbeproeving: de drie stukken van het formulier om het heilig nachtmaal te 
houden. Amsterdam: Scheffer 1894, 28v. 

https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=17/TTL=5/CLK?IKT=4&TRM=ware
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=17/TTL=5/CLK?IKT=4&TRM=zelfbeproeving
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=17/TTL=5/CLK?IKT=4&TRM=drie
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=17/TTL=5/CLK?IKT=4&TRM=stukken
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=17/TTL=5/CLK?IKT=4&TRM=formulier
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=17/TTL=5/CLK?IKT=4&TRM=om
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=17/TTL=5/CLK?IKT=4&TRM=heilig
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=17/TTL=5/CLK?IKT=4&TRM=nachtmaal
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=17/TTL=5/CLK?IKT=4&TRM=houden


183 

Ons geloof is, indien het recht geloof is, gans en al onze gerichtheid naar deze “Hij”, die wij 

eigen zijn, doch aldus dat Hij zelfstandig en volkomen “boven” is, het “generzijds” van ons 

leven-in-het-vlees en de grond waarin ons heil buiten ons verankerd ligt. Wanneer Hij dat is, 

dan is ons christelijke leven geen schijn en bedrog. Het geloof, dat het laatste geheim van 

het christelijke leven is, bestaat naar zijn beslissende gehalte in het hóren van de met 

geweldige aandrang aan ons gerichte vraag: “Hoe zijt gij rechtvaardig voor God?” en in het 

hóren van het antwoord (gelijk bijvoorbeeld de Heidelbergse Catechismus vraag 60 dat 

geeft): “Alleen door een waar geloof in Jezus Christus, alzo dat, al is het dat mij mijn 

consciëntie aanklaagt dat ik tegen alle de geboden Gods zwaarlijk gezondigd en geen 

daarvan gehouden heb en nog steeds tot alle boosheid geneigd ben, nochtans God, zonder 

enige verdienste mijnerzijds, uit louter genade mij de volkomen genoegdoening, 

gerechtigheid en heiligheid van Christus schenkt en toerekent, evenals had ik nooit zonde 

gehad noch gedaan, ja als had ik zelf al de gehoorzaamheid volbracht, die Christus voor mij 

volbracht heeft, in zoverre ik zulke weldaad met een gelovig hart aanneme”.546 Ik zou 

hieraan uit de Catechismus van Kohlbrügge nog de volgende opmerking willen toevoegen: 

“aan welk woordeke moogt gij u houden, wanneer gij geen enkel kenmerk van ware genade 

in uzelven vindt en deswegen diep neerslachtig zijt? Aan het woordje: nochtans.”547 

Inderdaad: dat wij ons, met het oog gericht op Jezus Christus als Degene die ons dáármee de 

weg van de heiliging doet betreden, dat Hij voor ons intreedt, die aldus vanuit Zijn vrije 

genade aanspraken op ons doet gelden – dat wij, met het oog op Hém, ons aan dit 

“nochtans” houden, dat is de kern van het geloof in de vergeving van de zonden, dat is de 

ster waar het ganse christelijke geloof op vaart, te midden van alle aanvechting. 

  

 
546 Vooral de “ethische” prediking heeft met dit stuk niet zelden geknoeid, zelfs bij dr. Gerretsen vindt men bijv. 
telkens de stelling dat het God onmogelijk is vergeving te schenken, indien in de mens niet eerst berouw 
aanwezig is (zulks met beroep op Lucas 17: 3 (!): “indien uw broeder tegen u gezondigd heeft”), dat “van 
plaatsbekledend lijden te spreken beslist onschriftuurlijk is”, enz. 
547 Vgl. Kohlbrügge, Vragen en antwoorden tot opheldering en bevestiging van den Heidelbergschen 
Catechismus (Akkrum[:Stapert] 61925, 110). [4345] Ook hier hangt alles aan de immanente triniteit. Deze leer 
en de daarop gebouwde christologie alleen kunnen het “nochtans-des-geloofs”, waarover zovelen spreken, 
“funderen”. Dwaalleer, hoewel gelukkig in zichzelf geen verstoring van de gelding van de waarheid, draagt toch 
de verantwoordelijkheid voor veler onvrede enerzijds en voor veler zelfverzekerdheid anderzijds. Men zie bijv. 
Hermanns leer: “dasz wir in der Macht des Menschen Jesus über uns den auf uns wirkenden Gott selbst 
erfassen”. Barth zegt daarvan: “Das ist monophysitisch und das ist unmöglich… Die orthodoxe Christologie ist 
ein aus der Höhe von 3000 m. steil abflieszendes Gletscherwasser; damit kann man etwas schaffen. Die 
Hermannsche Christologie, so wie sie dasteht, ist der hoffnunglose Versuch, eine stehende Lagune mittels einer 
Handpumpe auf dieselbe Höhe zu treiben” (Die Theologie und die Kirche, 275v.). [GA III/1990, (545-603) 593-
595, ‘Die dogmatische Prinzipienlehre bei Wilhelm Herrmann’ (lezing, gehouden bij de vrijzinnige ‘Freunde der 
christlichen Welt’, n.a.v. de postume verschijning van de dogmatiek van Barths vereerde leermeester, 1925)] 
[Wildi nr. 156]. Hetzelfde geldt van de leer aangaande de H. Schrift als neerslag van religieuze ervaring en van 
de heiliging als zedelijk groeiproces (vgl. L. Ihmels, Das Dogma in der Predigt Luthers, [Leipzig: Edelman 1912] 
166vv.), dat is alles de tragikomedie van de handpomp. 



184 

[XVI] CARNIS RESURRECTIONEM, VITAM AETERNAM, AMEN: WEDEROPSTANDING DES 

VLEZES EN EEN EEUWIG LEVEN, AMEN 

 

Wanneer op deze aarde een heilige, katholieke kerk bestaat, indien er een vergadering, een 

ruimte, een gemeente is waar de mens gelijk hij is en leeft de vergeving van de zonden om 

Christus’ wil verkondigd wordt, wanneer het bestaan van de kerk en dit in haar 

plaatsvindende gebeuren het werk van de Heilige Geest, de krachtdadige openbaring van 

God is, dan betekent dit: midden in de menselijke geschiedenis en in de menselijke 

samenleving, midden in de ons maar al te goed bekende tijd en wereld, midden in de ruimte 

waarin de mens existeert en zijn leven uitleeft, over de grondaard waarvan een ieder het 

beste aan zijn eigen wezen en leven enigermate tot klaarheid komen kan – te midden van al 

het gegevene en bestaande is hier met de ganse kracht die aan góddelijke waarheid eigen is, 

een belofte, een verwachting opgericht. Men kan de Heilige Geest niet ontvangen, men kan 

niet in de kerk van God zijn en alzo om Christus’ wil vergeving van de zonden erlangen548 

zonder tegelijk daarin, met evenredige noodzakelijkheid en even gelijke zekerheid, deze 

belofte en deze verwachting deelachtig te worden. Van deze belofte en verwachting spreekt 

het slot van de geloofsbelijdenis: Carnis resurrectionem, vitam aeternam! 

 

1 

Met deze woorden is ongetwijfeld bedoeld dat er tegenover549 de menselijke geschiedenis, 

als tégendeel van hetgeen wij als samenleving, tijdsorde, wereldorde kennen, een 

toekomstige, gans andere bestaanswijze van de mens in uitzicht wordt gesteld. Hier wordt 

de mens, gelijk hij zichzelf kent of meent te kennen, als het ware een spiegelbeeld van 

hemzelf voorgehouden, waarin hij zichzelf als een volkomen vreemde verschijnt, waarin hij – 

is hij dat? ja, toch, hij is het! – zichzelf aanblikt met de uiterste verbazing. Hij staat tegenover 

een volstrekt-andere, een nieuwe mens en toch wordt hem nu gezegd met de kracht van de 

goddelijke openbaring: gij, die nu en hier dit zijt, gij zult eenmaal en daar dat gans-andere 

zijn. Gij zou slechts schijnbaar in de kerk zijn, gij zou slechts schijnbaar vergeving van de 

zonden om Christus’ wil ontvangen hebben, wanneer dit uw toekomstige zijn niet vóór u 

stond met dezelfde kracht en waarheid.550 De ernst van uw belijdenis, van uw geloof aan 

God, de Heilige Geest en daarmee dan onmiddellijk ook de ernst van uw in en met de kerk 

gesproken: “ik geloof in Gód” zou dubieus geworden zijn, onder verdenking van voosheid en 

ijdelheid, indien ge hier wellicht plotseling bleef steken en weigeren zou mee te gaan in de 

belijdenis van het geloof in deze goddelijke belófte. “God” en de “belofte”, deze twee zijn 

één. Het was niet wel mogelijk er bij voortduring op te wijzen, maar eigenlijk is toch van de 

eerste zin van het credo af heimelijk, en hier en daar toch ook reeds zeer open en opvallend 

mede hierover gesproken. Zeiden wij bij de aanvang van het derde artikel dat dit de méns in 

de geloofsbelijdenis betrekt, doch dat dit in de gehele gang van het credo reeds indirect 

gebeurd was – nu hebben wij ons klaar voor ogen te stellen in welke, omvattende zin de 

mens van meet af in het credo is betrokken gewéést. God heeft met Zijn “almacht” ons 

 
548 *Germanisme: ‘verkrijgen’ 
549 Vgl. Voordracht I, 21n57. 
550 “Met dezelfde kracht en waarheid”, d. i. niet maar: met een gelijke, in kracht overeenkomende, maar 
zonder tweeheid of vergelijking: in en met het éne gebeuren van de remissio, de vergeving. 



185 

leven en onze dood in de kreits, in de gesloten cirkel van Zijn heilsdaad en Zijn 

rechtsaanspraak opgenomen.551 Wij hoorden dat in Christus niet de schepping tot haar doel 

gekomen is, maar dat veeleer in Hem de Schepper schepsel geworden is, en het schepsel 

opgenomen werd in de éénheid met de Schepper als eersteling van een nieuwe 

schepping!552 Wij hoorden dat in het lijden van Christus de “tijd van Pontius Pilatus” werd 

geoordeeld, dat deze smarten onder het juk van de wereldtijd reeds de geboorteweeën 

waren van een nieuwe tijd, die geen wereldtijd meer zijn zal.553 Wij hoorden van de tijd van 

de kerk als van een tijd tussen de tijden, die sinds de hemelvaart is ingegaan, maar ook dat 

de begrenzing van deze tijd tegelijk de poort is waarop Jezus Christus in Zijn wederkomst 

klopt.554 

Wij hoorden dat aan de nieuwe “vernedering” en “verhulling” van de Here door Zijn ingaan 

in de hemelen een einde is gesteld, als Hij komt om te oordelen de levenden en de doden.555 

Wij hoorden dat de kerk haar grens als haar doel heeft te beschouwen en dat die kerk zeker 

met iets anders dan de Geest te rade is gegaan die niet met de “heilige” dwepers op de deur 

van het verborgen Rijk zou hameren.556 Wij hoorden dat bij de grenzen aan het credo zelf 

gesteld, naast het sacrament en het werkelijke leven van de mensen, het komende Rijk 

genoemd werd, waarvan de verschijning ook de belijdenis en het dogma zal stempelen tot 

een kinderlijke zegswijze.557 Genoeg om u te herinneren: wij hebben reeds nu en dan dit 

spiegelbeeld van de ons bekende mens-en-tijd-en-wereld min of meer klaar voor ogen 

gehad: het toekomstige zijn van de gelovigen, de opstanding van de doden en het eeuwige 

leven. 

Maar nu wordt het uitdrukkelijk en met uitzonderlijke, als het ware samengebalde kracht tot 

gelding gebracht als integrerend moment van de christelijke Godskennis – en zie, nu eerst 

kan het Amen klinken, nu eerst kan gezegd worden op al het voorafgaande, op heel de 

belijdenis: ja, dat is waar! Het geloof is ook en ten slotte “een vaste grond der dingen, die 

men hoopt en een niet-meer-twijfelen aan het verborgene, dat men niet ziet" (Heb. 11: 1). 

Deze uitdrukkelijke en bijzondere inscherping is ons nodig en komt als de laatste troost aan 

de dag: dat mét God de Vader, de Zoon en de Heilige Geest wijzelf object van het geloof zijn 

in deze, hier ontwikkelde zin: dat wij zullen “veranderd” worden (1 Kor. 15: 51). Zonder dat 

staat ons niet alleen de troost en belofte, maar ook de strengheid en hoogheid van het 

christelijke credo niet ondubbelzinnig558 voor ogen. 

 

2 

 
551 Vgl. Voordracht III, 33. 
552 Vgl. Voordracht IV, 51v. 
553 Vgl. Voordracht VIII, 94v. 
554 Vgl. Voordracht XI, 128v. 
555 Vgl. Voordracht XII, 138v. 
556 Vgl. Voordracht XIV, 166. 
557 Vgl. Voordracht I, 19vv. *Deze hele passage, vanaf “Zeiden wij bij aanvang van het derde artikel…” staat niet 
in Credo. 
558 “De strengheid en hoogheid van het credo” houdt namelijk ook dit in dat de ‘eschatologie’ geen nieuw stuk 
kan zijn naast de trinitarische ontwikkeling van de waarheid. Met Paul Althaus daaruit te concluderen dat de 
eschatologie bij Barth niets anders is dan een “Tautologie des dialektischen Verhältnisses von Zeit und 
Ewigkeit” (Zeitschrift für systematische Theologie 1923, 779) was reeds toen (1923) een misverstand, maar mist 
nu (in Barths latere werken) alle grond. 



186 

Het is intussen van belang goed vast te houden dat het bij dit laatste woord van het credo 

gaat om het inprenten, extra aandacht vragen en nader ontvouwen van reeds bekende en 

reeds erkende waarheid. Wij kunnen van hetgeen de mens, op grond van de in Christus 

volbrachte verzoening wedervaart, principieel niet méér en niet anders zeggen dan: credo in 

Spiritum sanctum, credo ecclesiam, credo remissionem peccatorum. Iets meer of zelfs iets 

beters kunnen wij geloven noch verkondigen. Wat zou dat wezen? Iets meer en iets beters 

dan de Geest, waardoor God ons openbaar wordt als onze Verzoener, iets meer en iets 

beters dan de “nieuwe geboorte”, dan de eeuwige liefde die ons bezocht heeft? Wat zou dat 

kunnen zijn, iets meer en iets beters dan de vergeving van de zonden en al hetgeen daarin, 

volgens de vorige voordracht, ligt opgesloten?559 Nee, de zogenaamde eschatologie is niet 

een “leer van de laatste dingen”, aldus dat daarmee een nieuw gebied van christelijke 

Godskennis zou opengaan, dat visioenen en verten ons worden getoond waarheen onze 

harten zich wenden als tot het onbekende, waarheen ons verlangen steeds is uitgegaan en 

nu opnieuw uitgaat, met achterlating van de eerste beginselen van de kennisse Gods door 

het evangelie en in de wet – 560de eschatologie kan alleen op een bijzondere wijze aantonen 

en ontwikkelen hoe de belijdenis van de Geest, van de kerk, van de vergeving en daarmee 

het hele credo ten slotte bedoeld is: namelijk als geloof in en belijdenis van de belofte die 

aan de méns gegeven is, van de hoop die voor hém is opgericht. 

Slechts vanuit dit gezichtspunt kan men begrijpen dat de eschatologie in de theologie van de 

reformatoren een naar verhouding van de andere geloofsartikelen zo kleine rol heeft 

gespeeld.561 Zij hebben vooral over het geheimenis van de vergeving-van-de-zonden weten 

te spreken op zo diepe, schier volkomen wijze dat hun en hun tijdgenoten daarmee het 

wezenlijke van de eeuwige belofte gezegd scheen. Zij hebben over de justitia forensis en 

over het kindschap van God562 zo gesproken dat hetgeen over de opstanding en het eeuwige 

leven te zeggen is, daarin vervat was. Zij hebben het geloof zozeer van alle schouwen 

onderscheiden dat de toekomst, door het Woord verkondigd, in het gelóóf des te sterker 

moest worden aangegrepen en omhelsd. Zij hebben geweten dat God de maat van alle 

werkelijkheid is, dat de eeuwigheid éérst is en dan de tijd en dat daarom ook de toekomst 

eerst is en dan het heden, zo zeker als de Schepper eerst is en dan het schepsel.563 Zij 

hebben in het Woord het heil dat uit vrije Genade komt gehoord als eeuwig heil.564 

En toch zal men het een zwakheid van de reformatorische theologie moeten noemen, die 

zich later en tot op onze dag toe heeft gewroken: dat zij de in het Oude en in het Nieuwe 

Testament gegronde aanwijzing van het symbool, om al hetgeen onder het gezichtspunt van 

het heden gezegd werd onder het gezichtspunt van de toekomst nóg eens te zeggen, niet 

 
559 *De drie laatste zinnen staan niet in Credo. 
560 *Het eerste deel van deze lange zin staat niet in Credo. 
561 Men zie ook in de Heid. Cat., waarin eigenlijk alleen vr. 52, 57, 58 daarover handelen, maar echt als aan de 
rand van de soteriologie. 
562 (‘Justitia) forensis’ is eigenlijk letterlijk te vertalen met juridisch: bedoeld is de rechtvaardigheid die buiten 
ons is, in Christus, en die ons “toegerekend” wordt. Dat is wel verstaan op zichzelf reeds vol van datgene wat 
buiten alle wereld- en zielsontwikkeling staat, wat op ons toekomt, wat in tegengestelde richting tot de vitale 
en ethische dynamiek van de zelfverwerkelijking van de mens gaat, en hem ontmoet, bereikt, treft, bekleedt 
enz. en draagt zo de trekken van het ‘eschatologische’. 
563 Vgl. KD I, 487. 
564 *De laatste vier zinnen staan niet in Credo. 



187 

nadrukkelijker heeft opgevolgd. Zonder iets gans-nieuws uit te spreken zegt dit laatste stuk 

van het symbool juist het voorafgaande, maar dan ook al het voorafgaande, zó nieuw dat 

zijn karakter van openbarings-waarheid, van gelóófs-artikel nu volkomen helder aan het licht 

treedt.565 Wij hoorden in de onmiddellijk voorafgaande voordrachten dat ook de méns in het 

credo staat en van meet-af daarin mede bedoeld was. Nu verstaan wij eerst recht de zin 

daarvan: het geloof in de Heilige Geest, aan de kerk, aan de vergeving van de zonde sluit in 

zover (maar ook slechts in zóver) het geloof niet alleen in God, maar ook aan de méns in zich, 

als wij in en met dit alles geloven aan de opstanding van de doden en aan een eeuwig leven, 

in zover dus als onder de “mens” het ons voorgehouden spiegelbeeld van ons toekomstige 

leven verstaan wordt, niet de mens die wij zijn, maar de mens die wij krachtens de ons 

gegeven belofte en hoop zijn zúllen. Déze mens hoort, met God tezamen, in het credo. 

 

3 

Wij nemen nu bij hetgeen nog uitdrukkelijk en in het bijzonder over deze belofte en 

verwachting te zeggen is, de beste weg als wij uitgaan van de drie onmiddellijk voorafgaande 

artikelen: ik geloof in de Heilige Geest, ik geloof de heilige, katholieke kerk, ik geloof de 

vergeving van de zonden. Wij hebben bij elk van deze drie artikelen de klemtoon gelegd op 

de oorsprong, grond en waarborg ervan, namelijk dat de Geest de Geest van Jezus Christus 

is, dat de kerk de door Hém zelf geschapen, onderhouden en geregeerde kerk is, dat de 

vergeving-van-de-zonden de vergeving is, die ons geschonken wordt door Hém die ons 

Zichzelf toegeëigend heeft. Daarmee hebben wij van een hoogste en op zichzelf, in haar 

substantie, niet te overtreffen éénheid tussen Jezus Christus en de Zijnen gesproken. Aan 

deze eenheid ontbreekt ook in het heden niets.566 Wij kunnen immers niet meer in Christus 

hebben dan alles, en inderdaad alles hebben wij in Hem. En ook hierin kan geen beperking 

liggen dat wij zeggen moeten: ja, maar wij hebben alles alleen in Hem en niet in onszelf, 

zodat wij in onszelf leeg en nietig zijn, zodat wij zonder Hem verloren zouden zijn, zodat het 

“nochtans”, waarvan aan het einde van de vorige voordracht sprake was, geheel en al op 

Hém betrokken is en alleen in deze betrekking tot Hém meer is dan een ijdel pochen en 

krampachtig bezweren. Daarin ligt waarlijk geen beperking van de waarachtige eenheid 

tussen Christus en de Zijnen. 

 
565 Vgl. Das Wort Gottes und die Theologie, 94vv. [GA  III/2012, 695, 697, ‘Biblische Fragen, Einsichten und 
Ausblicke‘ (1920)] “Auferstehung ist Gottesherrschaft... die Wahrheit gibt ihre fremde, spröde ‘transzendente’ 
Stellung gegenüber der Wirklichkeit auf. Sie ‘spielt’ wieder auf dem Erdboden, wie es Sprüche 8 heiszt… 
Auferstehung ist die neue Welt… Die Wirklichkeit, auch die entwicklungsmäszig, reformfreudig, optimistisch 
verstandene Wirklichkeit, sie wird durch die Wahrheit nicht bestätigt noch erklärt”. Met waarheid moet hier de 
waarheid van God in Zijn openbaring bedoeld zijn, zo niet, dan is dit door de latere inzichten en uitspraken van 
Barth herroepen. 
566 Daarop legt Luther volle nadruk – maar zo dat het in zijn rechtlijnigheid, ongebrokenheid tot opheffing van 
de eschatologische verwachting lelden kan. Hetzelfde is van Kohlbrügge te zeggen, die bijv. het “duizendjarig 
Rijk” niet alleen niet chiliastisch wil verstaan, noch ook als slaande op de kerk, maar als de “zoete regering der 
genade”. “De eerste opstanding is het zich te samen verheugen in het Woord en deszelfs loop en macht..., de 
nieuwe hemel en de nieuwe aarde, dat is de Gemeente Gods... waar genezing en vertroosting is. Kom er mee in 
wonen! de poorten worden des daags niet gesloten.” En hoogst bedenkelijk wordt de ontwikkeling van de 
waarheid van de vereniging met Christus, als het heet: “wie de zoete regering der genade kent, leeft in dat 
duizendjarig Rijk, hetwelk díe nog verwachten, welke hun conscientiën niet gereinigd hebben van dode werken 
en daarom in de rust Gods niet zijn ingegaan” (Opleiding tot recht verstand der H. Schrift (1845), 49-54). 



188 

Wij hebben in de IXe en Xe voordracht bij herhaling getuigenis gegeven aan de waarheid dat 

in de dood van Christus werkelijk alles reeds volbracht was hetgeen tot verzoening van de 

mens met God geschieden moest. Het ontbrak alleen aan de onthulling van het volbrachte, 

want de goddelijke daad van de verzoening werd volbracht in de verborgenheid van Zijn 

goddelijke zelfontlediging en was nog niet overgegaan en opgenomen in de openbaring van 

Zijn heerlijkheid. Dit is het wat dan “na drie dagen” in Zijn opstanding uit de doden geschied 

is. Precies over deze zelfde verhulling en onthulling gaat het indien wij nu van Zijn éénheid 

met de zijnen in het heden en in de toekomst spreken. Ook deze eenheid is vólbracht, zij is 

hier niet kleiner en daarginder niet groter, maar zij is nu verborgen en ginds openbaar. Het 

heden, waarin wij door het geloof leven, is het regnum gratiae, tussen de hemelvaart en de 

wederkomst, de toekomst die wij tegengaan is het door de wederkomst geopende regnum 

gloriae.567 In het heden is de eenheid tussen Christus en de Zijnen naar haar vorm een 

zodanige dat zij niet blijven kan, met andere woorden: dat zij blijven kan zolang deze tijd-

tussen-de-tijden duurt, daarna echter voor een andere vorm móet wijken. De vorm van deze 

eenheid is toch nu en hier déze dat Jezus Christus voor de kerk evenzo in God verborgen is 

als de kerk zelf in de wereld verborgen is. Hij is voor de zijnen niet op een directe wijze 

tegenwoordig en daarom zijn ook de zijnen voor anderen noch aan zichzelf op directe wijze 

kenbaar. De eenheid berust van Hem uit geheel en al op de zending en werkzaamheid van 

Zijn Geest, en van ons uit geheel en al op het geloof. Nogmaals: dat beduidt geen gebrek, 

geen geringere werkelijkheid van deze eenheid, alsof de hulp, de troost, de leiding die de 

zijnen van Hem ontvangen in het heden, onzeker, oneigenlijk en onwezenlijk zouden zijn. 

Niettemin roept de vorm van deze vereniging met Christus om verandering, om resurrectio, 

om opstanding. Niettemin betekent déze vorm op zichzelf een vráág, die des te 

aangrijpender en des te brandender is omdat zij haar beantwoording duidelijk genoeg in 

zichzelf draagt, maar nu toch anderzijds het nodige antwoord niet zó ontvangen heeft dat zij 

voor ons als vraag heeft afgedaan en uit ons leven is weggenomen. Gelijk de zonde ons eerst 

brandt wanneer zij in het licht van de vergeving komt568, zo brandt in ons, die geloven, deze 

vraag omdat zij reeds het licht van het goddelijke antwoord in zich draagt.569 

Want, nietwaar? wij “hebben” de Heilige Geest alleen in Zijn strijd tegen het vlees en vooral 

ook in de weerstand van het vlees tegen Hem, en dus, indien wij het nauwkeurig nemen, 

“hebben” wij de Heilige Geest alleen in de door Hemzelf in ons hart en in onze mond 

gelegde béde om Zijn tegenwoordigheid en Zijn bijstand. 

Zo is toch ook de kerk die wij kennen de tegen de wereld en de dwaling, tegen de verzoeking 

en de aanvechting, tegen de afval in haar eigen, nog zo gesloten rijen, strijdende kerk, en zo 

ver het oog reikt is het toch zo dat de kerk in deze strijd altijd weer de moed opgeeft en 

daarom nederlaag op nederlaag lijdt. 

 
567 Het “rijk der heerlijkheid”, vgl. Voordracht XI, 124n405. 
568 Vgl. Voordracht V, 58. 
569 Vgl. KD I, 487v. enerzijds: “Gerade und nur eschatologische Aussagen, […] die sich auf diese ewige 
Wirklichkeit beziehen, können als Aussagen über zeitliche Verhältnisse beanspruchen, wirklich und eigentlich 
gemeint zu sein”, anderzijds: “von uns aber ist zu sagen: so schenkt sich uns Gott in seiner Offenbarung, dasz 
wir reich in ihm, arm in uns selber sind und bleiben, ja erst recht werden… das Zeichen bleibt das Zeichen, das 
wieder vergehen und fallen kann; der Heilige Geist aber bleibt der Heilige Geist, ganz und gar der Geist der 

Verheiszung.” *Deze zin staat niet in Credo. 



189 

En zo zijn wijzelf, doordat wij vergeving van de zonden ontvangen hebben, ja Gods kinderen, 

en toch is het volgens 1 Joh. 3: 1 nog niet verschenen wat wij zijn zullen. Dat wil toch in elk 

geval zeggen: wij kennen onszelf niet als de van zonde bevrijden, wij kunnen slechts roemen 

in onze rechtvaardigheid door een onbeperkte erkenning van onze zondigheid, wij kunnen 

slechts gehoorzaam zijn in het gelóóf, dat is: alleen in het geloof aan de gehoorzaamheid van 

Christus kunnen wij ervoor instaan dat ons doen ooit werkelijke gehoorzaamheid geweest is 

of werkelijke gehoorzaamheid zijn zal. Wij zijn, wij blijven ook als justi: peccatores, als 

gerechtvaardigden: zondaren.570 De gelovende staat, zo welverzekerd het geloof in zichzelf 

mag zijn, over de ganse linie van het leven, tegenover de schijn (die hij uit zichzelf echter niet 

als schijn kan doorzien) alsof het geloof dan tóch op zichzelf zou staan als een eenzaam 

vertrouwen, als een waagstuk zonder werkelijk doel en zonder genoegzame grond, alsof het 

zou vallen wanneer wij voélen dat het valt, en nimmermeer zó onbeweeglijk zou kunnen zijn 

als het toch in zijn kwaliteit van geloof in Jezus Christus niet maar moet of kan zijn, maar 

waarlijk is. Wij hebben de schat die wij hebben in “aarden vaten” (2 Kor. 4: 7). Wij hebben de 

belofte en zeker, in en mét haar, ook de vervulling, maar de vervulling dan toch 

welbeschouwd in de vorm van de belofte, waardoor wij ons moeten laten troosten, waarin 

het woord zich tot ons richt: Mijn genade is u genoeg, terwijl wij toch tegelijk ondanks deze 

genoegzaamheid moeten bekennen dat wij gasten en vreemdelingen zijn op de aarde (Heb. 

11: 13). Wanneer wij de “volheid des tijds” die inderdaad is aangebroken anders zouden 

verstaan, wat zou dan de zin zijn van de Adventsverwachting?571 Wanneer de kerk de 

vervulling met het nieuw-protestantisme als een definitieve verstaat, dan wordt haar terécht 

toegeroepen: “erlöster müßten mir die Erlösten aussehen”.572 Van een aflossing en oplossing 

van de belofte door de vervulling, van een heil dat niet zélf wederom belofte, teken en 

onderpand van de hoop zou zijn, van een kerk als een eiland van de zaligen te midden van de 

stroom van de tijd zal men in het Nieuwe Testament geen spoor vinden.573 Het is toch 

veeleer zó dat alle andere, dat is: onvervulde belofte, alleen echt kan zijn voor zover zij 

heenwijst naar deze volgeworden belofte die in Christus gegeven is. En het is toch zo dat wij 

in het geloof aan deze belofte de “goddelijke natuur deelachtig zijn”.574 

 

4 

Over het vergaan van deze vorm van de vereniging met Christus, de vorm van de “aarden 

vaten”, van de “vreemdelingschap”, van de “volgeworden belofte” spreekt de heilige Schrift, 

waar zij spreekt van de opstanding van het vlees. En van de na dit vergaan in het aanzijn 

tredende nieuwe vorm spreekt zij waar zij spreekt over het eeuwige leven. Zij spreekt daar 

 
570 Vgl.: Luther onderscheidt soms in deze zijn geliefde en centrale woord aldus: peccatores in re, justi autem in 
spe, maar dat is eerder als een rationalisering dan als een verheldering en ontvouwing van zijn leer op te 
vatten. 
571 Vgl. de eerste preek in Suchet Gott, so werdet ihr leben. [Deze preek, ‘Advent’ (Lukas 3, 2-6), is van 
Thurneysen, en staat dus niet in de GA]. Vgl. ‘Verheiszung, Zeit, Erfüllung’. Zwischen den Zeiten 1931, 457v. 
[Bijdrage voor kerst 1930 in de Münchner Neuesten Nachrichten; GA I/1998, 591-598] [Wildi nr. 212] 
572 Zo Nietzsche, in Also sprach Zarathustra. 
573 Vgl. Barths Weihnacht, 1934, 49. [‘… gibt der Welt ein’ neue Schein‘, GA I, 628v.] 
574 Zur Lehre von der Heiligen Geist, 97 [GA III/1994, 513]: “Offenbarung Gottes wäre ja nicht Offenbarung, 
wenn sie uns nicht, wie immer das zu verstehen sein möge, Anteil an Gottes eigenem Wesen geben würde.” 
Vgl. Barth, ‘Drei Predigten’, Heft 17 van de reeks Theologische Existenz heute [1934], 29. [GA I/1998, 367-378. 

Predigt über 2 Petr. 1,3-11] [Wildi nr. 295] *De laatste vijf zinnen staan niet in Credo. 



190 

van de voltrekking van de volbrachte verzoening van de mens in zijn toekomstige verlossing. 

Verzoening is geen verlossing, maar onderpand van de verlossing. Verlossing is openbaar-

wording en in zover voleindiging van de verzoening.575 De Schrift zegt ons daarmee dat 

Pasen en de veertig dagen van de “verschijningen”, de nieuwe tijd die in onze tijd werd 

neergelaten, geen toevallige in de menselijke geschiedenis hier en daar uitgestrooide 

mirakelen waren, maar al tezamen het téken van datgene wat ten laatste en uiteindelijk als 

doel en zin van alle geschiedenis geschieden moet en zijn zal. Het is de boodschap 

aangaande het Rijk van God, dat alsdan niet alleen “nabijgekomen” is, maar dat, na de 

opheffing van alle andere rijken, het ene en eeuwige Rijk is.576 

Stellen wij tot nauwkeuriger omschrijving van dit leerstuk nog vast dat wij met dit alles 

spreken over de wederkomst van Jezus Christus.577 Daardoor onderscheidt zich de 

christelijke eschatologie van alle andere wereldse of religieuze of religieus-wereldse 

toekomstverwachtingen dat zij niet primair de verwachting van een iets is, al zou dit de 

opstanding en het eeuwige leven heten, maar dat zij primair en wezenlijk de hoop is van 

degenen die de Heer verwachten.578 Hij wekt de doden op, Hij schenkt eeuwig leven, Hij is 

de Verlosser, zo zeker als de verlossing de openbaring van de in Hem volbrachte verzoening 

is. Onze vreugde in het uitzicht op de komende verandering en het komende anders-zijn kan 

op zichzelf slechts een vóór-vreugde zijn van de vreugde van Zijn bruiloft579, waar wij bij 

mogen zijn, waar wij óók tegenwoordig zijn, waaraan wij óók deelnemen. Alles hangt 

daaraan dat uit Zijn verborgenheid in de onzichtbaarheid van God Zijn openbaring in 

goddelijke zichtbaarheid worden zal. Immers de héérlijkheid van de menselijke natuur, de 

gestaltenis van de tweede Adam, die nu ook aan de zijnen zélfs in het geloof zo ganselijk 

verborgen blijft, is enkel en alleen in Zijn Persoon werkelijkheid. Zij kan alzo alleen door een 

daad van Zijn Persoon ook aan ons openbaar worden. Het gaat toch daarom dat Hij als het 

Hoofd van zijn lichaam de leden mét zich en tót zich trekke: dat is: optrekke in de 

 
575 *Deze twee zinnen staan niet in Credo. 
576 Vgl. Op. 21: 6: “Het is geschied”, gegonen, te beschouwen in verband met tetelestai – “het is volbracht”, 
voordracht XI, 122. “Hier verschijnt Gods macht om te doden en levend te maken als de macht gericht te 
oefenen en genade te schenken... als de macht om de kosmos der mensheid oud te laten worden en te doen 
vergaan en hem als vergane wereld wederom te verwekken tot een nieuw leven.” 
577 Deze omschrijving is niet overbodig, gezien de opzet van Paul Althaus’ beroemd geworden monografie Die 
letzten Dinge, [Gütersloh: Bertelsmann ³]1926. [864] Hij gaat namelijk uit van algemene inzichten aangaande 
de noodwendigheid van het dat en de mogelijkheid van het zo van een grens van de ons bekende wereld en 
wat men met meer of min gezuiverde wijsgerige begrippen als “eeuwigheid” daartegenover stelt. Hij geeft dan 
een schema van mogelijke voorstellingen, waarbij hij onderscheidt een 1) ‘axiologische’ en een 2) 
‘teleologische’ eschatologie, dat is: 1) een beschouwing waarin de tijd wordt gesteld tegenover de eeuwigheid 
als het volstrekte, als de absolute norm en als het oordeel waaraan alles bezwijkt, 2) een beschouwing waarbij 
de tijd gespannen staat en gericht op een concreet eind en op een uiteindelijke vervulling. Binnen dit schema 
wordt nu een plaats gezocht voor de toekomst van Christus. En ook Carl Stange, Das Ende aller Dinge 
([Gütersloh: Bertelsmann] 1930), komt tot de formulering dat eschatologie zou zijn “die Begründung des 
Jenseitsglaubens des Christentums”. *Paul Althaus (1888-1966) was een Duits evangelisch theoloog, predikant 
en hoogleraar systematische theologie, die in 1933 de machtsovername van de nazi’s toejuichte, wat hem na 
1945 niet zwaar aangerekend werd. 
578 Jesaja 40: 31, Jes. 60: 9, Ps. 37: 9. Vgl. daarentegen de orthodox-joodse wijsgeer Franz Rosenzweig over het 
“beschleunigen des Reiches”, Stern der Erlösung III, 20v., 37. In Beethovens Missa solemnis [1819-1823, opus 
123] is het “vitam venturi saeculi” opgevat en bewerkt op zulk een wijze dat om zo te zeggen een 
geseculariseerd anabaptisme daarin zijn drang en dringend begeren uitzingt. 
579 Vgl. Matth. 25: 6, Matth. 22: 2v., Op. 21: 2, Op. 10: 7, 9. 



191 

zichtbaarheid van Zijn eigen opstanding, binnentrekke in de onweersprekelijkheid en 

voldongenheid van Zijn eigen verhoging. De hoop op onze opstanding en op het eeuwige 

leven is daarom leeg en ijdel, wanneer zij niet wezenlijk en in de eerste plaats de hoop op 

Hém is, en wel niet op Hem als op degene die onze wensen, hoe hoog en edel ook, vervult, 

maar op Hem die Zijn eigen goddelijke wil aan ons voltrekt.580 Het is dus een innerlijke 

noodwendigheid dat de hoop met het geloof ten aanzien van hun Voorwerp restloos 

ineensmelt. De verwachting kan zich geen ogenblik op iets of iemand anders richten dan op 

Degene die in het geloof gekend wordt. De komende verlossing kan niets anders zijn dan de 

openbaring en verschijning van de volbrachte verzoening.581 

 

5 

De vraag en de vrees waarmee de eenheid-met-Christus in dit leven, ondanks en in haar 

zekerheid, omgeven is, het hulsel dat deze eenheid tot een voor ons verborgen werkelijkheid 

maakt is allereerst en concreet het feit dat ook degenen die in Christus geloven en door het 

geloof waarachtig met Hem verenigd zijn sterven moeten, alsof ook zij “dood zijn door de 

misdaden en de zonden” (Ef. 2: 1). Hun “ontslapen” is volgens het Nieuwe Testament (1 

Tess. 4: 13, 1 Kor. 11: 30, 15: 6, 2 Petr. 3: 4) in het geheel niet op te vatten als iets 

natuurlijks, maar als een zeer bevreemdend gebeuren.582 Trouwens, de meeste wonderen in 

het Nieuwe Testament zijn op een of andere wijze tekenen die een goddelijk protest tegen 

de macht van de dood inhouden. Dit behoort tot de meest stellige resultaten van het 

onderzoek van de evangeliën, dat daarom door niemand over het hoofd gezien kan 

worden.583 Verder: tussen de opstanding van Christus en de opstanding van de zijnen 

bestaat een zó nauwe samenhang dat Paulus (1 Kor. 15: 13, 16) plechtig moet verklaren: 

“indien de doden niet opgewekt worden, dan is Christus ook niet opgewekt”, het één-zijn 

met Hem zou dan blijken niet waarlijk een verzoend-zijn met God te beduiden: “uw geloof is 

dan ijdel, zo zijt gij nog in uw zónden” (1 Kor. 15: 17).584 Is de openbaring die in Jezus’ 

opstanding geschied is geen alomvattende levenswaarheid voor heden en toekomst van de 

mens, dan is zij ook geen historische waarheid, dan zijn wij, apostelen, “valse getuigen 

Gods”. Geldt het woord van de verkondiging slechts binnen de grenzen van deze wereld, 

zodat wij alleen in dit leven op Christus zijn hopende, nemen wij dus de dood als feit en 

fatum, dan zijn wij ook zeker nog onder het even onherroepelijke van onze zonden in de ban 

 
580 Vgl. Barth, ‘Gottes Wille und unsere Wünsche’, Heft 7 [1934] van de serie Theologische Existenz heute, 28v. 
[GA III/1017, 107-110]. Vgl. daarentegen Thomas Aquinas over het voorwerp van de hoop (‘Quaestiones 
disputatae de spe’, Summa Theologiae 2, 29, 17, 23v.), een beschouwing die ons niet verwonderen zal als we 
weten dat Thomas een liefhebben van God “plus et principalius quam semetipsum” en “propter ipsum Deum” 
rekent te behoren tot de “inclinatio naturalis” (Summa Theologiae 1 q. 60 a 2, a 5). *Vertaling resp.: ‘’meer en 
belangrijker dan zichzelf’, ‘omwille van God zelf’ en ‘natuurlijke neiging’. 
581 *De laatste twee zinnen staan niet in Credo. 
582 Vgl. dr. Gerretsen in een brief (juni 1910), geciteerd in Een boekje van herinnering, Nijmegen[: Ten Hoet] 
1924, 121: “de grote ellende is altijd het methodisme… Indien men aan de gereformeerde theologie een 
eschatologie geeft, is zij de enige theologie die voldoet… Voor het methodisme is de dood van de individuele 
mens zo ongeveer telkens het eind van de wereldgeschiedenis”. [4216] Vgl. Barth, Auferstehung der Toten, 91. 
[Nog niet in GA]. 
583 Vgl. Friedrich Zündel, Jesus, [München: Kaiser] 1922, 218v., 221v., 278vv. [4290] 
584 Vgl. Auferstehung der Toten, a.w., 88. 



192 

gehouden. Indien Christus aan de dood niets kan doen, dan heeft Hij ook zeker het gedane 

niet ongedaan kunnen maken, “zo zijt gij dan nog in uw zonden”. 

Intussen: ook die leden zijn van Christus’ lichaam sterven, en de opstanding is nog niet 

geschied. Dat Jezus Christus het leven en de onverderfelijkheid heeft aan het licht gebracht 

door het Evangelie (2 Tim. 1: 10) betekent nog niet dat aan de dood nu ook zijn macht over 

ons is ontnomen. Nog steeds moeten wij sterven. Nog steeds – ondanks al hetgeen volbracht 

werd en aan het licht gebracht – wenen wij en zijn vol tranen en zuchten, nog is er genoeg 

rouw en gekrijt en moeite, nog zijn de eerste dingen niet voorbijgegaan (Op. 21: 4). 

De dood als scheiding van de onsterfelijke ziel585 van het sterfelijke lichaam bezegelt de 

werkelijkheid dat wij nog in de tweeslachtigheid van Adamskinderen en Godskinderen onze 

existentie hebben, dat wij nog bestaan én als rechtvaardigen én als zondaren, dat wij nog 

leven én in de tijd “van Pontius Pilatus” én in de nieuwe tijd van de vrije Genade. Dit “nog 

niet” en dat “nog” tezamen constitueren de staat van de ‘fthōra’, de “verderfelijkheid”, de 

stand van de “zwakheid”, het lot van de “oneer”, de schande en vernedering (1 Kor. 15: 

42v.), dat hier en nu, dagelijks en tot het einde, de werkelijkheid van onze éénheid met 

Christus weliswaar niet opheft of beperkt, maar toch verhult en verdonkert. Wij leven wel 

met Hem en leven alzo “in eeuwige gerechtigheid, onschuld en zaligheid” (Luther)586, maar 

onder de scherpste tegenstand van ons menselijk-tijdelijke bestaan, voor zover dit met de 

menselijke natuur in Christus nog niet of niet dan in het gelóóf gelijkvormig werd. Wij leven, 

juist indien wij geloven, onder de druk van de weerstand van het vlees. Dezelfde mens die in 

Christus Jezus hier en nu reeds boven alle engelen verheven werd is in zichzelf nog steeds 

deelgenoot van de naar verlossing, dat is concreet: naar verlossing uit het doodslot 

smachtende oude, door de zonde verstoorde, schepping. Sterven is zeer nuchter en 

onbarmhartig alleen maar doodgaan, wanneer er geen einde aan het eindige is, geen 

vergaan van de vergankelijkheid, geen dood van de dood.587 Juist de gelovige kan aan het 

feit dat hij gedwongen wordt te sterven niet met stichtelijke dweperij de angel uittrekken.588 

Ook de machtige schrede van Romeinen 7 naar Romeinen 8 kan het dualisme nog niet uit de 

weg ruimen dat de Wet van God ook en met name in hen die geloven de zonde aan de dag 

brengen moet en dat de zo ontdekte zonde ook voor hen de laatste schijn van een zachte 

overgang aan de dood ontneemt, maar hem veelmeer opnieuw als gericht doet ervaren (1 

Kor. 15: 56). Zo dan, de hun gegeven vrede met God is tegelijk een vertwijfelde strijd met 

zichzelf, een waken en bidden zonder te vertragen, een rusteloos jagen naar het wit.589 

 
585 De “onsterfelijkheid der ziel”. Ondanks alles wat door C. Stange, P. Althaus en vele anderen tegen de 
“onsterfelijkheid” met recht is ingebracht en dat van het hoogste gewicht is om de bijbelse leer van de 
“opstanding” in het rechte licht te stellen – men zal toch niet kunnen ontkomen aan het inzicht: “ein Wechsel 
der Prädikate vollzieht sich zwischen dem Gesätwerden in Verweslichkeit (1 Kor. 15) und dem Auferstehen in 
Unverweslichkeit. Das Subjekt beharrt.” (Wort Gottes und die Theologie, 97 [GA III/2012, 699 (‘Biblische Fragen 
etc.‘], vgl. Auferstehung der Toten, a.w., 109). 
586 *De Kleine Catechismus bij het tweede artikel (vanwaar hij komen zal). Belijdenisgeschriften van de PKN, 67. 
587 Heidegger: “Die tiefe Langeweile, in den Abgründen des Daseins wie ein schweigender Nebel hin- und 
herziehend, rückt alle Dinge, Menschen und einen selbst in eine merkwürdige Gleichgültigkeit zusammen”. 
(Was ist Metaphysik?, [Bonn: Cohen 1929] 14). 
588 *Deze twee zinnen staan niet in Credo. 
589 Vgl. Barth, Erklärung des Philipperbriefes, 103vv. [nog niet in GA] “Die Vorliebe für dieses Bild (vom 
Wettlauf) hängt mit dem paulinischen Kampf für die Gottesgerechtigkeit aufs Nächste zusammen. Man sollte 
es anders meinen. Wer nur eine ‘Gerechtigkeit aus Gott’ kennt, Gott nur als Subjekt, der wird wohl nur von 



193 

 

6 

De “opstanding des vlezes” nu, waarvan het symbool spreekt, is niets anders dan de radicale 

opheffing van deze onze staat, van deze stand van de tweedracht. Het is de scheppingsdaad 

van God, waarbij onze existentie, tot nog toe gespleten tussen genade en genadeloosheid, 

als zodanig wordt teniet gedaan en verslonden tot overwinning. “Opstanding” betekent dat 

de vraag: “wie zal ons scheiden van de liefde Gods?” [Rom. 8: 39], waarbij wij waarachtig 

ook in dit leven niet om antwoord verlegen zijn, in alle opzichten ophoudt een vraag te zijn. 

Opstanding betekent niet dat de mens ophoudt een mens te zijn om een god of een engel te 

worden, wel echter dat hij (volgens 1 Kor. 15: 42v.) in “onverderfelijkheid, kracht en ere”, 

verlost van deze verscheurdheid van het leven en daarmee verlost van de, deze 

verscheurdheid van het leven bezegelende scheiding van lichaam en ziel, en alzo in de 

totaliteit van zijn menselijke existentie verwekt uit de dood – een méns mag zijn. Opstanding 

betekent heel eenvoudig dat de mens ook in zichzélf wordt wat hij in Christus reeds is: een 

“nieuw schepsel” (2 Kor. 5: 17), dat het kleed van de ongerechtigheid van hem afvalt en dat 

het kleed van de gerechtigheid, dat hij in het verborgene reeds lang draagt, zichtbaar wordt. 

Het is dus niet de vervulling van onze wens naar eindeloze “nieuwe” mogelijkheden van deze 

wereld, ook niet de bevrediging van de “diabolicus furor famae immortalitatis" (de 

demonische aandrift van de honger naar onsterfelijkheid, Calvijn), niet een belofte die 

uitzicht geeft op hetgeen wij een zalig afsterven noemen, maar590 het is de scheppingsdaad 

van God waardoor onze existentie als vleselijk, zichzelf handhavend bestaan, waardoor onze 

hemel en onze aarde als schouwplaats van de rebellie, waardoor onze tijd als de tijd van 

Pontius Pilatus wordt opgeheven en veranderd in een existentie, in een hemel-en-aarde, in 

een tijd van vrede met God zonder enige tegenstand of tweedracht: een leven, een heelal, 

een tijd vol van die vrede die in het verhoogde leven van Jezus Christus, zij het voor onze 

ogen verborgen, nu reeds volle werkelijkheid is. Het geloof in de “opstanding van de doden” 

is dus niet een apart geloof naast het geloof in God de Vader, de Zoon en de Heilige Geest, 

het is de vervulling in heerlijkheid van de openbaring-in-verborgenheid. Het is niet een 

 
einem Leben in Gelassenheit wissen. Paulus weisz gerade davon gar nichts, sondern nur von einem Leben in 
höchster, angesichts unsrer Verse (Fil. 3: 12v.) möchte man fast sagen: aufgeregtester Aktivität… Aber nicht das 
will Paulus hier sagen und begründen… Es versteht sich von selbst, dasz er in dieser Beziehung hinter den 
Propagandisten des Gesetzes nicht zurücksteht. Er möchte aber sein ‘Laufen’ nicht mit dem der Andern 
verwechselt wissen. Nicht weil er von dem seinigen mehr hielte, sondern weil er weniger davon hält… Wie 
merkwürdig, dasz man unsre Stelle so hat auslegen können, als ob nun Paulus nur das Harmlose habe sagen 
wollen, dasz er… zwar noch nicht am Ziel, aber immerhin... danach unterwegs sei… ouch èdè heiszt nicht ‘noch 
nicht ganz’ sondern: ‘noch nicht’. Das gilt prinzipiell für die christliche Situation dasz man noch nicht ergriffen 
hat, noch nicht auch nicht teilweise am Ziel ist. Das tertium comparationis ist der Wettläufer, wie er mit 
ausgestreckten, leeren Handen dahinrast… Aber, wenn das die christliche Situation ist, ist sie dann nicht von 
erschreckender Leere? Kann man so existieren? – daraufhin, antwortet Paulus, dasz ich vom Christus Jesus 
ergriffen bin… Die sentimentale Frage, ob man das aushalte, ob das nicht ein leeres Wagnis, ein Sprung ins 
Dunkle sei, kommt gar nicht in Betracht, ist im Voraus erledigt: daraufhin dasz ich vom Christus Jesus ergriffen 
bin.” *’Wit’ is hier een “verouderd” (Van Dale) woord voor ‘doel’, de witte roos van de schietschijf, vgl. 
‘doelwit’. Credo: ‘Ziel’. 
590 *Het eerste deel van deze zin tot hier staat niet in Credo. 



194 

“kosmologisch” toevoegsel bij een overigens “soteriologisch” gehouden belijdenis591, het 

hoort bij het antwoord op de vraag: “wat baat het u nu, dat gij dit alles gelooft”, het brengt 

aan de dag dat en hoe de méns een plaats heeft in het credo, het is als gelóóf één met het 

geloof in de heilige kerk, de gemeenschap van de heiligen en de vergeving van de zonden. 

De belijdenis stelt in uitzicht dat wij niet meer zullen staan midden tussen herinnering en 

verwachting, dat de gedaante-van-deze-wereld, de tijd, zijn spanning en kwelling zal zijn 

tenietgedaan. Vrije genade was het geheimenis van de opstanding van Christus, zo zeker als 

God zich in het ten-einde gaan van de kruisweg de vrijmachtige Heer over het menselijk zijn-

en-lot heeft getoond, zo zeker als het “vlees" Hem geen aanknopingspunt bood, maar 

evenmin bij machte was om Hem een hindernis in de weg te leggen die de verhoging en de 

openbaring-van-de-verhoging onmogelijk zou maken.592 Vrije genade is ook de opstanding 

van de doden. In de almacht van de scheppingsdaad die in de “opstanding” van de doden 

geschiedt, wordt de Almacht als heilsmacht, als trinitarisch genadebewijs openbaar.593 Het 

geheimenis van Pasen wordt tot de éne zienlijke werkelijkheid van Christus’ leden, opdat 

“Hij de eerstgeborene zij onder vele broederen”.594 

 

7 

Wanneer deze nieuwe vorm van ons één-zijn met Jezus Christus het eeuwige leven genoemd 

wordt, zo hebben wij ook nu weer voor de abstracties van onze filosoferende moedwil ons 

te wachten. De eeuwigheid van ons leven als voorwerp van de christelijke geloofsbelijdenis 

betekent niet: een leven in een of andere boventijdelijkheid of in tijdloosheid of in een 

eindeloze tijd595, en ook niet (let wel!) een leven in een of andere nog zo nauwlettend, koen 

en verheven uitgedachte volkomenheid.596 Het eeuwige leven beduidt de eeuwigheid van 

ons leven, het kan dus evenmin beduiden, dat dit ons leven vernietigt en dat een ander 

 
591 Indien men aan deze termen bijzonder gewicht hecht, zou in ieder geval het “kosmologische” als deel van de 
“soteriologie” en deze laatste als leer van de openbaring van de “heilsmacht”, die “Almacht” is, verstaan 
moeten worden. Vgl. Voordracht III, 34, XI, 123. 
592 Vgl. Voordracht X, 117. Vgl. Auferstehung der Toten, a.w., 62: “Eben darum handelt es sich in der 
Auferstehung der Toten, dasz was wir nicht sind identisch gesetzt wird mit dem was wir sind.” 
593 “Opera trinitatis ad extra sunt indivisa”, maar voor ons zijn ze verscheiden en vaak zelfs tegenstrijdig. In de 
“opstanding” zullen wij, om zo te zeggen, zelf, hoewel creatuur, deel hebben aan de Perichorese, aan de 
innerlijke kringloop van het goddelijke leven. Daarom heet ook ons leven “eeuwig” leven, “omdat het in het 
onverhulde Licht Gods geleefd wordt en in zover aan Gods eigen leven deel heeft”. 
594 *Deze hele passage vanaf ‘Het geloof in de “opstanding van de doden”…’ staat niet in Credo. 
595 Vgl. Karl Heims leer van de dimensies in Glaube und Denken, [Berlin: Furche] 1931, 63v., 96v., 141vv., 291vv. 
[484] 
596 En minst van al een volkomenheid die men met cultuurtermen zou kunnen omschrijven. Wonderlijk doet 
het daarom aan de eschatologische verwachting in verband te zien gebracht met het nieuwe Jeruzalem als 
“zuivere cultuurstad”. Wat moet men denken van uitingen als de volgende: “de catastrofe van de jongste dag is 
voor haar (de zuivere cultuurstad) onthulling nodig. Maar laat ons niet vergeten, dat op het moment van die 
catastrofe zelf, alle geestelijke en stoffelijke potenties reeds aanwezig zijn, welke nodig zijn, om haar te 
verwerkelijken en dat die catastrofe zelf louterend werken zal, om elk cultuur-ontbindend element uit deze 
kosmos uit te zuiveren. Want als God de nieuwe hemel opent, dan zal die nieuwe hemel geen mechanisch 
toegevoegd en opgelegd nieuw hoofdstuk achter de historie-beschrijving van de wereld bij wijze van 
aanhangsel zijn, doch zij zal alleen maar wezen de ontplooiing van al die krachten, welke door de Christus in de 
‘nieuwe’ (vernieuwde) mensheid gelegd zijn en aanvankelijk reeds waren uitgewerkt” (dr. Schilder in de 
bundel: Jezus Christus en het menschenleven, 284). *Voor M’s sarcasme jegens K. Schilder zie voetnoot 360 en 
429. 



195 

leven in zijn plaats treedt, dat een ander leven ontstaat in een andere wereld die wij dan 

bijvoorbeeld de “eeuwige wereld” zouden moeten en kunnen noemen.597 De eeuwigheid 

van ons leven beduidt eindelijk ook niet dat ons leven met het leven van God in een of 

andere zin ident wordt. Maar eeuwig leven in de zin van de heilige Schrift is stellig het ons nú 

gegeven leven in deze onze tegenwoordige wereld, het is daarom als geschapen leven van 

het leven van God blijvend onderscheiden, maar het is ditzélfde leven niéuw-geworden, op 

een nieuw-geworden aarde, onder een nieuw-geworden hemel, nieuw-geworden namelijk 

in zijn betrekking tot God zijn Schepper, Verzoener en Verlosser.598 Het leven is nieuw-

geworden daarin dat het nu niet meer een leven is dat zich onderscheidenlijk aan ons 

voordoet, namelijk én als ons leven in Christus én als ons eigen leven, dat hoogstens in de 

akte van het geloof op Hem betrokken is. Veelmeer is het dan zo – maar ook eerst dán – dat 

het leven in de staat van de eeuwigheid ook als ons eigen leven een met God verzoend en 

alzo een rechtvaardig en heilig leven is. 

De oude theologen hebben het eeuwige leven beschreven als een leven in de visio 

beatifica599, in de zaligmakende aanschouwing van God gelijk Hij is, als een leven in de fruitio 

Dei600, in de vreugde van de liefde tot God, waarbij Hij bemind wordt gelijk Hij bemind zijn 

wil. En onze gereformeerde vaderen in het bijzonder hebben er volle nadruk op gelegd dat 

het als eind van de wegen die God met ons ging, noodzakelijkerwijs een leven zal zijn waarin 

wij God de eer geven. “In eum finem rediturus est Christus, ut gloriosus sit in sanctis suis et 

admirabilis in credentibus” (met dit doel is Christus wederkomend, dat Hij heerlijk zou zijn in 

Zijn heiligen en te bewonderen in de gelovigen, Fr. Turrettini).601 En nu is het ogenblik 

gekomen dat wij onze overwegingen een wending mogen geven en plaats laten aan hetgeen 

in ander verband werd afgewezen. Wij mogen namelijk, nadat wij wat het eeuwig leven 

inhoudt als eenheid met Christus hebben bepaald, aan dit leven van ongestoorde vrede met 

God en in ongebroken verheerlijking van God nu ook boventijdelijkheid, tijdloosheid en 

eindeloze tijdsduur toeschrijven, namelijk om, vanuit de ons bekende tijd denkend, het gans-

andere althans enigermate aan te duiden602 – tenzij wij er de voorkeur aan geven boven de 

 
597 *Deze bijzin staat niet in Credo. 
598 Het trinitarische denken moet tot in de eschatologie worden doorgetrokken, daarom juist is het onmogelijk 
onder eeuwig leven een ander leven te verstaan, “Gott ist kein Kaputtmacher” (Blumhardt), noch ook “dit 
leven anders”, wanneer men daaronder zou verstaan een uit immanente noodwendigheid zich ontwikkelende 
verandering van vorm. Het is de trinitarische heilsmacht voorbehouden hier hetzelfde wonder te stellen als in 
het sepultus-resurrexit. *Blumhardts hartenkreet luidde letterlijk: “Glaubt doch nicht, dasz der Heiland als der 
große Kaputtmacher kommen will!” Geciteerd in Fr. Zündel, Johann Christoph Blumhardt – Ein Lebensbild. 
Gießen: Brunnen 1920, 224. [4384] 
599 visio – vgl. bijv. Thomas Aquinas, Q. disp. de Anima 15, 17, 20, Summa Theologiae I, 2 qu., 3, art. 4 II, 114, de 
Veritate XIV 2. 
600 fruitio = vgl. bijv. Bonaventura Breviloquium V, 6, Sent. IV, dist. 49. Brev. VII, 7, 4: “Ad illud; visio est tota 
merces, dicendum quod illud non dicitur proprie, sed per concomitantiam, quia visio et complacentia in qua est 
perfecta ratio fruitionis inseparabiliter se habent”. Vgl. Voetius, Disputationes II, 1235v. 
601 *Turrettinus, Inst. Theol. Elench. XX, vi, 17, in de Geneefse uitgave van 1690 deel III, 674. Barth citeert dit uit 
Heppe (uit de eerste druk  van 1861, 516. Heppe/Bizer 1958, 566 Belegstelle 19). Hij had het citaat al gebruikt 
in zijn eschatologiecollege van 24 februari 1926 te Münster, zie GA II/2003, 490 (waarbij hij citaten van 
Turrettinus per abuis aan Amesius toeschreef). Juist in 1935 bezorgde Bizer de 2e druk, waarvoor Barth op 12 
februari 1935 zijn beroemd geworden Geleitwort schreef (GA III/2017, 745). 
602 Vgl. H.W. Schmidt, Zeit und Ewigkeit, [Gütersloh: Bertelsmann 1927] 217vv., H. Herrigel, Das neue Denken, 
[Berlin: Schneider 1928] 228vv. [182] Zeer goede dingen brengt prof. [Ph.] Kohnstamm in het midden, De 
Heilige, 71-80, vgl. zijn [Het] Waarheidsprobleem, [Haarlem: Tjeenk Willink 1926] 288vv., 294vv. [7766/1] 



196 

schijn-van-positiviteit van deze woorden uit te stijgen en ons klaar voor ogen te stellen dat 

wij, juist omdat wij vanuit de ons bekende tijd denken, niet weten wat wij zeggen indien wij 

hetzij positief, hetzij negatief aldus over de “tijd” van de drievuldige God spreken, met Wie 

wij in het eeuwige leven in storeloze603 vrede zullen leven. Wij kunnen ons veel onnodige 

moeite besparen, omdat wij waarlijk daarmee genoegen kunnen nemen dat wij in het 

eeuwige leven met God leven, met God gelijk Hij Zich geopenbaard heeft en door de kerk 

beleden wordt, indien wij dus als de beslissende omschrijving van het eeuwige leven dit 

vasthouden dat het “eeuwig” is, dat het daarin eeuwig is dat het in het onverhulde Licht van 

God geleefd wordt en in zover aan Gods eigen Leven deel heeft. 

 

8 

Wij besluiten met de herinnering dat ook dit alles onder het vóórteken: “credo”, ik geloof, 

staat. Dat er niet alleen een opstanding ten leven, maar ook een opstanding ten oordeel is, 

niet alleen een eeuwig leven, maar ook een eeuwige dood, dat staat in een ander boek en 

behoort tot een andere orde. Het symbool heeft daarvan niet gesproken. Het heeft dit 

slechts aangeduid met de uitspraak: “vanwaar Hij komen zal om te oordelen de levenden en 

de doden”. Maar wij hebben juist daar gezien dat men in het geloof ook tot Christus, de 

Rechter, alleen maar met hoop kan opzien, en Hem alleen-maar met vreugde kan 

tegemoetgaan.604 Het Gericht waaraan wij geloven is de Beslissing van de overwinnende 

Genade, na de tijd van dubbelzinnigheid, tweeslachtigheid en verscheuring waarin wij allen 

hier en nu staan. Aan een andere beslissing dan deze kan men strikt-genomen niet gelóven! 

Een andere als deze kan men eigenlijk ook niet verkondigen!605 De kracht van de christelijke 

verkondiging en ook de kracht van de christelijke dogmatiek staat en valt hiermee dat zij de 

mens, de mens, aanziet “in Christus”, dat zij hem beschouwt als bij God behorend, dat zij dus 

met zijn volharden in het ongeloof, met zijn eeuwig verloren-gaan niet rekent. Het Evangelie 

verkondigt onvoorwaardelijke vrijspraak, en de Wet die ons richt is enkel werkzaam indien zij 

vanuit het Evangelie haar stem verheft.  

Maar juist daarmee is, indien men het wel verstaat, en dus “geloof” en “verkondiging” in 

strenge, strikte zin neemt, ook als vanzelfsprekend gesteld dat de loochening van deze 

mogelijkheid van verharding en verloren-gaan en dus de positieve leer van de 

 
603 *Credo: ‘streitlosem’ 
604 Vgl. Voordracht XII, 140v. 
605 Vgl. Prolegomena, 76 [GA II/1982, 103]: “Darum ist Gottes Wort Antwort, Antwort an den Menschen, 
Antwort auf die Frage, die der Mensch selber ist, so viel überlegener der Frage, wie Gott dem Menschen 
überlegen ist. Weil dem so ist, kann die Predigt ausdrücklich oder stillschweigend nur von Gottes 
zuvorkommende Liebe ausgehen. Sie hat den Menschen nicht auf seine Gottlosigkeit und auf seinem 
Widerspruch anzureden, sie hat ihn mit axiomatischer Selbstverständlichkeit zu Gott zu rechnen. Gottes Wort, 
von dem das Menschenwort der Predigt lebt, ist ja eben Antwort”. Dat is o.i. ook de diepere zin van Luthers 
latere bezwaren tegen de leer van de Verkiezing. Het gaat daarbij niet zozeer om het vasthouden en het 
onderstrepen van de menselijke verantwoordelijkheid, ook niet om een afkeer van alle speculatie (die Luther 
steeds is eigen geweest, maar die ook in Calvijn veel sterker is dan men gemeenlijk vermoedt), maar hierom 
dat de verkondiging ondubbelzinnig zij. Vgl. Comm. op Gen. 25: 11-16, WA 43, 371, Predigt am Sonntage 
Sexuagesimae over de gelijkenis van Matth. 20: 1vv., met name over de slotwoorden: “velen zijn geroepen, 
maar weinigen uitverkoren”, WA 52, 143v. Vgl. verder op Gen. 26: 9 WA 43, 460, maar ook in jongere werken, 
bijv. Sermon von der Bereitung zum Sterben (1519), WA 2, 690, Sermon über Joh. 11: 1 (1518), WA 1, 274v. In 
de eerstgenoemde preek staat deze machtige en eenvoudige zin: “Suche dich nur in Christo und nicht in dir, so 
wirst du dich ewiglich in ihm finden.” 



197 

“apokatastasis” als de leer van de uiteindelijke verlossing van alle mensen, door de prediking 

en de dogmatiek niet onder de door haar verkondigde waarheden kan worden 

opgenomen.606 Zij zou daarmee immers het “credo” als de vóóronderstelling van elk 

christelijk belijden van zijn kracht beroven en terzijde stellen.607 Wij zeiden reeds in het 

eerste uur van deze cyclus van voordrachten: credo betekent een beslissing: geloof en 

ongeloof is tot in de uiterste consequenties tweeërlei. En achter geloof en ongeloof staat een 

goddelijke keuze en beslissing, staat Gods genadige Vrijheid en vrije Genade, Wie wij onder 

geen beding mogen voorschrijven dat, om zo te zeggen, natuurlijk, voorkeurloos en 

wetmatig alle mensen zullen moeten zalig worden. De eschatologische vragen zijn, gelijk alle 

voorafgaande geloofsvragen, geen toeschouwer-vragen. Zalig wordt, zalig is wie gelooft.  

Er zal hier dus zeer ernstig en indringend gevraagd moeten worden: “gelooft gij dat?”, 

waarop wij dan hopelijk antwoorden zullen: “ik geloof, Here, kom mijn ongelovigheid te 

hulp”. Het zal zeker beter zijn als wij zó en alléén zo antwoorden. Wij zullen echter zeker niet 

iets anders mogen antwoorden, als werkelijk de vita aeterna zinvol het laatste woord van 

onze christelijke Godskennis zal zijn. 

  

 
606 De term ‘apokatastasis pantoon’ is ontleend aan Hand. 3: 21: “welke (Christus) de hemel moet ontvangen 
tot de tijden der ‘wederoprichting aller dingen’, die God gesproken heeft door de mond al zijner heilige 
profeten van alle eeuw”. “Pantoon” kan zowel betekenen: “van allen” als “van alle dingen”. Het tekstverband 
pleit voor het laatste. De apokatastasis werd geleerd door Origenes – zij het ‘esoterisch’ (d.i. “naar binnen” in 
tegenstelling met ‘exoterisch’, “naar buiten”, d.i. voor iedereen als heilsleer te verkondigen), toch openlijk 
genoeg: De princ. I 6, 2, II 6, 1. Homiliën op Joh. Ev. XVIII, c. Celsum VI, 26 ook: Homiliën XIX op Jeremia – verder 
door Gregorius van Nyssa, ook door Maximus Confessor, in de tijd van de Reformatie door Johannes Denk 
(verworpen door de Augsb. Conf. art. 17), later meer of min openlijk door Zinzendorf, breed en krachtig door 
Oetinger. 
607 Werner Elert (Morphologie des Luthertums, [München: Beck 1931/32] 108vv.) heeft intussen juist gepoogd 
de leer van de predestinatie zó te verstaan dat zij een weerstand is, een grens, een duisternis, die juist door het 
geloof (!) overwonnen wordt. Zeer origineel maar, ofschoon niet zonder parallellen in de latere lutherse 
dogmatiek, met Luthers eigen leer naar de grote lijn in strijd. Daarentegen geloof ik niet al te zeer te feilen, als 
ik veronderstel dat Barth geneigd zou zijn de leer van Samuël Huber natuurlijk niet over te nemen, maar dan 
toch ernstig te overwegen als een wijze waarop men toentertijd trachtte te verbinden in een stelsel wat hier 
door hem dialectisch voorgedragen wordt. (Vgl. over Huber: Al[exander] Schweizer, [Die] Protestantischen 
Centraldogmen [in ihrer Entwicklung innerhalb der reformirten Kirche] I, [Zürich: Orell 1856] 501-548). Terecht 
heeft Hutter van Huber gezegd: “rectius sensit quam locutus est”, (Herzog Realencyclopädie³, VIII, 412). 



198 

VOLGORDE DER VOORDRACHTEN608 

 

Woord vooraf            1 

Rekenschap            3 

 

I. Ik geloof         10 

II. In God          22 

III. De Vader, de almachtige       30 

IV. Schepper van hemel en aarde      39 

V. En in Jezus Christus, zijn enige Zoon      53 

VI. Onze Heer         66 

VII. Die ontvangen is van de Heilige Geest,  

geboren uit de Maagd Maria        76 

VIII. Die geleden heeft onder Pontius Pilatus     89 

IX. Gekruisigd, gestorven en begraven,  

nedergedaald ter helle        97    

X. Ten derde dage wederom opgestaan van de doden 108 

XI. Opgevaren ten hemel,  

zittende ter rechterhand Gods, de almachtige Vader  119 

XII. Vanwaar Hij komen zal  

om te oordelen de levenden en de doden    131 

XIII. Ik geloof in de Heilige Geest     142 

XIV. Een heilige, katholieke kerk,  

de gemeenschap der heiligen     152 

XV.  Vergeving van zonden     168 

XVI. Wederopstanding des vlezes en een eeuwig leven, amen 184 

 
608 *Deze inhoudsopgave bevindt zich in de boekuitgave van 1935 enigszins verscholen tussen de vertaalde 
tekst van Barth en de “Aanteekeningen” van Miskotte. 


