Prof. Dr. Karl Barth: De apostolische geloofsbelijdenis

voor Nederland bewerkt en van aantekeningen voorzien door Dr. K.H. Miskotte.!

Nijkerk: G.F. Callenbach Uitgever 1935.

WOORD VOORAF

Wat hier wordt aangeboden is een vertaling van de zestien voordrachten die prof. dr. Karl
Barth uit Bonn te Utrecht gehouden heeft, op uitnodiging van de theologische
faculteitsvereniging ter plaatse.?

Omdat de vertaling op sommige punten zeer vrij is, wordt in de titel gesproken van een
bewerking.

In deze voordrachten werden de “Hauptprobleme der Dogmatik” behandeld “im Anschluf3
an das Symbolum Apostolicum”.

Van de in de eerste prospectus aangekondigde ‘Inleiding’ heeft de vertaler ten slotte
afgezien. Voor algemene oriéntering aangaande prof. Barths leven en werken, over de
invloeden die hij onderging en de werkingen die van hem zijn uitgegaan, alsmede over
theologische “Ansdtze” in het Nederlandse kerkelijke leven van de vorige eeuw die verwant
zijn aan of evenwijdig gaan met prof. Barths bedoelingen, kan men het bekende boek van
prof. Haitjema3 nog steeds met vrucht gebruiken. Mij zweefde iets anders voor, namelijk te
ontwikkelen hoe de invloed van Barth in Nederland dwars door alle richtingen is heengegaan
en wat het, menselijkerwijs gesproken, onherroepelijke daarin is. Ik zou dat in deze trant

1 *Deze digitale uitgave is gemaakt door Willem van der Meiden (in 2025, 90 jaar na de hier weergegeven
colleges van Karl Barth in Utrecht). De door Miskotte gemaakte uitvoerige “aantekeningen” werden in de
uitgave van 1935 als eindnoten geplaatst, maar zijn in deze uitgave naar voetnoten verhuisd, om de
samenhang van aantekening en hoofdtekst helder in beeld te brengen. De vertaalde hoofdtekst en de
aanvankelijke ‘aantekeningen’ zijn gemoderniseerd wat betreft spelling, interpunctie, archaismen en oude
naamvalconstructies. Waar noodzakelijk of behulpzaam geacht zijn nieuwe voetnoten gemaakt en is informatie
in voetnoten toegevoegd, steeds weergegeven met een asterisk (*). Af en toe in de hoofdtekst, maar vaker in
voetnoten is tekst tussen vierkante haken door de bewerker toegevoegd. Het betreft vaak nauwkeuriger
verwijzingen naar beter toegankelijke literatuur. De verwijzingen naar de inventarisnummers van De
bibliotheek van K.H. Miskotte, Kampen: Kok/Dr. K.H. Miskotte Stichting 1994, zijn in de voetnoten met cijfers in
rood tussen vierkante haken [...] weergegeven. M’s vertaling van de hoofdtekst is vergeleken met de Duitse
tekst om op saillante vertalingen te kunnen wijzen (zie ook voetnoot 12). Verwijzingen naar ander werk van
Barth zijn de eerste keer volledig, de volgende keren verkort weergegeven. Veel dank ben ik verschuldigd aan
Rinse Reeling Brouwer, die te midden van drukke werkzaamheden de teksten en de annotatie consciéntieus
heeft nagelezen, becommentarieerd, verbeterd en waar nodig aangevuld.

Gebruikte afkortingen: GA = Karl Barth Gesamtausgabe (vanaf 1971). NVW = O. Noordmans, Verzamelde
Werken (vanaf 1978). GVW = J.H. Gunning Jr., Verzameld Werk (vanaf 2015). Wildi = Hans Markus Wildi,
Bibliographie Karl Barth deel | (1984). MVW = K.H. Miskotte, Verzameld Werk (vanaf 1982).

2 *De zestien lezingen werden gehouden op acht achtereenvolgende vrijdagmiddagen in het Gebouw van
Kunsten en Wetenschappen aan de Utrechtse Mariaplaats, elke middag twee lezingen, van 8 februari tot en
met 29 maart 1935. Zie over de relatie tussen Miskotte en Barth de biografie van Herman de Liagre Bohl,
Miskotte — theoloog in de branding, 1894-1976. Amsterdam: Prometheus 2016, 107-132. Voor een impressie
van Barths reizen naar Utrecht en hoe hij terugkeek op de ontmoetingen daar, zie: Jan Willem Stam, “Ein
heilsamer Stoff?” — Karl Barth’s visit to the Netherlands in 1935’. In: Zeitschrift fiir Dialektische Theologie, Heft
81, Jg. 41, nr. 1/2025, themanummer ‘Karl Barth in den Niederlanden’, 9-35.

3 *Th.L. Haitjema, Karl Barth. Wageningen: Veenman 1926. [903]



niet kunnen doen zonder ingrijpende polemiek met de vigerende richtingen en met leidende
figuren in het theologisch leven te onzent. Prof. Barth meende — mij dunkt, nu achteraf,
terecht — dat daarmee de uitgave van deze voordrachten niet mocht worden belast en dat
men een dergelijk ondernemen alleen in een apart boek tot onbelemmerde en
vormkrachtige uitvoering zou kunnen brengen.

Wij volstaan daarom met enigszins uitvoerig rekenschap te geven aangaande het ontstaan
van deze voordrachten en aangaande de gezichtspunten die bij de vertaling en bewerking
leidend zijn geweest. De aantekeningen achterin het boek bedoelen enkel op bescheiden
voet nadere toelichting te geven.

Wij hopen dat ondanks het tempo waarin gewerkt moest worden (voor de ‘aantekeningen’
waren ternauwernood drie weken beschikbaar) het resultaat niet te zeer zal teleurstellen.

20 april 1935. K.H.M.



REKENSCHAP

Deze vertaling dankt haar aanzijn aan de volgende omstandigheden en overwegingen.

Wat de omstandigheden betreft zij het volgende in herinnering gebracht. Een van de twee
kerkelijke leerstoelen aan de Utrechtse universiteit was sinds enige tijd vacant. Een drietal
werd gevormd om aan de Synode van de Nederlandse Hervormde Kerk te worden
voorgelegd. Ongeveer in die dagen kwam het bericht naar hier dat prof. Karl Barth ontzet
was uit zijn professoraat aan de hogeschool te Bonn.? Toen is het plan opgekomen om hem
een leerstoel aan te bieden, zo mogelijk, juist in Utrecht, om onderwijs te geven in de
systematische vakken, die op de vacante stoel gedoceerd behoorden te worden. Er is toen
zeer voor deze zaak geijverd, leidende figuren van verschillende richting hebben er zich voor
gespannen, een intekening voor geldelijke bijdragen tot ondersteuning van het plan werd
geopend. Het resultaat was aanvankelijk verrassend. De synode meende intussen op het
plan niet te kunnen ingaan. Bovendien deed het gerucht de ronde dat prof. Barth misschien
toch nog bereid gevonden zou worden de eed op de “Fiihrer”, die hij eerst in de
voorgeschreven vorm geweigerd had, af te leggen. Er zou een misverstand in het spel zijn,
leiders van de “Belijdenisbeweging” in Duitsland, onder anderen bisschop Marahrens>,
oefenden daartoe hun aandrang uit. Prof. Barth zelf bleek trouwens, wat een nieuwe
leerstoel betreft, wanneer de mogelijkheid zich voordeed de voorkeur te geven aan een
Zwitserse universiteit, omdat hij er hoge prijs op stelde zijn werk voort te zetten in het
Duitse taalgebied. Er kwamen nog enige onvoorziene omstandigheden bij —om kort te gaan,
van het hele plan is niets gekomen.

Maar — zoals het vaak bij teleurgestelde verwachtingen gaat — men zocht een weg om toch
nog iets te verkrijgen van het zo ruim en breed in uitzicht gestelde. Men kwam op de
gedachte om — waar intussen de nieuw benoemde hoogleraar dr. Berkelbach van de
Sprenkel zijn colleges zeker niet véér mei zou kunnen beginnen — aan prof. Barth te vragen
of hij niet bereid zou zijn in de nog resterende tijd een college in de dogmatiek te geven. De
theologische faculteitsvereniging te Utrecht zou de zaak organiseren. Het zou dus allereerst
voor de studenten zijn, maar het lag voor de hand om van deze uitzonderlijke gelegenheid
ook anderen, met name predikanten, te laten profiteren. Voor prof. Barth een moeilijk geval:
acht middagen waren beschikbaar en liefst wilde men de hele dogmatiek in hoofdlijnen. Het
gehoor zou uiteraard zeer heterogeen zijn, onder de studenten bijvoorbeeld naast bijna
afgestudeerden ook die pas ingeschreven waren, onder de andere deelnemers predikanten
van de dorpen rondom Utrecht en van elders, die in het algemeen hun dogmatische kennis
wilden verversen of aanvullen, maar ook die reeds meer of min overtuigde aanhangers van
de “dialectische theologie” waren en begerig waren naar laatste beslissingen, die althans
met heel andere en hogere verwachtingen, met name om wat hun nog niet geheel duidelijk

4 *Barth werd op 26 november 1934 geschorst door de rector van de universiteit van Bonn en formeel
ontslagen op 20 december 1934. Hij protesteerde en ging in hoger beroep tegen het besluit. Hoewel dat besluit
op 14 juni 1935 gewraakt werd, werd Barth op 22 juni 1935 officieel van zijn ambt ontheven. Zie de uitvoerige
documentatie in Hans Prolingheuer, Der Fall Karl Barth: Chronologie einer Vertreibung 1934-1935. Neukirchen-
Vluyn: Neukirchener Verlag 1977.

5 *August Marahrens (1875-1950), vanaf 1925 Landesbischof van Hannover, laveerde in het Derde Rijk tussen
een kritische opstelling tegenover de Deutsche Christen en volmondige steun voor Hitler en de nazi’s. Hij
weigerde hulp aan vervolgde joden en werd vanwege collaboratie na de oorlog afgezet als bisschop.



was tot klaarheid te zien gebracht, zouden komen. De hele dogmatiek, in acht middagen,
voor zo heterogeen gehoor! Hier was goede raad duur. En de insiders begrepen ook wel
welk een bezwaarlijk verzoek zij aan prof. Barth hadden gericht.

Ondertussen was de Duitse kerkstrijd opnieuw en veel feller dan tevoren ontbrand. De
oppositie tegen het regiem van rijksbisschop Ludwig Miiller® hield in grote aanvechting, te
midden van goed en kwaad gerucht, stand. Ettelijke predikanten werden afgezet,
gearresteerd, gevangen gehouden, ja sommigen naar een concentratiekamp gestuurd.
Onder de laatsten waren ook leerlingen en persoonlijke vrienden van prof. Barth. Het
schrikkelijke pleit van dwang en vrijheid, de strijd tussen de totaalstaat en de kerk, die
omwille van het Evangelie vrij wil zijn op haar eigen terrein, ging hard tegen hard. In dit alles
heeft prof. Barth — telkens sterk op de voorgrond, steeds stil op de achtergrond — een
werkzaam aandeel als leider van de gereformeerden, als raadsman van duizenden in kleine
en grote conflicten. De dagen vliegen voorbij, ondanks de monotone spanning, de dreiging
en de kwelling, omdat voortdurend ingrijpen wordt gevraagd. Uit deze wereld van
verantwoordelijkheid, van vrees en hoop, van geweldige gevaren en grootse kansen uit te
breken, regelmatig iedere week een dag, om in een ander land voor een vreemd en
onwennig gehoor college te gaan geven, zonder enige waarborg dat deze arbeid een vrucht
zal geven ook maar enigszins evenredig aan de moeite — dat was waarlijk een vraagstuk, ook
in zedelijke zin, dat moest worden gewikt en gewogen.

Barth — ik laat nu in het vervolg de titels weg, waarlijk niet uit gebrek aan eerbied, ook niet
voor het gemak, maar omdat met de eenvoudige, beroemde en beminde naam iets wordt
uitgedrukt dat door nadere betiteling juist verdonkerd wordt — ging op het voorstel van de
studenten in en koos, om én de kortheid van de tijd in rekening te brengen én om aan de
behoeften van het heterogene gehoor tegemoet te komen, de apostolische geloofsbelijdenis
als leidraad voor een uiteenzetting van de voornaamste problemen van de dogmatiek. Het
was dus zowaar gelukt: 8 februari begon het in een grote zaal van het ‘Gebouw voor Kunsten
en Wetenschappen’. En Barth kwam iedere vrijdag helemaal uit Bonn, zo tegen drieén, gaf
twee colleges, door een korte pauze gescheiden, en reisde in de vooravond van dezelfde dag
weer terug. Men kon het hem aanzien hoe moe hij vaak was, geestelijk en lichamelijk, als hij
klokke kwart over drie door de opgerezen rijen van zijn gehoor naar het podium liep, het
trapje opging, om vdér het brandscherm van het toneel, op een smalle strook zijn tafeltje te
vinden met de lessenaar. Het was zo schrikkelijk nuchter, zonder enig decorum. En de hele
sfeer — behalve de eerste keer, toen velen gekomen waren allereerst om hem eens gezien te
hebben en zijn verschijning met applaus te begroeten — zo zonder sensatie. Maar hoe
wonderlijk paste dit tenslotte bij de man zelf: wat een gewoon gezicht, doodgewoon zou
men haast zeggen, indien er niet ook die eigenaardige gespannenheid van de trekken en de
grootmoedige goedheid van zijn ogen was. Zo helemaal geen geniaal iemand, zo helemaal
geen leider, zo zonder een spoor van zelfbewustheid, ontdaan van alle tekenen van een

& * udwig Miiller (1883-1945) was predikant, werd in 1931 lid van de NSDAP en leidsman van de pro-nazi
beweging van de Deutsche Christen. Na de machtsovername werd hij op 27 september 1933 door Hitler
benoemd tot Reichsbischof van de Evangelische Kirche als opvolger van Friedrich von Bodelschwingh, die niet
met de nazi’s wilde samenwerken. Muller daarentegen zocht naar een synthese tussen christendom en
nationaalsocialisme, hetgeen al snel leidde tot verregaande collaboratie van zijn kerk met de nazi’s. Hij bleef tot
het einde van de oorlog rijksbisschop en stierf op 31 juli 1945 in Berlijn onder niet opgehelderde
omstandigheden.



bijzondere verhevenheid en roeping. Ook zonder glans van martelaarschap en zonder een
aureool van hoge eenzaamheid. Een mens, een man die een werk heeft en die om zo te
zeggen in zijn werkpak voor ons treedt. En — hoe zal men dit verklaren? —juist z verschijnt
hij als doctor ecclesiae, als leraar van de kerk. Misschien moeten we wel zeggen, gezien
vanuit het zeer arme en verwarde heden: de leraar van de kerk, maar in ieder geval voor
gans de kerk een leraar die zij moet horen, een laatste zakelijk-zuivere stem in de lange rij
van de orthodoxe vaders, tegelijk de enige stem die niet ondanks, maar in en door haar
strakke rechtzinnigheid in edelste zin actueel is.

Het onaantastbare credo werd ons voor ogen gesteld. Wij werden daar gesteld in de ruimte
van de kerk, waar met lapidaire kracht de onuitvindbare waarheid van God staat opgericht
en zich tot ons heil gelding verschaft. Nu en dan ging het ‘fanatiek’ toe. Niemand die erbij
was zal vergeten hoe dan het hoofd van de spreker scheef ging, de rechterhand met een
korte ruk omhoog werd geworpen en de vinger daarboven uitroeptekens plaatste.’
Niettemin was het geheel als doorademd van een opwekkende lucht als in het
hooggebergte, schoolse uiteenzetting en harde inquisitie opgenomen in een stemming van
menselijkheid, deemoed, gedempte vreugde, ingetoomde verwachting, humor. Dacht men
als hoorder een ogenblik aan de werkelijke wereld waarin deze man moest leven, aan de
nood van zijn kerk, aan het lijden van zovelen van zijn medestanders, dan schaamde men
zich toch wel vanwege de gemoedelijkheid van ons leven en begreep dat deze, ondanks de
schijn van identiteit of gelijkenis, toch wel iets geheel dnders was dan het geestelijke klimaat
waarin hij leefde die daar voor ons stond en zich zo geheel gaf ook aan dit werk.®

Zo waren de omstandigheden waarin zich dit theologische gebeuren afspeelde en waaraan
dit boek allereerst zijn ontstaan dankt. Uitgever en vertaler hebben het plan opgevat tot een
Nederlandse uitgave van deze zestien voordrachten uit de volgende overwegingen.

1. Het is in het algemeen wel waar dat wie zich voor de dogmatische vraagstukken, door de
dialectische theologie opnieuw aan de orde gesteld, interesseert, ook voldoende Duits zal
kennen om Barths werken in het oorspronkelijke te lezen. Maar er zijn er en er komen al
meer uitzonderingen: mensen met theologische belangstelling die toch het Duits niet z6
goed kennen dat voor hen de woorden enkel een venster zijn waardoor men het oog
onmiddellijk op de zaak kan richten, ook mensen die ondanks genoegzame kennis van de
taal moeite hebben met de technische termen, ten slotte ook een hele categorie die in het
geheel geen Duits lezen en die toch naar aanleg en intuitie betere theologen zijn dan menige
vakman.

2. Er is tot nog toe niets van Barths werk in onze taal overgebracht.® Zulks in tegenstelling

7Vgl. Dr. M.C. Slotemaker de Bruine in het orgaan van Kerkopbouw, april j..

8 *Wij hebben van Miskotte geen dagboekaantekeningen uit de periode waarin deze gebeurtenissen
plaatsvonden. Miskotte hield op zijn 40ste verjaardag, 23 september 1934, op met aantekeningen maken in zijn
dagboekcahiers om daar pas in de zomer van 1935 weer mee verder te gaan. In zijn ‘Fragebeantwortung’ (zie
de bijlage bij deze tekst) in de Duitse versie van zijn tekst gaat Barth in zijn aanhef in op deze door M
geschetste verschillende omstandigheden waaronder Barth en zijn toehoorders theologie moesten (en
mochten) bedrijven.

9 Behalve de brochure Theologische Existenz heute, onder de titel Bezinning. *Vertaald door Rob Limburg en
uitgegeven door uitgeverij D.A. Daamen in Den Haag, waarschijnlijk in 1934.



met Brunner. Tweemaal is een reeks Engelse lezingen van Brunner vertaald.!® Het werd tijd
dat iets van de meester zelf voor ons taalgebied werd toegeéigend. Wij beschouwen dit als
een én symbolische én praktische daad. Praktisch vooral omdat de gemeente in de loop van
de jaren telkens ongevraagd in de twistgesprekken over Barth is betrokken en omdat er bij
deze gelegenheden reeds zoveel onhoudbare dingen, te goeder of te kwader trouw, maar in
elk geval oncontroleerbaar voor de hoorders zijn uitgestald.

3. Zelfs wanneer Barth vroeg of laat zelf deze colleges voor de pers bewerkt en zij dan
natuurlijk in het Duits uitkomen??, zou deze Nederlandse uitgave ook voor theologen en
theologanten haar betekenis kunnen hebben. Immers het betreft hier gesproken
voordrachten, oorspronkelijk gehouden voor een Nederlands gehoor. En het betreft hier een
zo gecomprimeerde stof dat het mogelijk en gewenst mag heten die enigszins meer
toegankelijk te maken door een “bewerking”.

Tijdens de arbeid zijn er bij de vertaler wel eens twijfelingen opgekomen of zijn werk door de
boven vermelde overwegingen wel genoegzaam was gerechtvaardigd. Dat werkte dan
uiteraard weinig inspirerend. Maar ten slotte... of het zin had? We moeten het overlaten,
hier zijn te veel onweegbare factoren in het spel. Hoe het zij: met liefde hebben wij getracht
om er, voor zover ons vermogen reikte, iets goeds van te maken. Over de vertaling het
volgende:

1. Barth sprak volgens een manuscript, waarvan hij mij een duplicaat ter hand stelde en
waarvan hij betrekkelijk zelden afweek.?? Wat al sprekende werd toegevoegd, is opgevangen
en vastgehouden. In zoverre zou men van een letterlijke vertaling kunnen spreken. Maar is
reeds in het algemeen goed vertalen niet mogelijk zonder een zekere combinatie van trouw
en vrijheid, in dit geval was het nodig van deze vrijheid een meer ingrijpend gebruik te
maken. Bloot-formeel, omdat Barth zich gewend heeft aan de zogenaamde “geschachelte
Sdtze”, het in elkaar schuiven van al meer bijstellingen om “Relativsétze” te vermijden.'3
Deze constructies, op zichzelf ook in het Duits vaak allesbehalve mooi, zijn in het Nederlands
goeddeels onmogelijk en voor ons taalgehoor op den duur onverdraaglijk. Eindeloze
bijzinnen te maken ging echter al evenmin, zo moest hier, zij het met de grootste
voorzichtigheid, opdat er niets wezenlijks verloren zou gaan en geen accentverschuiving te
duchten viel, menige passage opnieuw worden gesteld.

2. Verder was het nodig om germanismen te vermijden, voor de vele termen en wendingen

10 *Het gaat om God And Man (1930) en The Divine Imperative (1932). Landgenoot Emil Brunner (1889-1966)
was evenals Barth een toonaangevend theoloog van de dialectische theologie. Zie ook voetnoot 61.

11 *Dat gebeurde al spoedig, later dat jaar, in: Credo — die Hauptprobleme der Dogmatik dargestellt im
Anschluss an das Apostolische Glaubensbekenntnis. 16 Vorlesungen, gehalten an der Universitat Utrecht im
Februar und Marz 1935. Miinchen: Kaiser 1935. [469] In 1936 verscheen daarvan een Engelse vertaling (Credo)
van J. Strathearn McNab, uitgegeven door Hodder & Stoughton in Londen en Scribner’s in New York.

12 #De vergelijking van deze tekst met die van de later dat jaar verschenen Duitse uitgave is dus niet zozeer
bedoeld om tekstverschillen aan te geven — Barth zal allicht zijn aantekeningen van het voorjaar voor de
uitgave bewerkt hebben — maar om meer licht te laten schijnen op onduidelijkheden in deze vertaling, soms
ook door Miskotte zelf zo benoemd. Waar in het vervolg gemeld wordt dat een tekst(gedeelte) door M is
toegevoegd of niet voorkomt in de Duitse tekst, kan dat ook betekenen dat Barth deze tekst voor de
boekuitgave heeft geschrapt. De hier door M gegeven nummering van de paragrafen in de hoofdstukken wijkt
meestal af van die van Barths tekst in Credo. Die verschillen zijn niet aangegeven.

13 *Een ‘Schachelsatz’ is een lange, complex opgebouwde zin met verscheidene ondergeschikte bijzinnen. Een
‘RelativsatZ’ is een bijzin met toegevoegde informatie bij een subject of object in de hoofdzin.



waarvoor onze taal nu eenmaal geen equivalent bood omschrijvingen in te voeren. Ook dit
met de grootste voorzichtigheid en bij het licht van parallelle plaatsen uit andere werken van
de spreker. Ook dan nog was het niet wel mogelijk bij voortduring elk germanisme te
vermijden. Men kan nu eenmaal niet de talloze malen dat bijvoorbeeld het woord “Hinweis”
voorkomt, om te ontkomen aan het on-Nederlandse ‘heenwijzing’, de zinsbouw, die
overigens intact zou kunnen blijven, alleen ddarom gaan verstoren.

3. Hetzelfde geldt van die woorden en wendingen waarvoor wél een equivalent bestaat,
maar een dat in bepaald verband toch enigszins andere associaties wekt. Wanneer men een
paar maal door omschrijvingen heeft getracht aan te duiden welke associaties hier
ongewenst zijn, mag men het later wagen met de vertaling zonder meer. Ik denk
bijvoorbeeld aan “der Glaubende”, dat is niet hetzelfde als: de gelovige (“der Gldubige” komt
bij Barth zelden of nooit voor), maar nadat men een paar keer heeft omschreven: “de mens
die gelooft” of “voor zover hij gelooft”, of “die in het geloof”... volgt werkwoord, mag en
moet men veronderstellen dat het woord “gelovige” in het vervolg in de zin van “der
Glaubende” wordt verstaan. Er zou hier allerlei te noemen zijn dat, zo droog en formeel als
het op het eerste gezicht schijnt, inderdaad buitengewoon interessant is, omdat men in de
taalvormen telkens de structuurverschillen tussen Nederlands en Duits geestesleven, ook die
tussen verschillende theologische tradities, concreet voor ogen krijgt.

Wij menen echter bij deze formele vrijheid in de vertaling niet te moeten blijven staan.
Hierover zij het volgende opgemerkt.

1. Het ligt voor de hand dat bij de noodzaak, de spreker opgelegd, om per se elk van tevoren
aangekondigd deel van de te behandelen stof in de toegemeten tijd ten einde te brengen,
telkens gewichtige inzichten slechts konden worden aangeduid, vaak juist zulke die in Barths
werken reeds tot uitvoerige en welgeordende vertolking werden gebracht. Waar deze
vertaling juist bestemd is voor degenen die deze werken niet of niet voldoende kennen,
scheen het ons geraden een paar maal zo kort en helder mogelijk een weergave in te lassen
van hetgeen in die andere werken te vinden is.

2. Verder moest bij de gesproken voordrachten, alweer omwille van de tijd, vaak worden
afgezien van herhalingen en van verwijzingen naar het reeds behandelde. Dat was temeer
jammer omdat het grote van deze reeks voordrachten vooral gelegen is in de innerlijke
eenheid en feilloze samenhang, die echter, vooral voor minder ingewijden, zonder zulke
herhalingen en verwijzingen niet klaar genoeg aan de dag treedt. Ook daarin tracht de
vertaling op een voorzichtige en nauwlettende wijze te voorzien.

3. En ten slotte is Barth na afloop van de voordrachten nog eens uit Bonn overgekomen om
op vrijdagmiddag en zaterdagmorgen, 5 en 6 april, gelegenheid te bieden tot discussie. Van
een mondelinge gedachtewisseling is niets gekomen omdat een stroom van schriftelijke
vragen was losgekomen met de beantwoording waarvan alle beschikbare tijd is heengegaan.
Barths antwoorden zijn grotendeels in de aantekeningen verwerkt, maar in sommige
gevallen was het beter vanuit een bepaald antwoord de tekst van de voordrachten zélf te
verhelderen of aan te vullen, al was het ook maar met enkele zinnen, die echter zo klein ze



zijn hun werking doen, omdat ze uit het toevallige verband van de “discussie” in het rechte
verband van het betoog zelf zijn gebracht.4

Met dit al bleef het geboden ondanks deze “bewerking”, toon en ritme van het gesproken
woord zoveel mogelijk in onze taal over te dragen en zuiver te doen weerklinken. Ik mag niet
hopen daarin altijd geslaagd te zijn. Trouwens, ook afgezien hiervan viel het werk dat ik nu
eenmaal op mij genomen had niet mee. Een grote troost was echter dat Barth zelf, die
telkens bij gedeelten mijn vertaling heeft gelezen en die genoeg Nederlands kent om precies
te zien of hij zijn eigen gedachtegang en bedoeling in onze taal herkent, er zonder
voorbehoud zijn goedkeuring aan gehecht heeft.

Nog zij opgemerkt dat de gehele indeling in paragrafen door de vertaler is aangebracht,
evenals de meeste cursiveringen.

Wat nu de “Aantekeningen” betreft: zij bedoelen 1) voor de theologisch ongeschoolde lezer
technische termen zo kort mogelijk te verklaren, 2) voor elke lezer een reeks plaatsen van
aanverwante strekking uit Barths andere werken te brengen, 3) aan theologanten enige
wenken voor verdere studie te geven door enkele weloverwogen verwijzingen naar
vakliteratuur, 4) voor de rest hier en daar te tonen hoe de zeer zakelijk gehouden inhoud van
deze Voordrachten in levend rapport staan met het gehele leven van deze tijd. Hieruit volgt
dat de Aantekeningen noodzakelijk nu eens voor de ene lezer te veel, dan weer voor de
ander te weinig zullen geven. Een theologant zal een noot opslaan en menigmaal denken: is
het anders niet! De leek, op wiens belangstelling deze uitgave in hoofdzaak is gebouwd, zal
daarentegen nu en dan opmerkingen vinden die hij slechts ten dele kan volgen. Dit enigszins
tweeslachtige karakter was moeilijk te vermijden, gegeven de opzet van het boek zoveel
mogelijk nut te doen in verschillende kring. Daarom zijn de citaten ook soms vertaald en dan
weer onvertaald gelaten.

In het algemeen zou ik willen raden bij de eerste lectuur de noten niet op te slaan dan waar
het de lezer beslist nodig schijnt tot beter verstand van de tekst — en eerst bij meer gezette
studie of bij een tweede lezing de noten stuk voor stuk te volgen.

Hiermee hebben wij rekenschap gegeven van het ontstaan en de vorm van deze
Nederlandse uitgave. Wenden we ons nog even van deze armelijke buitenkant naar het
wezenlijke, naar het werkstuk van de meester. Dan is dit te zeggen: men zal hier het
prachtgewaad van taal en de profetische kracht van de Commentaar op de Romeinenbrief
missen, en evenzo de onvergetelijke acribie van de begripsontleding welke het eerste deel

14 *|n een prospectus van uitgeverij Callenbach, gemaakt in 1935, wordt de uitgave aangekondigd van een
boekje Existentielle Fragen, beantwortet von Prof. Dr. Karl Barth met daarin een “stenografisch verslag van de
nabespreking welke gehouden is op 5 en 6 April I.l. in Utrecht, na afloop en gedeeltelijk ook naar aanleiding van
de door Professor Barth gegeven 16 colleges over de voornaamste stukken van de christelijke leer”. Met deze
titel is “dit uitermate belangwekkende werkje” in Nederland nooit verschenen. Wel verscheen in Credo (zie
voetnoot 11) de tekst ‘Fragebeantwortung (Nach einem Stenogramm)’, 149-173. Een vertaling van deze tekst is
als bijlage toegevoegd aan deze digitale editie. Die Duitse tekst van deze vragenbeantwoording werd in een
aparte brochure door Callenbach uitgegeven, ook in 1935, onder de titel Grundfragen: Beantwortet von Karl
Barth anlasslich seiner Kollege [sic!] Uber das Apostolicum, gehalten in Utrecht im Frihling v. J. 1935 / [Mit]
Vorw. des Verleger[s], in hetzelfde jaar 1935. [Wildi nr. 311]



van de Kerkelijke Dogmatiek kenmerkt. Dit is compact, droog en autoritair. Het zal veel
minder bekoren. Dit is ook eenvoudig, weerloos en ergerlijk. Het zal velen afstoten. Maar het
is juist als zodanig vol van een geheimzinnige macht om de gedachten gevangen te nemen in
de gehoorzaamheid aan Christus. Hier is een eenvoud waarin wij, als we er tenminste niet
door verleid worden over alles héén te lezen (ook, helaas, een mogelijkheid!), woord voor
woord mogen wegen als aangemunt uit de schat van de kerk. Hier worden wij telkens
geroepen ons 6m te keren en te worden als een kind, om het feitelijke van de openbaring
ontroerd en blijde te mogen begroeten, en om erover te spreken naar de gulden regel: non
sermoni res sed rei sermo subjectus est.*

Hier zijn de grenzen van de valse antithesen verzonken, hier zijn met de eenvoud van het
factische de ware tegenstellingen opgeroepen, hier zijn de werkelijke beslissingen tot troost
en beschaming ons véérgehouden. Wij eindigen met een ontboezeming van de meester zelf,
die wij, om het karakteristieke van zijn taal ook eens onversneden en onverzwakt te doen
spreken, onvertaald laten. “Unter allen Wissenschaften ist die Theologie die schonste, die
den Kopf und das Herz am reichsten bewegende, am nachsten kommend dem, was der
ehrwirdige Name einer ‘Fakultat’ besagen will, eine Landschaft mit fernsten und doch
immer noch hellen Perspektiven wie die von Umbrien oder Toskana, und ein Kunstwerk, so
wohl lberlegt und so bizarr wie der Dom von KéIn oder Mailand. Arme Theologen und arme
Zeiten in der Theologie, die das etwa noch nicht gemerkt haben sollten! Aber unter allen
Wissenschaften ist die Theologie, auch die schwierigste und gefahrlichste, diejenige, bei der
man am ehesten in der Verzweiflung, oder, was fast noch schlimmer ist: in Ubermut
endigen, diejenige, die, zerflatternd oder verkalkend, am schlimmsten von allen zu ihrer
eigenen Karikatur werden kann. Gibt es eine Wissenschaft, die so ungeheuerlich und die so
langweilig werden kdnnte wie die Theologie? Der ware kein Theologe, der vor ihren
Abgriinden noch nie erschrocken wire oder vor ihnen zu eschrecken aufgehort hatte.” 16

15 D.i. de zaak is niet aan het woord (met name: de consequentie van het redebeleid), maar het woord is aan de
zaak onderworpen. *Van Hilarius van Poitiers uit De Trinitate (358-359). ‘Redebeleid’ is een verouderde
aanduiding van ‘zinsverband’ of ‘redeneertrant’.

16 *Uit: Karl Barth, Offenbarung Kirche Theologie. Miinchen: Kaiser 1934. [8069/9] Te vinden in Theologische
Fragen und Antworten, Gesammelte Vortrdge 3. Zirich: EVZ 1957, 158-184. Citaat op 175. [GA 111/2017, (169-
217) 202] [Wildi nr. 290]



[I] CREDO: IK GELOOF

De poging om de ‘voornaamste problemen van de dogmatiek’ te omschrijven en te
beantwoorden, willen wij ditmaal ondernemen “in aansluiting bij de apostolische
geloofsbelijdenis”, gelijk de aankondiging luidde.

De vraag naar het ontstaan van dit stuk zal ons daarbij niet bezighouden. Bedoeld is het
credo, waarvan bewezen kan worden dat het minstens van de achtste eeuw af een zeker
gezag bezat, dat het onder de verschillende gestalten van een reeds omtrent 200 bekend en
op een nog oudere tijd terugwijzend symbool?’, in de westerse christenheid zich gelding
heeft weten te verschaffen. Het is daarna in het Rituale Romanum opgenomen en werd ook
door de kerken van de Reformatie als fundamentele belijdenis van het gemeenschappelijke
christelijke geloof erkend.

Ook een historische analyse van de tekst kan niet in onze bedoeling liggen. De tekst dient
ons slechts als grondslag voor theologische onderzoekingen, waarbij wij hem naar innerlijke
noodzakelijkheid niet alleen in zijn door de tijd van zijn ontstaan bepaalde karakter, maar
ook in het licht van de gehele latere ontwikkeling (die uit de grondstructuur van het credo
opkwam) zullen moeten trachten te verstaan en te verklaren. Als tekst-grondslag voor een
beschouwing van de voornaamste problemen van de dogmatiek is deze belijdenis niet alleen
daarom zo geschikt omdat zij om zo te zeggen het volledige bestek van een dogmatiek
aangeeft, maar vooral ook omdat zin, taak, wezen van de dogmatiek en zin, taak, wezen van
deze geloofsbelijdenis zo al niet samenvallen, dan toch met elkaar in het allernauwste

17 Het woord ‘symbool’ in de betekenis van geloofsbelijdenis is te onzent in onbruik geraakt en nooit recht
inheems geweest. Hoogstens wordt in vakliteratuur gesproken van ‘symbolische geschriften’, bijv. als gedoeld
wordt op de ‘Drie Formulieren’ van onze Ned. Herv. Kerk. ‘Symboliek’ is het leervak dat zich met het
vergelijkende onderzoek van de belijdenisschriften van de verschillende kerken bezig houdt (=
Konfessionskunde). Het woord heeft gevaarlijke en heilzame associaties. Het heilzame ligt vooral hierin dat
iedere verwantschap met ‘reglement’ of ‘statuten’ wordt uitgesloten, het gevaarlijke daarin dat het, samen
met alle godsdienstige voorstellingen en begrippen, zou geduid worden in de richting van ‘zinnebeeld’, gelijk in
de theologie van Eug. Menegoz en Aug. Sabatier (het ‘symbolofideisme’) inderdaad is geschied. De betekenis
van het Griekse woord ‘sumbolon’, die tot zijn kerkelijk gebruik heeft geleid, zal overwegend geweest zijn die
van ‘herkenningsteken’, nl. van degenen die bijeenbehoren, die een verbond hebben en een
gemeenschappelijke zaak. Het ‘symbool’ is oorspronkelijk een deel geweest van de liturgie bij de Doopdienst,
en daarna waarschijnlijk ook al vroeg grondslag van de catechese geworden. Ds. O. Noordmans ontwikkelt een
structuurverschil tussen de woorden ‘symbool’ en ‘dogma’ (in zijn bijdrage [‘Het kerkelijk dogma’] aan de
bundel De Openbaring der verborgenheid. Baarn: Bosch & Keuning 1934, 106 [4419]) [O. Noordmans, NVW 2,
Kampen: Kok 1979, (170-195) 173], dat echter voor Barth gezien zijn aanpak in deze voordrachten klaarblijkelijk
weinig gewicht heeft. Wat Noordmans zegt over het liturgische ritme van het symbool, daar moet iets van aan
zijn. Vgl. de zeer merkwaardige ervaring van Hugo Ball als kunstenaar, waarvan hij verhaalt in Die Flucht aus der
Zeit, [Minchen: Von Duncker 1927] 105-107, 269v. [4122] *Barths tekst in Credo spreekt hier van een
‘romisches Symbol’. Daarmee is bedoeld het symbolum waarmee in de ecclesia van Rome de catechumenen in
de voorbereidingstijd voor Pasen vertrouwd werden gemaakt. Zie J.N.D. Kelly, Early Christian Creeds. London
51967, 102 voor een reconstructie van de tekst. Het zg. Apostolicum is een tekst uit de Karolingische tijd,
waarin het oude Romeinse doopsymbool enige uitbreidingen heeft ondergaan — en dat door Karel de Grote zelf
naar Rome werd teruggebracht, waar het in vergetelheid was geraakt nadat keizer Justinianus er de belijdenis
van Constantinopel van 381 had ingevoerd. Eugéne Ménégoz (1838-1921) was een Franse lutherse theoloog,
Louis Auguste Sabatier (1839-1901) een Franse gereformeerde theoloog. Beiden bepleitten de symbolische
toepassing van de geloofsbelijdenis. Oepke Noordmans (1871-1956) was een Nederlandse theoloog, die in
hoge mate congeniaal was met Miskotte en in latere jaren ook als een oudere vertrouwenspersoon voor M
fungeerde. Hugo Ball (1886-1927) was een Zwitserse dichter en dadaist.

10



verband®® staan. Wij trachten in deze eerste voordracht vanuit het begrip van het ‘credo’,
tegelijk beginwoord en titel’® van het geheel, een blik te werpen op het begrip van de
dogmatiek, dat hier allereerst onze aandacht vraagt.

1

Credo, ik geloof, aan de spits van de belijdenis betekent, gelijk het daarmee
overeenkomende Griekse woord: miotebw, om te beginnen, eenvoudig de akte, de daad
waarmee wij de Werkelijkheid van God, gelijk zij de mens aangaat, in de gestalte van
bepaalde, uit Gods Openbaring gewonnen inzichten, erkennen en laten gelden. Het geloof is
dus een keuze, een beslissing: het uitsluiten van het ongeloof, de overwinning van verzet en
tegenspraak tegen deze Werkelijkheid, het bevestigen van haar bestaan en van haar
geldigheid. De mens gelooft, en daarom: de mens neemt deze beslissing: credo, ik geloof.
Maar niet dit, dat de mens tot deze beslissing komt en dat hij het doet op een

bepaalde wijze, met bepaalde gevoelens en wilsbewegingen, z6 dat het in zijn existentie?,
in de gronden van zijn schepselmatige bestaan ingrijpt, [niet dit] geeft aan het geloof zijn
ernst en zijn kracht. Het geloof leeft veelmeer van zijn voorwerp: het leeft van de oproep
waarop het antwoordt. Het heeft zijn leven uit die oproep, omdat en voor zover

daar de oproep van God is: ik geloof in God de Vader.... en in Jezus Christus.... en in de
Heilige Geest. De ernst en de kracht van het geloof hangt aan de ernst en de kracht van de
waarheid?! die de gelovige in de vorm van bepaalde waarheden??, in de vorm van de
geloofsartikelen heeft vernomen. En ook dat deze Waarheid voor hem opengaat is een
vrijmachtige gave van God, die de mens tot zijn eigen verrassing overkomt. Zij is Gods eigen
openbaring. De opening is een zijde van de openbaring zelf.?> De mens, als hij gelooft,

18 *Credo: ‘Beriihrung’ = contact.

19 ‘Credo’ = ik geloof. Het is echter ook de naam van de apostolische geloofsbelijdenis, verder van de drie grote
‘symbolen’ (het apostolische, dat van Nicea [Constantinopel], en het naar Athanasius genoemde), ten slotte
aanduiding van elke christelijke geloofsbelijdenis waarin de nadruk valt op het bovenpersoonlijke, het gezag
van de kerk (zie in deze voordracht onder 2), met het credo wordt echter steeds 6f het apostolicum 6f het
nicenum bedoeld. Wij zullen in het vervolg de termen geloofsbelijdenis, symbool, credo afwisselend gebruiken.
20 Het begrip ‘existentie’ behoort tot de moeilijkste van de hedendaagse wijsgerige en theologische taal. Een
zeer goed overzicht van het ontstaan en de verschillende aanwending van dit woord vindt men bij Dr. W.J.
Aalders, ‘Het woord existentie in het moderne wetenschappelijke spraakgebruik’, Deel 75, serie A No. 2 van de
Mededeelingen der Kon. Academie van Wetenschappen afd. Letterkunde. Amsterdam: 1933. [5348]

21 *Credo: ‘der mit Gott selbst identischen Wahrheit’

22 De volgorde en de samenhang van de termen ‘Werkelijkheid’, “‘Waarheid’, ‘waarheden’ gelijk wij die hier
aantreffen behoort tot de beslissende kenmerken van de zgn. ‘dialectische theologie’. De tegenstellingen van
‘neocalvinistische’ en ‘ethische’ theologie te onzent worden daardoor gerelativeerd. ‘Werkelijkheid’ is niet
ergens ‘achter’ de ‘Waarheid’ te zoeken, en de ‘Waarheid’ kan uit de ‘waarheden’ niet worden geabstraheerd.
In het begrip Woord (verstaan als hier en nu gesproken) vallen werkelijkheid en waarheid samen, en dat in de
gestalte van waarheden, van mensenwoorden. Men zie voor de nadere fundering van hetgeen hier in zeer
gedrongen vorm wordt voorgedragen §V, 3: ‘Die Rede Gottes als Tat Gottes’ in Barths Kirchliche Dogmatik
(hierna: KD) |, 148v., verder aldaar 213, 217, 283, 298 (noot [daar niet aangetroffen]), 207v. [662] Vgl. ‘Die
Theologie und der heutige Mensch’ (Zwischen den Zeiten, Jg. VIII, vooral 380v., over de contingentie van het
theologische criterium). [7858] [GA 111/2013, (8-43) 20] [Wildi nr. 211] De eenvoudigste samenvatting van deze
inzichten vindt men echter in de drie voordrachten gehouden in Parijs (april 1934), en vertaald onder de titel
‘Offenbarung, Kirche, Theologie’, verschenen als Heft 9 van de serie Theologische Existenz heute. [8069/9] [zie
noot 16] *Deel | van de Kirchliche Dogmatik (KD) was het tot dan toe (1935) enige verschenen deel van de KD.
Toen de tweede band van dit eerste deel in 1938 was verschenen werd deel | van 1932 aangeduid met I/1, het
tweede deel met I/2.

23 Hiermee is te vergelijken voordracht XlIl, “ik geloof in de Heiligen Geest”, onder 2. Wij wijzen nog op de
volgende passage uit KD |, 255v. “Mit unserem Satz von der Gottformigkeit des Menschen im Glauben ist nun...

11



gehoorzaamt met zijn beslissing aan de Beslissing van God.?*

Dit alles geldt ook van de dogmatiek. Ook zij is menselijke erkenning van de Werkelijkheid
van God in haar openbaring, ook zij leeft alleen van de Waarheid welke op de mens
aankomt, want zij is gehoorzaamheid ten aanzien van een beslissing van God waarover

de mens geen macht heeft. Ook zij geschiedt concreet: in de voltrekking van de
toestemming en bevestiging van bepaalde waarheden, in welke voltrekking de Waarheid van
God de mens op een concrete wijze tegenwoordig wordt. Ook dogmatiek is in wezen
geloofsdaad.? Dit is echter het bijzondere, dat zij een daad van het geloof is die zichzelf zou
willen verstaan en verklaren. Dogmatiek streeft ernaar in menselijke gedachten na te denken
en in menselijke taal na te zeggen wat haar in de openbaring van de Werkelijkheid van God
is voorgedacht en voorgezegd. Dogmatiek brengt daartoe die waarheden waarin ons de
Waarheid Gods concreet tegemoet treedt, tot ontvouwing en geordende vertolking. Zij
spreekt de geloofsartikelen nog eenmaal gearticuleerd uit, zij tracht deze in hun
nevenschikking en samenhang te zien en duidelijk te maken. Zij vraagt waar het nodig is naar
nieuwe, dat is: naar tot nog toe onbekende of niet-erkende geloofsartikelen. Zij zou met dit
alles aanschouwelijk en overtuigend willen maken dat en in hoever wij in het geloof te doen
hebben met de strenge en heilzame heerschappij?® van de waarheid. Dogmatiek komt voort
uit dezelfde geloofsdaad als de belijdenis, maar in de vorm van een wetenschappelijkheid
die geacht kan worden bij haar te passen: credo ut intelligam, ik geloof opdat ik begrijpen
mocht.?’

dieses gesagt: Wo und wann das Wort Gottes von Menschen wirklich erkannt wird, da entspricht die Art dieses
Erkennens der Art des Wortes Gottes selbst... Man hat sich den Menschen im Ereignis des Glaubens als
sozusagen von oben gedffnet zu denken. Von oben, nicht von unten! Was van unten, als menschliche Erfahrung
und Tat, als Glaubensbewusztsein sichtbar, greifbar und analysierbar wird, das ist nicht die Erflllung an sich, ist
‘Hohlraum’, der auch ganz anders gefiillt sein kénnte als gerade durch das Wort Gottes... Die Offnung von
oben, die sich im Ereignis des wirklichen Glaubens vollzieht, bleibt uns so verborgen wie dieses Ereignis selbst
und wie Gott selbst... sie ist uns (aber) auch so offenbar wie dieses Ereignis, wie Gott uns offenbar ist: in
Erinnerung der Verheiszung, in Hoffnung ihrer Erflillung”. Zeer snedig merkt prof. Haitjema op (Het Woord
Gods en de moderne cultuur, [Groningen: Wolters 1931] 2): “dat de vogelen de Godsprediking van de heilige
Franciscus van Assisi gehoord en ingedronken hebben is alledaagse gebeurlijkheid vergeleken bij dat andere
grote wonder, dat Franciscus zelf Gods woord, Gods eigen Woord heeft gehoord”. [900]

24Vgl. KD 1, 162v. en 166v.

25 Deze bepaling is wel te onderscheiden van de eis van een wetenschap, resp. theologie van de
‘wedergeborenen’. [Abraham] Kuyper, Encyclopedie der heilige Godgeleerdheid 1l, [kampen: Kok 21909] 97vv.,
170 vv. [935]

%6 |n de woorden ‘heilzame heerschappij’ is samengevat al hetgeen in Barths voordracht te Kopenhagen (maart
1933) ‘Das erste Gebot als theologisches Axiom’ uitvoerig is ontwikkeld (verschenen in Zwischen den Zeiten, Jg.
X1, 297vv.). [GA 111/2013, (209) 214-241] [Wildi nr. 246]

27 De klassiek-geworden term stamt van Anselmus (1033-1109), de vader van de middeleeuwse
hoogscholastiek. Zij wordt bij hem ook wel omschreven met: “fides quaerens intellectum” — het geloof dat
zoekende is om te verstaan, nl. de reeds uit anderen hoofde beleden inhoud van de geloofsbelijdenis, om te
beginnen het woord ‘God’. Men zie [Franz] Overbeck, Vorgeschichte und Jugend der mittelalterlichen
Scholastik. Basel: [Schwabe] 1917, 212vv. [487], verder Karl Heim, Das Gewiszheitsproblem in der
systematischen Theologie. Leipzig: [Hinrichs] 1911, 77vv. [546], Clemens Baumker, Witelo. [Miinster:
Aschendorff 1908], 292vv. en ten slotte de meesterlijke studie van Barth zelf: Fides quaerens intellectum,
Anselms Beweis der Existenz Gottes. Mlnchen: [Kaiser] 1931. [458] [GA 11/1981] [Wildi nr. 222] Wij wijzen ook
op de merkwaardige formulering die men in KD I, 299 r. 7 v.o. vindt: “Wissenschaftlich ist die Dogmatik nicht
als Darbietung von allerlei Stoff, obwohl sie das auch sein musz, sondern als Bewegung dieses Stoffes oder als
dieser bewegte Stoff”.

12



Credo, ik geloof, aan de spits van de reeks geloofsartikelen betekent echter niet de
geloofsdaad van een welwillende of begaafde of ook bijzonder verlichte enkeling als zodanig.
De akte van het geloven is hier de akte van de belijdenis:?® het ik dat hier spreekt, het
onderwerp van het belijden is echter de kerk en dus niet de enkeling als zodanig, ook niet de
enkeling voor zover hij op menselijke en goddelijke wijze als bevoorrecht mens gekenmerkt
is, maar alleen de enkeling krachtens zijn bevoorrechting als lid van de kerk. Wanneer de
kerk de werkelijkheid van God, die op de mens aankomt, in de vorm van bepaalde, uit Gods
openbaring gewonnen inzichten erkent, dan ontstaat in deze erkenning, welke
vanzelfsprekend het karakter draagt van een openlijke en verantwoordelijke?® daad, een
belijdenis, een dogma, een catechismus, dan ontstaan geloofsartikelen. Zegt de enkeling in
de zin van het apostolicum3°: ik geloof, dan doet hij dit nimmer als enkeling, dan doet hij
belijdenis, en dat beduidt: hij voegt zich mede in in de daadwerkelijke erkenning die door de
kerk openlijk en verantwoordelijk geschiedt. Geheel in dezelfde sfeer hoort de dogmatiek
thuis. Zij is weliswaar niet zelf belijdenis, zij is aan deze echter toegevoegd als de
werkzaamheid van bepaalde leden van de belijdende kerk, zij is toelichting van de reeds
voorhanden belijdenis en zij is voorbereiding van een nieuw belijden en een nieuwe
belijdenis. Omdat de kerk haar belijdenis telkens weer opnieuw en op een nieuwe wijze
moet verstaan en omdat zij altijd weer voor de noodzaak geplaatst wordt opnieuw en op
een nieuwe wijze te belijden, daarom heeft zij naast de belijdenis behoefte aan dogmatische
bezinning. Een andere rechtvaardiging van de dogmatiek is ongeldig.3! Het onderwerp van
deze werkzaamheid kan de enkeling alleen zijn in zijn kwaliteit van leraar van de kerk, als
een die in opdracht van de kerk handelt, als iemand die in de kerk, vanuit de kerk, voor de
kerk onderricht geeft, niet als geleerde, maar als een tot leren, tot onderwijzen geroepene.
De particuliere persoon van de professor in de theologie, zijn opvattingen en zijn inzichten
zijn op zichzelf een onbelangrijke aangelegenheid, en hetzelfde geldt van zijn hoorders en

28 “Des Bekenntnisses”: het Duitse woord is dubbelzinnig en wordt hier en in het volgende opzettelijk in deze
dubbelzinnigheid gelaten. Het betekent tegelijk de akte van het belijden en het document van de belijdenis.
Met deze dubbelzinnigheid wordt enerzijds uitgedrukt dat het belijden bovenpersoonlijk is verankerd,
anderzijds dat ook het document neerslag is van een levende akte.

2% Op dit ‘openlijke’ en ‘verantwoordelijke’ karakter van de belijdenis van de kerk legt Barth sterke nadruk. Niet
eerst in de laatste tijd, maar reeds zeer vroeg, men zie bijv. in zijn ‘Bericht’ aan het wereldconcilie van de
‘Alliance of the reformed churches holding the presbyterian system’, te Cardiff 1925, opgenomen in het
tijdschrift Zwischen den Zeiten Ill, 4, 313, 321, 329. [GA 111/1990, (604-643) 610, 617, 630v.] [Wildi nr. 163]

30 De naam ‘apostolische’ geloofsbelijdenis mag niet letterlijk worden opgevat. Dat de apostelen ieder een zin
zouden hebben bijgedragen is natuurlijk een legende. Toch heeft de naam en het zich handhaven van de naam
diepere zin: daarmee wil uitgedrukt zijn dat dit symbool als uitbreiding van de regula fidei (regels van het
geloof) in overeenstemming is met het apostolische getuigenis van de Schrift. *De genoemde legende is te
vinden bij Rufinus (ca. 345-410) in zijn Commentarius in Symbolum Apostolorum. Geciteerd bij Kelly, a.w. 3.

31 Men kan de dogmatiek bijv. rechtvaardigen als noodzakelijke bevrediging van het denken, dat een
systematische afsluiting en afronding van de christelijke waarheden begeert, als gewijd stelsel van christelijke
wereldbeschouwing, dat concurrerend, polemiserend, triomferend tegenover de stelsels van de ongewijde
wijsbegeerte wordt gesteld, als “lebendige Reproduktion des Kirchenglaubens, aus der Seele des
Darstellenden” ([A.D.Chr.] Twesten), als “Glaubenslehre” in honderd varianten (vgl. o.a. Horst Stephan,
Troeltsch, Kaftan, Heim). Wie menen zou dat bij Barths opvatting de taak van de dogmatiek al te bescheiden,
repristinerend en afhankelijk zou worden, bedenke o.a. wat het inheeft een nieuwe belijdenis voor te bereiden,
bedenke en overwege deze woorden: “anders als entsetzlich langweilig, unoriginell, vermittlerisch
nichtssagend und nichtswirkend wird ein Bekenntnis ohne ernste theologische Vorgeschichte nie ausfallen
konnen” (Zwischen den Zeiten I, 4, 329). [GA 111/1990, a.w. 636] *”is ongeldig”: Credo: ‘gibt es nicht’.

13



lezers in hun kwaliteit van toekomstige leraren. Het onderwijzend-voordragen en het
studerend-zich toe-eigenen van de dogmatiek is in zoverre een openlijke en
verantwoordelijke werkzaambheid, als in de dogmatiek evenals in de belijdenis alleen de kerk
in alle ernst spreken en horen kan.

3

Het vraagstuk van het credo als geloofsbelijdenis ontstaat aan het vraagstuk van de
kerkelijke verkondiging.3? Aan de kerk toch is de goede Boodschap toevertrouwd aangaande
de werkelijkheid van God die op de mensen toekomt en op hen beslag leggen wil. Beter
gezegd: de Boodschap is toevertrouwd aan het gelddf van de kerk. Dat sluit dan echter in dat
de Boodschap toevertrouwd is aan het voor verzoeking vatbare en altijd feilbare werk van
het geloof3, aan het menselijk-al-te-menselijke verstaan en misverstaan van het goddelijke

32 Dit is een van de meest ‘oorspronkelijke’ inzichten die Barth bracht, ofschoon o.a. bij Augustinus en bij Vilmar
aanduidingen in deze richting voorkomen. Gelijk iedere grote visie is het doodeenvoudig (het ei van Columbus)
en onafzienbaar-vruchtbaar in de consequenties. Vgl. wat O. Noordmans ontwikkeld heeft aangaande het
eigen karakter van een ‘pastorale dogmatiek’ (zie zijn bijdrage aan de bundel De openbaring der verborgenheid,
[Baarn: Bosch & Keuning 1934] 109v. [zie noot 17] [4419], verder in zijn Herschepping, [Zeist: NCSV 1934] 39).
[Noordmans, NVW 2, (214-322), 224-225]. [4295] Van hieruit is de hele beweging van de zgn. ‘dialectische
theologie’ eigenlijk begonnen, zie de rede van 25 juli 1922 (am Pfarrertag in Schulpforta) gehouden: ‘Not und
Verheiszung der christlichen Verkindigung’. [GA 111/199, 65-97, Wildi nr. 133] Met deze rede werd ook de
eerste jaargang van het tijdschrift van de beweging Zwischen den Zeiten geopend. Het zijn vooral twee bundels
preken (van Barth en Thurneysen tezamen), waarvan deze nieuwe opvatting van de dogmatiek de bewuste
achtergrond vormt en die onder de aandacht kwamen van vélen: Suchet Gott, so werdet ihr leben, 1917 (21928)
[463] [Wildi nr. 101] en Komm Schépfer Geist, 1924 (31927) [586]. [Wildi nr. 147] Dogmatiek is een kritische
wetenschap, norm-wetenschap van de prediking. Daarom is geen enkele dogmatische stelling op de kansel van
pas, anderzijds mag de preek niets bevatten dat niet dogmatisch te verantwoorden zou zijn, al is het waar dat
in de prediking het gehalte van de leer door noodzakelijke overaccentuering van een deel moet worden
“scheefgetrokken” (Noordmans [NVW 2, a.w. 31]). Daarom moet men volgens Barth ook geen kunstmatige
onderscheidingen invoeren tussen ‘catechismus’ en ‘dogmatiek’ [Het eerste punt bij de vragenbeantwoording,
zie bijlage]. Zeker, als men wil, is de eerste meer de stem van de ecclesia audiens (de horende kerk), de tweede
het spreken van de ecclesia docens (de lerende kerk), de eerste is meer Lehre in eenvoudige, maar vaste vorm,
de tweede meer Forschung. Maar dit zijn toch ten slotte graduele verschillen, die betrekkelijk worden
tegenover de éne opdracht om te helpen dat de ‘Reine Leer’ door de belijdenis verkondigd worde en in de
verkondiging beleden wordt [Die christliche Dogmatik §23.2, GA 11/1982, 539vv.], vgl. verder over de
verhouding van ‘Kerk’ en ‘School’: KD |, 81: Wat verkondigd moet worden, dat mag en kan men niet
verwachten van de dogmatiek. Wat te verkondigen is, dat moet telkens weer gevonden worden in het midden
tussen de bepaalde Bijbeltekst (in zijn samenhang met de ganse Schrift) en de gemeente in de bepaalde
situatie van het heden. “Dogmatik aber kann nur Anleitung sein zur rechten Uberlegenheit und zur rechten
Fligsamkeit, zur rechten Kihnheit und zur rechten Vorsicht fiir den Augenblick, wo es auf jenes Finden
ankommen wird, Anleitung zur Orientierung zwischen den beiden anderen Polen: dessen, was unter allen
Umstadnden gesagt werden musz, und dessen, was unter keinen Umstanden gesagt werden darf’. *Eduard
Thurneysen (1888-1974) was een Zwitsers theoloog, hoogleraar praktische theologie in Basel, met wie Barth
zijn leven lang bevriend was en veel samenwerkte.

33 De onderscheiding van ‘geloof’ en ‘werk van het geloof’ houdt tweeérlei afgrenzing in: 1) tegen de menselijke
scheppingskracht in het algemeen (werk van het geloof), 2) tegen de geloofscontinuiteit, waaruit men veelal
een waarborg voor de waarheid van de prediking wil afleiden (werk van het geloof). Het geloof is om zo te
zeggen ettelijke graden objectiever dan het wérk van het geloof. Juist vanuit deze onderscheiding komt het
persoonlijke belijden zich invoegen in het credo van de kerk in nieuw licht. De meeste vormen van piétisme
hebben het geloof zéIf als een werk opgevat en waren daarom juist in het ‘werk’ van het geloof zeer
zelfverzekerd en heerszuchtig. Zeer goed zegt Hermann Bahr (‘Ein Gedenkblatt fiir Kant’, [in: Neue Freie Presse,
Wien: 23 april] 1924): “Glauben war, seit es Christen gab, bisher der Eingang, der einzige Zugang zur
Gotteserkenntnis, zum Wissen gewesen; jetzt schien Auserwahlten ein ndherer Weg offen, ihr Privatweg

14



oordeel, aan de tegendeligheid en tegenstrijdigheid van menselijke meningen en
overtuigingen. Wat wordt er van de reinheid van het toebetrouwde pand in de handen van
de begenadigden, die toch altijd begenadigde zondaren waren, zijn en zullen zijn! Men kan
en moet daarop antwoorden: God kan en God wil zorgen dat het ook in onreine handen rein
blijft. Maar dit ontheft ons niet van de zorg aangaande de reinheid** van onze handen, het
ontslaat ons niet van de vraag naar de echte en rechte verkondiging. Uit deze zorg en deze
vraag ontspringt de kerkelijke belijdenis. Belijdenis is steeds het resultaat van een arbeid
gedreven vanuit deze zorg en deze vraag, een poging de goddelijke Waarheid tegen
menselijke dwaling te beschermen en haar als het onvergelijkelijke licht op de kandelaar te
plaatsen. Belijdenis is altijd concrete, historische3” beslissing, een strijdende werkzaamheid
van de kerk die in deze of gene, in haar schoot opkomende overtuigingen en leringen de
stem van het ongeloof, vals geloof of bijgeloof meent te horen en daartegenover mét het ja
van het geloof een noodzakelijk nee meent te moeten stellen, daarbij de reiniging van de
mensenhanden ten aanzien van de reinheid van de hun toevertrouwde boodschap beogend,
opdat haar verkondiging de rechte zij.

In dit verband krijgt de dogmatiek haar zin en haar taak. Zij is geen weelderig3® spel van
gedachten. Zij is ook niet een navorsen omwille van het navorsen. Zij bekleedt, door de
belijdenis toe te lichten en een nieuwe belijdenis voor te bereiden, het voor de kerkelijke
verkondiging onontbeerlijke ambt van een waker.?’ Zij stelt zich tegenover de dwalingen van
de tijd op de bres, daar waar met de oude belijdenis niet meer wordt gerekend of waar deze
niet meer begrepen wordt terwijl een nieuwe belijdenis nog niet voorhanden is. Natuurlijk

sozusagen: Gott holte sie sich selbst und zeigte sich ihnen unmittelbar... Ja, Glaube, der sich nicht mit jener
intuitiven personlichen Erkenntnis ausweisen kann, wird allmahlich... zum Angeklagten, den der Zweifel
verhort”. Barths bedoeling is het daarentegen om a) het geloof als bovenpersoonlijke werkelijkheid van de
Geest te stellen, b) de zuiverheid van de prediking als ‘wérk van het geloof’ telkens opnieuw afhankelijk te
stellen van Woord en Geest (vgl. ook ‘Der Christ als Zeuge’, Heft 12 van de serie Theologische Existenz heute,
14: “een getuige van Jezus Christus blijft daarin getuige en blijft zo getuige dat hij steeds weer terugkeert tot de
bede: Veni Creator Spiritus!.... Creator! ik ben dus in mijn christelijke levensstand niet als een mens die bij een
bron zit en de wateren ziet vloeien en die weet: ze zullen verder en verder vloeien. Nee... als het verder gaat in
mijn christen-leven, dan is dat schepping, creatieve werkzaamheid van God”. [GA 111/2017, (367-400) 382]
[Wildi nr. 273]

34 Het begrip ‘reine leer’ hangt ten nauwste samen met de vraag: hoe is theologie mogelijk? Wat is in
theologische zin: een axioma, een bewijs, een stelling enz.? (vgl. Barths Anselmusboek, 13v. [GA 11/1981, 10v.]).
Het antwoord hierop wil tegelijk recht doen aan Overbecks sceptische vaststelling: “Anders als durch
Verwegenheit ist Theologie nicht wieder zu griinden” (Christentum und Kultur, [Basel: Schwabe 1919] 16). [489]
Wanneer men uiteindelijk het geheel niet op de kerk, maar op de Schrift toepast, kan men in Gertrud von Le
Fort, Hymnen an die Kirche [Miinchen: Kosel #1930] op een aangrijpende wijze vertolkt vinden hoe vreemd de
voorgegeven waarheid van de openbaring, waaraan de theologie zich bindt, voor ons is: “furchtbar is das
Gesetz des Glaubens das du aufrichtest, fremd ist es in allen Fluren meines Blickes — Die Taler der Stunden und
die Rdume der Gestirne wissen nichts von ihm — Bist du gewisz, Mutter, dasz nicht der Bote des Abgrunds dich
betrog — Du gebietest mir Blindheit, dasz ich sehe, und Taubheit, dasz ich hére — Mutter, ich lege mein Haupt in
deine Hande: schiitze mich vor dir” (uit de derde hymne). [1502] *Gertrud von Le Fort (1876-1971) was een
Duitse katholieke schrijfster. Haar bekendste boek Hymnen an die Kirche verscheen in 1924.

35 De nadruk hierop dat de belijdenis een ‘historische’ beslissing is, bedoelt geen bijzondere nadruk te leggen
op de betrekkelijkheid van de belijdenis. Anderzijds ontkent Barth natuurlijk juist wat bijv. Albert Mirgeler als
wezenlijk stelt: “Der geschichtliche Ort des Bekennenden flieszt in das Symbol ein, wird ausdriicklich selbst
dogmatisiert” (Geschichte und Dogma. Hellerau[: Hegner] 1928, 71). [5210]

36 *Credo: ‘miiRiges’ = ledig, nutteloos.

37 *De term is van Zwingli. ‘Der Hirt’: de predikant als efoor of volkstribuun! [GA 11/2004, 186]

15



kan zij niet spreken met het gezag van de kerkelijke belijdenis zelf, daarentegen heeft zij het
voorrecht als levende wetenschap met grotere bewegingsvrijheid en groter
aanpassingsvermogen tegenover de werkelijke situatie van het heden te spreken, ook met
grotere nauwkeurigheid en scherpere onderscheiding in de verschillende delen van het
onderzoek. Zij kan stellig, evenals de kerkelijke verkondiging zelf, ontaarden en verwilderen.
Het kan zeer zeker voorkomen dat zij ten opzichte van de belijdenis, ten dienste waarvan zij
bestaat, dwaalt en op een dwaalweg leidt. De omkering van de verhouding kan intreden,
namelijk dat de dogmatiek door de op betere wegen gaande kerkelijke verkondiging tot de
orde geroepen, herzien en verbeterd moet worden.3 Gelijk de belijdenis geen machinaal-
werkende beveiliging voor de goede boodschap in de kerk kan zijn, zo ook niet de
dogmatiek. Desondanks zal een kerk die zich bewust is van haar verantwoordelijkheid
tegenover het haar toevertrouwde goed, steeds ook op déze mogelijkheid tot beveiliging
bedacht zijn. Wat mensen in de kerk doen kan immers over de ganse linie slechts dienst zijn.
Ten slotte is de enige die in haar handelt de Heer van de kerk zelf. Maar juist onder het
gezichtspunt van dienst-aan-de-kerk is tezamen met de functie van de belijdenis ook de
functie van de dogmatiek noodzakelijk. Het feit op zichzelf dat er zoiets als dogmatiek
bestaat is een bekentenis van de kerk dat er voor haar reden en aanleiding te over is om in
haar dienst deemoedig, voorzichtig en behoedzaam te zijn.

4
Het credo, de geloofsbelijdenis, ontspringt nu evenwel niet aan een eigenmachtige zorg van
de kerk ten aanzien van de echtheid van haar verkondiging. Niet willekeurig en toevallig
scheidt het geloof in het credo zich af van iets anders, dat zij meent niet voor geloof te
mogen houden, zegt het hier ja en daar nee. Niet naar de maatstaf van de toevallig
heersende ideeén van Waarheid, God, Openbaring en dergelijke neemt de belijdenis haar
beslissingen: vandaag deze, morgen die, nu onder dit, een volgende maal onder een ander
invloedrijk gezichtspunt. Deed zij dat, dan zou zij waarlijk noch zelf als een daad van
waarheids-erkenning kunnen gelden, noch ook harerzijds aanspraak op erkenning kunnen
maken. De waardij en waardigheid van de belijdenis bestaat hierin dat de kerk bij het
ontstaan van die belijdenis tegenover de wisselende voorstellingen van de tijdgeest
gevraagd heeft naar de beslissing van de heilige Schrift en dat zij in de belijdenis niet
eenvoudig haar geloof als zodanig heeft uitgesproken, maar veeleer datgene wat zijin en
door haar geloof als het oordeel van de heilige Schrift inzake de twijfelachtig geworden
verkondiging meende verstaan te hebben. In het credo buigt de kerk zich voor de God die wij

38 Met het feit dat de kerkelijke verkondiging mogelijk op betere wegen kan gaan dan de vigerende dogmatiek
hangt ten nauwste samen het grote belang dat Barth toekent aan de zg. ‘Irreguldre Theologie’, dat is: een
theologie zonder systematiek, zonder methode, bijv. neergelegd in preken, opstellen, brieven, die echter
niettemin een eigen innerlijk-logische samenhang toont. Als voorbeelden noemt hij telkens Blumhardt en
Kohlbriigge, maar ook niemand minder dan Luther! (vgl. Prolegomena, 114, KD 1, 293vv., in ‘Lutherfeier’, Heft 4
van Theologische Existenz heute: het opstel ‘Luthers Wissenschaft’, 13-16 [GA 111/2013, 567-572] [Wildi nr.
257]). *De Prolegomena in deze aantekeningen verwijzen naar de ‘voorloper’ van KD I: Die Lehre vom Worte
Gottes, Prolegomena zur christlichen Dogmatik. Miinchen: Kaiser 1927 [471]. KD | was een verbeterde versie
van deze Prolegomena, waarin diverse kritiekpunten zijn verwerkt (o0.a. van Gogarten). Verwarrend is wellicht
dat na verschijning van band 1/2 van de KD (1938) de eerste twee banden samen vaak ook met ‘Prolegomena’
werden aangeduid.

16



niet zochten en vonden, die veelmeer ons gezocht en gevonden heeft.3° Van déze God te
getuigen is de zin van de Schrift, haar eigenlijke functie te midden van en tegenover de
godsdiensten, waarin men zelf ‘God’ vindt.*°

Daarin ligt nu echter ook de grond van de waardij en waardigheid van de dogmatiek. Als
eerste*! vak van de theologie gaat aan haar de exegese vooraf. Dat betekent dat de
dogmatiek haar norm niet in zichzelf draagt, gelijk zij ook haar doel niet in zichzelf vindt,
maar door de op haar volgende kring van de praktische vakken herinnerd wordt aan haar
taak binnen het gehele kader van de dienst ten bate van de kerk.*? De dogmaticus is niet
rechter over de kerkelijke verkondiging. Alleen in het geval dat hij aan zijn wijsbegeerte of
godsdienstfilosofie meer vermogen toeschrijft dan hem geoorloofd is zou hij ertoe kunnen
komen rechter te willen zijn. Zijn ware functie bestaat echter hierin de kerkelijke
verkondiging over de gehele linie te verwijzen naar de werkelijke rechter.

De werkelijke rechter is het profetisch-apostolische Getuigenis®3, gelijk het door de Heilige
Geest tot onze geest spreekt. Alle dogmatische arbeid aan de toelichting van in het credo
reeds uitgesproken inzichten, eveneens elke dogmatische overweging van in een toekomstig
credo alsnog uit te spreken inzichten, kan in wezen slechts hierin bestaan dat de eenmaal of
bij vernieuwing openbaar gemaakte stellingen voor het aangezicht van deze rechter gesteld
worden. De dogmatiek heeft volgens haar beste weten en geweten het verhoor, het gesprek
en de discussie weer te geven, die onvermijdelijk worden zodra deze beide, het credo en de
Schrift, tegenover elkander staan. Zonder op het laatst gezegde iets af te dingen is het toch
nodig hieraan toe te voegen dat de dogmatiek zich een eigenmachtig appelleren aan de
Bijbel moet ontzeggen**, omdat ze zéIf immers van meet af door de belijdenis bepaald is.

39 Belangrijk is goed in het oog te houden hoe hier het ‘formele’ en het ‘materiéle’ van de Schrift als norm
samenhangen. Vgl. Prolegomena §24, 3, §25, 1 [GA 11/1990, 555-368 (zum dogmatischen Formalprinzip, 569-
575 (Formal und Materialprinzip]; ook nog (waarom niet? er is principieel ten dezen niets veranderd!): het
buitengewone stuk: ‘Biblische Fragen, Einsichten und Ausblicke’ (april 1920) in Das Wort Gottes und die
Theologie, [Miinchen: Kaiser 1924] 70-98. [455] [GA 111/2012, 662-701] [Wildi nr. 111]

40 *Deze zin ontbreekt in Credo.

41 ‘Eerste’ vak van de theologie in genetische zin. Dat wil echter niet zeggen dat de dogmatiek door de exegese
gecontroleerd moet worden, tenzij men met exegese bedoelt: theologische exegese, en dat is een uitlegging
die zelf weer in zoverre dogmatisch-gebonden is dat zij tot de Schrift nadert als tot het profetisch-apostolische
getuigenis aangaande het Woord van God. Vgl. Miskottes bijdrage aan de bundel: De openbaring der
verborgenheid: ‘Opmerkingen over theologische exegese’, 65-99. *Nu in MVW 16 (2025), 231-327.

42 Barth heeft — gelijk trouwens Vilmar in de Duitse kerk en Kuyper te onzent — weer ernst gemaakt met het
theologische karakter van de praktische vakken. De praktische theologie heeft slechts één thema, nl. het
‘probleem van de taal’, dat is het vraagstuk met welke gestalte de prediking en de gehele kerugmatische arbeid
van de kerk in een bepaalde historische situatie het best gediend wordt tot zegen van de mensen. “Hier wird
offenbar (menschlich geredet) jener Existenzbeweis der Theologie durch ihre Existenz selbst gefiihrt oder nicht
gefuhrt” (Barth in Heft 9 van de serie Theologische Existenz heute [zie noot 16], 43 [GA 111/2017, 214]).

43 Barth noemt de Schrift Zeugnis vom Wort, nl. overal waar het op een nauwkeuriger omschrijving aankomt.
Overigens natuurlijk de verkorte uitdrukking: ‘Woord van God’. Zie over de drie ‘gestalten’ van het Woord: de
Verkondiging, de Schrift, de Openbaring KD 1, 89-128, waarbij men tot recht verstand wellicht het beste doet
uit te gaan van hetgeen Barth leert over de “apostolische successie”, 105v., 111. Het gladde tegendeel van de
erkenning van deze “rechter” is de rooms-katholieke opvatting, die door [A.] Mirgeler aldus vertolkt is [in
Kirche und Dogma (1928)]: “Abgesehen davon, dasz die Kirche sichselbst ausdriicklich dogmatisiert hat, kann
man das ganze Dogma als eine Aussage der Kirche lber sich selber lesen”. *Credo: ‘Offenbarungszeugnis’.

44 Deze passage is gericht tegen het ‘biblicisme’, vooral van de ‘Wiirttembergse vaders’, maar ook van iemand
als Adolf Schlatter (vgl. Prolegomena, 373, 377). [GA 11/1982, 484v., 491] “Die Kirche hort, und als ihre Glieder,
nicht als raum- und zeitlose Monaden, horen wir das Wort Gottes in der Schrift” [485bv.]. De traditie behoort

17



Daarom moet zij zichzelf herinneren aan haar plaats in de kerk en de belijdenissen waarin
zich de kerk over haar verstaan van de Schrift reeds op stellige wijze uitgesproken heeft met
die eerbied bejegenen die ook in ander opzicht volgens Gods gebod kinderen tegenover het
woord van hun menselijke vaders past.*

5

In het credo zien wij de kerk ten slotte als zendingsgemeente, in haar heenwending naar de
wereld die nog niet tot de kerk is toegebracht en vergaderd, bezig haar, de wereld, 6p te
roepen. Hoe zou de kerk zichzelf anders verklaren en verdedigen, op welke andere wijze zou
ze kunnen werven en noden, aanknopen en bodem zoeken voor haar Boodschap, als
daardoor dat zij haar geloof belijdt*®, zoveel mogelijk in zijn volheid en toch in de kortste
woorden, zoveel mogelijk vrij van alle toevalligheid en gereinigd van elke dubbelzinnigheid,
zoveel mogelijk uitkomend in zijn karakter van gelé6f, dat is: in zijn gerichtheid op het
Voorwerp van waaruit het zijn leven heeft? Ook de feitelijke inhoud van de kérkelijke
verkondiging moet immers, zal het goed zijn, met het credo samenvallen. Onder alle
menselijke factoren is enkel het geloof in staat tot het geloof op te roepen! In het credo
tracht de kerk het feit dat er geloofd wordt en dat dit geloofd wordt met bijzondere
aandrang onder de aandacht van de wereld te brengen. Zij kan en wil ook in de dogmatiek,
wat de missie aangaat, niets anders doen dan juist dit éne. Wat er hier aan het credo
toegevoegd wordt is alleen een toelichting, met dien verstande dat zij aan het feitelijke
bestaan en aan de feitelijke inhoud van het geloof een breedte, een aanschouwelijkheid en
een klaarheid geeft die aan het credo als zodanig ontbreekt. Dogmatiek is het hier en nu,
naar gelang van de behoeften van de tegenwoordige tijd, exact*’ sprekende credo. Wel te

tot de vooronderstellingen van de dogmatiek. Men moet zich niet door losse uitingen van Luther bijv. over de
triniteitsleer in de war laten brengen. Het is bijv. onmogelijk de reformatorische rechtvaardigingsleer te
verstaan zonder het dogma van de H. Triniteit in de Niceense opvatting als volkomen geldig te veronderstellen.
Hieruit o.a. met Josef Wittig (toen nog katholiek) af te leiden dat bij Barth een neiging tot het katholicisme is
(Hochland, Jg. XXI, 420vv.) is een sterk staaltje van misverstand, dat voortspruit uit de mening dat het
protestantisme 6f zonder gezag is of alleen het Schriftgezag erkent.

45 Het vijfde gebod bekleedt ook in Barths (nog niet uitgegeven) ethiek een zeer gewichtige plaats, aan het
hoofd van de geboden van de tweede tafel. Ook de functie van de ‘Sitte’ in het christelijke leven wordt
daardoor én gefundeerd én gerelativeerd. *Miskotte zal beschikt hebben over het door de WSCF in Genéve
vermenigvuldigde typoscript van de colleges Ethik die Barth in het Zomersemester 1928 en het Wintersemester
1928-1929 in Munster had gegeven, Wildi nr. 198. Zie ook zijn opmerking in voetnoot 254. Inmiddels zijn deze
verschenen als GA 11/1973 en GA 11/1978. Met het ‘tweede deel’ zal hij bedoelen 2. Kapitel, ‘Das Gebot des
Schopfers’, §9, ‘Die Ordnung’, 408-413 over ‘Die Familie’. Barth volgt hier echter niet de volgorde van de
‘tweede tafel der wet’; dat doet hij alleen in zijn uitlegging van verschillende catechismus-teksten.

46 y/g|. ‘Die Theologie und die Mission in der Gegenwart’, Zwischen den Zeiten 1932, 189vv. [GA 111/2013, (156-
108) [Wildi nr. 241] Het verwijt dat van de theologie een “Ldhmung des Missionswillens” zou uitgaan, voor
zover zij leert dat er geen andere zending gewettigd is dan de in de tekst omschrevene, heeft Barth aldus
beantwoord: “Ich nehme den Vorwurf auf und erinnere daran, dasz wir alle aus der Bibel von einem Mann
wissen, der geldhmt werden und sich Lihmung gefallen lassen muszte, um als Gelahmter obzuliegen und den
Namen Israél zu bekommen. Die Theologie ist nicht der Engel Jahwes. Es kdnnte aber sein, dasz ihre Funktion in
der Kirche und so auch der Mission gegentber in der Linie dessen liegen musz, was jener Engel an Jakob tat.
Und wenn dem so wiére, dann diirfte sich auch die Mission (iber diesen ihren Partner gewisz nicht nur
beklagen.” *Verwijst naar het verhaal van de worsteling van Jakob aan de Jabbok, Gen. 32: 24-32.

47 Het woord ’exact’ op de dogmatiek toegepast, drukt in de grond hetzelfde uit als ‘wetenschappelijk’, ook hier
echter, gelijk tevoren (zie noot 17), met de toevoeging: “die bij haar past”. Gerhardt Kuhlmann (Zeitschrift fiir
Theologie und Kirche 1932, 269vv.) heeft het Anselmusboek van Barth bestreden en gezegd dat Anselmus wel

18



verstaan: de missionaire en apologetische kracht kan ook dan slechts in het geloof zelf, dat
is: in het getuigen van het voorwerp van het geloof, gelegen zijn. De dogmatiek mist de
middelen om tussen kerk en wereld andere bruggen te slaan dan de brug van de belijdenis
en van het belijden. Maar juist haar pogen om de belijdenis klaar voor te stellen als een
vanuit de Schrift samenhangend geheel kan aan de belijdenis een bijzondere taal, een
indringend geluid verlenen, dat naast bijzondere gevaren, toch ook een bijzondere belofte
heeft. En men moet niet menen dat alleen in kringen die met wetenschappelijke arbeid
bezig of dienaangaande meer of min nauwkeurig op de hoogte zijn, een positieve
verwachting leeft ten aanzien van de dogmatiek — nee, juist daarbuiten zien velen uit naar
de dogmatisch-strenge en -uitvoerige weergave van de belijdenis van de kerk.*®

6

Wij zouden niet volledig zijn in onze uiteenzetting indien wij niet ten slotte ook aan de
grenzen van het credo en mede van de dogmatiek herinnerden. Het leven van de kerk is
daarmee niet uitgeput dat zij haar geloof belijdt. Het credo als zodanig en de dogmatiek als
zodanig kunnen immers de rechte verkondiging, in verband waarmee zij hun leven hebben,
niet garanderen.* Zij zijn slechts een aanbod van hulp en een poging in deze richting. En
zelfs de rechte, niet slechts op menselijke wijze (door het credo en door de dogmatiek),
maar door Gods genade nu werkelijk en op beslissende wijze bevestigde en beveiligde
verkondiging, heeft in het leven van de kerk toch ook nog drie noodwendige grenzen.

De eerste is het sacrament, daardoor laat de kerk zich vermanen om te bedenken dat al haar
woorden, ook haar door Gods Woord en Geest gezegende en gewaarmerkte woorden,
alleen maar kunnen héénwijzen naar het Gebeuren zelf, dat Gebeuren waarin Gods
Werkelijkheid zelf op de mens aankomt en hem aanspreekt. De zichtbare tekenen van Doop
en Avondmaal hebben blijkbaar in het leven van de kerk de gewichtige taak de grens
zichtbaar te maken tussen hetgeen de mens van God zeggen en verstaan en in zover ook

degelijk met zijn bewijs voor het bestaan van God nog in andere dan theologische zin exact meent te zijn. Hoe
het zij, Barth zelf wijst dit voor zijn eigen theologie af. Hier is dus (ondanks beroep op de vroege scholastiek)
niet een weg terug naar een ‘redelijke’ grondslag van de religie, als bijv. bij Newman... “l woud affirm that faith
must rest on reason, even in the case of children, and of the most ignorant and dull peasant, wherever faith is
living and loving... | start then with a deep conviction... that faith not only ought to rest upon reason as its
human basis, but does rest and cannot but so rest, if it deserves the name of faith. And my task is to elicit and
show to the satisfaction of others what these grounds of reason are” (Diary, 12 januari 1860).

48 Dit behoort zeker tot de meest verheugende tekenen van de tijd dat dogmatische bezinning niet meer, gelijk
nog enkele tientallen jaren geleden, aan de ‘leken’ meer of min moet worden opgedrongen. Getuige de
belangstelling waarmee te onzent o.a. prof. Van der Leeuws Dogmatische Brieven [Amsterdam: Paris 1933]
[614] en ds. Noordmans Herschepping [zie voetnoot 32] zijn ontvangen, in Duitsland de nieuwe werken van
Karl Heim en de Laiendogmatik van Ellwein [Theodor Ellwein, Evangelische Lehre — Eine Laiendogmatik.
Munchen: Kaiser 1932] [4653], in het Franse protestantisme Hic et Nunc, Cahiers Périodiques, vooral naar
Franse maatstaf zware kost en toch zeer gewaardeerd.

49 Garantie te geven is geen menselijke zaak. Toch wordt het kerkvolk maar al te vaak opgevoed in het geloof
dat dit de eigenlijke zin zou zijn van de confessie. Zeer goede dingen zegt over dit punt Gogarten in zijn stuk:
‘Die Bedeutung des Bekenntnisses’, Zwischen den Zeiten 1930, 353vv., m.n. 361v.

19



begrijpen kan>® — en de Onbegrijpelijkheid waarin God voor ons nu werkelijk is die Hij is.>!
De tweede grens van het credo en van de dogmatiek kan zeer simpel worden aangeduid
met: het leven, namelijk ons werkelijke, menselijke leven met zijn zwakheid en kracht in zijn
verwarring en klaarheid, met zijn zondigheid en verwachting>?, het menselijke leven,
waarover alle woorden van de kerk te allen tijde ook spreken, zonder het evenwel, zelfs daar
waar God aan deze woorden getuigenis geeft, in hun kwaliteit van wédérden ooit te kunnen
bereiken en te treffen.>3> Menige kritische opmerking en geringschatting van het dogma en
van de dogmatiek zou men herroepen indien men zich duidelijk voor ogen wilde stellen dat
menselijke woorden als zodanig wel moeten dienen om ons werkelijke leven onder Gods
Gericht en Genade te stellen, maar let-well, zij kunnen daartoe slechts dienen. En zij doen
het indien het God behaagt.>*

De derde grens is de grens die de eeuwigheid van de tijd, het komende Rijk van de
tegenwoordige eeuw, het eschaton (het laatste en uiteindelijke) van het hier-en-nu scheidt.
Het credo en de dogmatiek vallen zonder enige twijfel onder het woord van Paulus (1 Kor.
13: 8v.), dat van onze gnosis (geestelijke kennis) en van onze profetie zegt dat zij beide op
dezelfde wijze “ten dele” zijn°>, ‘Stiickwerk’ dat ophouden zal, kinderlijke zegswijze die met

50 Deze volgorde — men leze daar niet overhéén — zeggen, verstaan, begrijpen, beschrijft de menselijke weg in
de kennisse Gods, zij hangt met het antwoord op de vraag ‘hoe theologie mogelijk is’ op het nauwkeurigst
samen. In ieder geval is wat indertijd door dr. Kraan [E.D. Kraan, Openbaring en Mysterie, Kampen: Kok 1927]
ontwikkeld is over het ‘irrationele’ als kenmerk van de ‘dialectische theologie’ een eigenaardige vergissing,
veeleer is dan het verwijt van Schmidhauser gewettigd dat het logische overschat wordt en dat dit leidt tot “der
Gotteswahnsinn Karl Barths”. (Der Kampf um das geistige Reich, [Hamburg: Hanseatische] 1933, 341). [811]

5! In deze voordrachten wordt niet of nauwelijks over het sacrament gesproken. Op begrijpelijke gronden. Toch
behoort het sacrament, ondanks de schijn van het tegendeel, en ondanks alle vertogen van hoog-kerkelijke en
liturgische zijde, tot de wezenlijkste, meest onmisbare elementen juist van een dialectische theologie. Het
sacrament is namelijk de tegenpool van de dialectiek zelf. Niet aldus (gelijk men in de kringen van de liturgische
beweging wel zegt) dat de prediking ‘subjectief’ en het sacrament ‘objectief’ zou zijn. Dat is een arm filosofeem
en een teken van ‘kleingeloof’. Barth is ook niet zo naief de prediking onontbeerlijk te achten in onderscheiding
van het niet-noodzakelijke sacrament. Beide zijn aardse vormen waarin het Woord zich geeft. De
oudgereformeerde benaming van het sacrament als ‘zegel’ wordt door Barth uitgebreid met de term "virtuelle
Gegenwart” (‘Die Lehre von den Sakramenten’, Zwischen den Zeiten, Jg. VII, 427vwv.). [GA 111/1994, (393-441)]
[Wildi nr. 201] Het sacrament is de ultima ratio, zonder welke niet alleen het begrip prediking, maar het begrip
van de kerkelijke verkondiging iberhaupt niet is door te voeren. Toch heeft het anderzijds geen eigen inhoud:
“wie das Siegel unter einem Brief dessen Authentie bestatigt, aber zu seinem Inhalt nichts hinzufligt, anderswo
als unter dem Brief, irgendwo fiir sich stehend, nichts besagt" (KD |, 61). *Bij deze aantekening lijkt M Barths
beantwoording van vragen over het sacrament te hebben verdisconteerd. Zie bij de beantwoording van vragen
(Bijlage) §9.

52 Het is wellicht goed te wijzen op deze woordkeus, omdat ze verre van toevallig te zijn exact weergeeft wat
Barth als object van de prediking ziet. Hier zijn geen psychologische aanduidingen, die eindeloos zouden
kunnen vermeerderd worden, maar theologische oordelen. “Zondigheid” en “verwachting” zijn de heel-eigen
kwalificatie van het mensenleven die ook aan Barths eenvoudige en indringende preek-werk de eigen toon
geeft (vgl. bijv. de bespreking van de figuur van Zacharias in ‘Vier Bibelstunden’, Heft 19 [1935] van de serie
Theologische Existenz heute). [GA 1/1998, 483-532] [Wildi nr. 330]

53 Dit is wat velen maar niet kunnen begrijpen. Evenmin als zij begrijpen dat de ethiek van Kant in haar
‘formalisme’ juist stilstaat voor het geheimenis van het mensenleven en ruimte geeft aan het concrete leven
van de daad. Vgl. Das Wort Gottes und die Theologie, 107v., vanaf: “Glaubt es ihnen nicht, den Gutmdtigen, die
uns versichern dasz wir unsre Sache gut gemacht haben”... ['Not und VerheiBung der christlichen
Verkiindigung’, zie noot 32; GA I11/1990, 77 onder e.v.] [Wildi nr. 133, eerste voordrachtenbundel nr. 153]

54 *Deze zin ontbreekt in Credo.

55 Daarom is onze kennis: theologia viatorum (benaderende kennisse Gods, als van mensen die op weg, op de
pelgrimsreis zijn) in tegenstelling met theologia comprehensorum (van de begrijpenden) of theologia patriae

20



de volwassen leeftijd moet worden overwonnen, een zien in een donkere spiegel, nog niet
het zien van aangezicht tot aangezicht. Zin, wezen en taak van het credo en van de
dogmatiek zijn gegrond in een betrekkelijkheid en voorwaardelijkheid die, als God zal zijn
alles in allen, ongetwijfeld niet meer zullen gelden.

Men zou het bestaan van deze drie grenzen zeer wel en van de aanvang af het centrale
probleem van de dogmatiek kunnen noemen. Wij zullen ze in ieder geval geen ogenblik
mogen vergeten. Desniettegenstaande geldt binnen deze grenzen alles wat tevoren positief
gezegd werd en, wel verstaan, geeft juist het bestaan van deze grenzen aan het gezegde een
eigenaardig gewicht.® Waar een grens is, daar is ook een betrekking en een aanraking. Het
credo en de dogmatiek staan tegenover het sacrament, tegenover het menselijke leven,
tegenover de toekomende eeuw, van deze onderscheiden, maar nochtans tegenover deze!>’
Misschien zoals Mozes bij zijn sterven tegenover het land Kanaan stond, misschien zoals
Johannes de Doper tegenover Jezus Christus stond. Is het mogelijk iets van credo en
dogmatiek te zeggen dat gewichtiger zou zijn dan juist deze hun begrénzing?

(van het vaderland), of theologia paradisiaca (paradijselijke). Over het “aangezicht tot aangezicht” zegt
Irenaeus (Adversus Haereses [Tegen de ketters, ca. 180] 4, 20, 5): “gelijk degenen die het licht zien, zelf midden
in het licht staan, zo zijn ook degenen die God schouwen, midden in God”. Daarmee is gezegd dat het licht van
onze tegenwoordige kennis indirect licht Is en dat ons spreken over de waarheid niet anders dan dialectisch
kan zijn (vgl. Prolegomena, 123, 450v. [GA 11/1982, 162, 573v.], KD |, 284v.).

56 Waar deze grenzen vergeten worden en men grijpt naar een meer, verkrijgt men een minder, alle platheden
en duisterheden in de dogmatiek zijn de wraak over de vermetele poging ‘eenvoudig’, afdoend, zonder
voorbehoud te spreken over Gods Openbaring. Precies zo is het met de prediking die erop uit is het Woord zo
te ‘verklaren’ dat het sluit als een bus. Dat heeft nimmer iets anders dan 6f cerebrale 6f banale gewrochten
voortgebracht. Vgl. daarentegen Luthers preken (bijv. die over de Kananese vrouw, Fastenpostille 1525, WA 17,
2 en Ausl. Joh. 3, WA 47, 29) en die van Kohlbriigge vooral uit zijn jongere tijd (+ 1833-1848).

57 “Gegeniiber” heeft in Barths werken steeds de klank van betrekking, ja van gemeenschap. Wel geeft het
natuurlijk ook een afstand aan. Wie ‘gemeenschap’ nauwer, inniger, ‘werkelijker’ wil, denkt in fysisch-
psychische categorieén en heeft nog geen besef wat ‘geest’ is, beter: wat ‘geest’ in ieder geval niet is. Zelfs de
christelijke mystiek echter, die toch zeker ten dezen in een gevaarlijke zone zich bevindt en beweegt, heeft
hier, althans in de theoretische bezinning aangaande haar eigen wezen, soms zeer scherp weten te
onderscheiden, vgl. B. Przywara, ‘Mystik und Distanz’, in: Ringen der Gegenwart |, [Augsburg: Fliser 1922-1927]
469vv. In dit Gegendiiber als grens en betrekking ligt ook de waarheid en de positieve zin van de sindsdien door
Barth prijsgegeven termen uit zijn Rémerbrief: “Tangente”, “Todeslinie”, “Hohlraum” enz. *Voor ‘Todeslinie’ en
‘Hohlraum’ zie het begripsregister van GA 11/2010; ‘tangens’ aldaar op 51.

21



[Il] IN DEUM: IN GOD

Wanneer het symbool begint met het beslissende woord: “ik geloof in God” en als wij dit zijn
eerste woord stellig de kernwaarheid van de dogmatiek>® mogen noemen, dan hebben wij
daarbij dadelijk het volgende vast te stellen: men kan en mag de verhouding tussen dit “in
God” en datgene wat in de drie delen van het symbool volgt over Vader, Zoon en Heilige
Geest onder geen beding z6 opvatten alsof dit “in God” om zo te zeggen de aanduiding zou
zijn van een algemeen begrip met een bekende inhoud, dat dan later in de drie delen van
het symbool zijn bijzondere, historisch-bepaalde gehalte, namelijk een christelijke uitwerking
en vulling zou krijgen. “God” in de zin van de belijdenis — van het symbool dat het
getuigenis van de profeten en apostelen wil weergeven — “God” is geen grootheid die de
gelovige zou kunnen vooronderstellen en die hij reeds kende vdor hij geloofde en nu nog
kent afgezien van zijn geloof>?, om dan als gelovige een verbetering en verrijking van deze
kennis te ervaren.®°

Als Paulus (Rom. 1: 19) zegt dat hetgeen men van God weten kan (to gnooston tou theou,
cognoscibile Dei) de mensen openbaar is omdat God het hun geopenbaard heeft, toont het
gehele verband van de tekst en het onmiddellijk voorafgaande woord dat hij de waarheid
aangaande God bij de mensen ziet “ten-onder-gehouden”, onwerkzaam, onvruchtbaar. Wat
in hun handen daaruit voortkomt, dat is de afgodendienst. En de afgodendienst is bij Paulus,
gelijk bij alle profeten en apostelen, niet een kiem van de dienst van de ware God, maar de
verdraaiing van die dienst in zijn tegendeel, waaraan zij daarom met hun getuigenis
aangaande God niet aanknoopten®!, maar waartegen zij dit getuigenis als tegenstelling in het
licht stelden.

58 *Credo: ‘den Kardinalsatz auch der Dogmatik’

59 *Deze bijzin ontbreekt in Credo.

60 Dit snijdt alle apologetiek (in de trant van de Canisiusvereniging of in de trant van dr. De Hartog) bij de wortel
af. Toch hebben leer, belijdenis en dogmatiek wel degelijk ook een apologetische werking, vgl. Voordracht I,
18v. *De RK Apologetische Vereniging ‘Petrus Canisius’ werd in 1904 opgericht. Sinds 1984 heet ze de Sint
Petrus Canisiusstichting. Dr. A.H. de Hartog (1869-1938) was hervormd predikant, o.a. in Haarlem en
Amsterdam, en maakte furore met zijn meeslepende manier van preken. Hij was later hoogleraar aan de
Universiteit Utrecht en daarna aan de Universiteit van Amsterdam. BLGNP 2, 234vv.

61 De term ‘aanknopingspunt’ is in de theologische discussie ingevoerd door Emil Brunner (zie de titel van zijn
artikel in Zwischen den Zeiten 1932, 505vv. en zijn brochure ‘tegen’ Barth: Natur und Gnade. [Tubingen: Mohr
21935] [563] Brunner wil in nieuwe vorm de leer van de ‘praeambula fider’ herstellen, om de “andere Aufgabe”
van de theologie, nl. de ‘Eristik’, de methodiek van de overtuigingskracht in dienst van de openbaring, tot haar
recht te doen komen. De hele Scholastiek heeft zo (doch in strengere consequentie) gedacht en het hele
Thomisme denkt nog altijd zo. Ja de rooms-katholieke leer staat en valt met de ‘analogia entis’ (voor het eerst
en klassiek geformuleerd door het IVe Lateraans Concilie 1215). Matth. Scheeben, Natur und Gnade, ed.
Grabmann, Miinchen: 1922 [oorspr. Mainz: Kirchheim 1861], Jacq. Maritain, Réflexions sur I’intelligence et sur
sa vie propre. Paris: [Desclée Brouwer] 1922 [169], E. Przywara, Religionsphilosophie Katholischer Theologie,
Miinchen/Berlin[: De Gruyter] 1927, R. Garrigou-Lagrange, Le sens commun, la philosophie de I’étre et les
Formules dogmatiques. Paris[: Colin] 31922. Merkwaardigerwijze blijkt Brunner in zijn Ethiek niet zo ver af te
staan van het hier door Barth kort maar krachtig gestelde. Brunner zegt daar: “Es ist ebenso falsch, bei Paulus
die Anerkennung einer natiirlich heidnischen Gotteserkenntnis zu leugnen, als diese mit einer wirklichen
Gotteserkenntnis, wie sie der Glaube hat, in Kontinuitdt zu setzen. Rdm. 1: 19 reicht niemals, wie Schlatter will,
flr eine positive theologia naturalis hin; denn der Gott, den der Mensch aus sich selbst — ohne Christus — aus
der Natur kennt, ist eben: der Gétze" (Das Gebot und die Ordnungen. [Tubingen: Mohr 1932], 579) [529]. En op
een andere plaats: “Calvin habe in Gegensatz zu Luther eine theologia naturalis, ist ein auf Unkenntnis

22



Het enige en waarlijk zeer ironisch gebruikte ‘aanknopingspunt’ is bij Paulus merkwaardig
genoeg het altaar van de onbekende God (Hand. 17: 23). Het woord “God” in het symbool
moet ons dus niet verleiden als inleiding tot de dogmatiek beschouwingen in te voeren over
de natuur en de eigenschappen van een wezen dat wij op grond van onze meest omvattende
ervaringen en ons diepste nadenken menen ontdekt te hebben als dat wezen waaraan deze
naam zou toekomen, om dan aan de hand van de aanduidingen®? van het symbool aan het
reeds gekende en zo opgevatte wezen nog deze en gene predicaten, houdingen en daden
toe te schrijven.

1

Wij moeten tot een klaar inzicht komen aangaande de oorsprong, het begin en de geldigheid
van ons spreken over God.®® En dan is het eerste wat ons te doen staat: te bekennen dat wij
uit onszelf niet weten wat wij doen als wij ‘God’ zeggen, dat wil zeggen dat alles wat wij
menen te weten wanneer wij ‘God’ zeggen niet slaat op Degene die in het symbool “God”
genaamd wordt, maar steeds een van de Godsbeelden betreft die wij zelf uitgedacht en zelf
gemaakt hebben, waarbij het weinig uitmaakt of wij doelen op de ‘Natuur’, of op de ‘Geest’,
op het ‘Schicksal’®* of op de ‘Idee’. Vergeten wij bovendien niet dat ook deze bekentenis niet
een bijzonder gewicht hebben kan in deze zin dat wij althans daarmee een eigen ontdekking
zouden proclameren. De “onbekende God” van de Atheners, de God der agnostici®, was

beruhendes Vorurteil, das er mit vielen teilt. Bekanntlich verhilt es sich gerade umgekehrt: dasz Luther der
theologia naturalis viel groszere Konzessionen macht als Calvin”.

62 *Credo: ‘den geschichtlichen Angaben’

63 *Deze zin ontbreekt in Credo.

%4 |s het begrippenpaar ‘Natuur’ en ‘Geest’ in de Nederlandse wijsbegeerte overbekend en zeer gebruikelijk, de
tegenstelling van ‘Schicksal’ en ‘Idee’ leeft voor ons veel minder, onze taal althans heeft geen equivalent voor
‘Schicksal’ en het woord ‘noodlot’, dat daaraan enigszins verwant is, is voor ons eerder een tegenstelling met
‘vrije wil’ dan met ‘Idee’. Juist echter waar het ‘Schicksal’ in het levensgevoel diep is ingegaan, krijgt de ‘Idee’
echter een sterk transcendente en kritische macht. In de Duitse godsdienstfilosofie spiegelt zich deze
tegenstelling de hele 19¢ eeuw door. De ‘bewijzen’ voor Gods bestaan bijv., die, in tegenstelling met de
bewijzen die afgeleid worden uit de ‘natuur’, uitgaan van een waardeleer, zijn mede beinvloed door een soort
‘eschatologisme’ van de /dee (dat geldt ook van Hermann Cohen, Ethik des reinen Willens. [Berlin: Cassirer
1912], 406v., 467v. [62/2], Religion der Vernunft [aus den Quellen des Judentums. Frankfurt: Kauffmann 21919],
222, 462, 487v., 516v.). Zie over dit alles Barths lezingen ‘Schicksal und Idee in der Theologie’ (samenvatting
Zwischen den Zeiten 1929, 309-348). [GA 111/1994, 344-392] [Wildi nr. 204]

65 ‘Agnosticus’ noemen wij een denker die het ‘absolute’, ‘transcendente’ enz. erkent, maar tegelijk meent dat
de mens er geen kennis van heeft noch krijgen kan. In deze houding voelt zich de agnosticus merkwaardigerwijs
zeer vaak als bij uitstek religieus, doch uitgestegen boven het “struikgewas der meningen”. Zo Herbert Spencer
en zijn “Unknowable”. Over dit agnosticisme, dat dus toch een ‘God’ heeft, spreekt Barth in een tekst.
[Vermoedelijk de tekst die later verscheen in KD 1/2, 266v.] De katholieke leer laat de mogelijkheid open dat
dezulken toch kunnen behoren tot de “ziel van de kerk”. Barth ziet ook in de ‘Onbekende’ een afgod. Het
probleem van de ‘fides implicita’ heeft bij Barth dus slechts een zeer beperkt gewicht, in onderscheiding van
moderne constructies als die van [Anton] Straub (De analysi fidei. [Innsbruck: Rauch] 1922) en vooral van
Newmans [An Essay in Aid of a] Grammar of Assent [New York: The Catholic Publication Society 1870], in felle
tegenstelling met de leer van Thomas Aquinas aangaande een ‘onvermijdelijkheid’ van het Godsgeloof in
degenen die van goede wil zijn (Summa Theologiae | 9, 60 a 5, 19, 13 a 10 ad 5). *De uitdrukking “struikgewas
der meningen” is van Immanuel Kant in zijn inleiding op de vraag ‘Wat is Verlichting?’ (1784) en verwijst naar
het brandende braambos in Ex. 3: 2. The unknowable is de titel van een geschrift van Darwins strijdgenoot
Herbert Spencer, deel 1 van First Principles. London: Williams & Norgate 21867. De vertaling van agnostos met
‘onbekend’ was al weersproken door Eduard Norden, Agnostos theos. Leipzig: Teubner 1913. Volgens Norden
betekent het, goed midden-platonisch: ‘onkenbare God’.

23



naar Paulus’ inzicht zeker een afgod gelijk al de andere die hij rondom zag. God is
onbegrijpelijk — ja maar daarvan worden wij niét overtuigd door ons verstand, waar het aan
zichzelf begint te vertwijfelen, maar alleen door de Openbaring van God zélIf.%®

In de geloofsbelijdenis, die op grond van en naar de geest van het profetisch-apostolische
getuigenis over God spreekt, wordt, doordat ons gezegd wordt dat God Vader, Zoon en
Heilige Geest is, principieel eens en voor al uitgesproken wie en wat God is. God is God enkel
en alleen in en door hetgeen ons hier, nieuw en onvergelijkelijk, als het zijn en doen van
Vader, Zoon en Heilige Geest wordt aangewezen. Uitsluitend in deze Zijn, ons mensen
bereikende Werkelijkheid is God God. Al onze overgeleverde voorstellingen en begrippen
over dat wat wij van ons uit voor ‘God’ menen te moeten houden, moeten, wanneer wij
belijden: “ik geloof in God”, verdwijnen —maar nee, dat kunnen zij niet, dat zou betekenen
dat wij in letterlijke zin sprakeloos zouden moeten worden, zij moeten echter voor de sprake
van de Openbaring terugwijken en zich daaraan volledig en onvoorwaardelijk onderwerpen.
Zij moeten namelijk vanuit die sprake niet alleen een nieuwe inhoud, maar ook een nieuwe
vorm ontvangen.®’ Zij worden niet alleen verbeterd en verrijkt, maar zij worden
omgewenteld, zij worden in een dienstbetrekking gesteld waartoe zij uit zichzelf niet
bekwaam, waarvoor zij niet berekend, waartegen zij niet opgewassen zijn, zodat wij ook nu
nog, dus ook in het belijden van het ware, het christelijke geloof, steeds weer moeten
toestemmen dat God ons onbegrijpelijk blijft, dat wil zeggen dat wij niet begrijpen kunnen in
hoeverre wij, in de taal van onze overgeleverde voorstellingen en begrippen, nu werkelijk
over God spreken, ook al is het dat wij op grond van Gods Openbaring spreken. Want niet
daarom vinden wij Hem in het geloof omdat wij Hem tevoren gezocht hebben, maar omdat
Hij reeds tevoren ons gevonden heeft, daarom zoeken wij Hem — nu werkelijk Hem —in het
geloof!®

Als Vader, Zoon en Heilige Geest, gelijk Hij zich geopenbaard heeft en openbaren wil, is God
God — niet ook nog daarbenevens in de gedachten van ons hart en in de werken van onze
handen. De mens toch, die Gods Openbaring ontvangen heeft, zal het feit, het wonder,?° dat
God hem als God nabij is, restloos aan de Openbaring en in genen dele aan zichzelf, geheel
aan de Genade en in genen dele aan de natuur toeschrijven. Zodat hij op de vroegere

% Over het onderscheid tussen de ‘onbegrijpelijkheid’ van God in wijsgerige en in theologische zin zie men
Barths Anselmusboek, vooral 84v. Om deze ‘onbegrijpelijkheid’ gaat het ook reeds in de Rémerbrief.
[Miinchen: Kaiser 21923] [452] Men heeft het eenvoudig niet willen geloven, hoe vaak het ook is betuigd, dat
het wijsgerige materiaal daar werkelijk bedoeld is als dienstapparaat, als een begripsgrammatica waarmee men
de zin van het Woord bij benadering kan trachten uit te drukken. Zoiets moet trouwens iedere theoloog, meer
of min bewust, meer of minder consequent, gebruiken (vgl. Prolegomena, 403v. [GA 11/1982, 521-527], KD |,
300v.).

57 De vorm is in dezen niet minder gewichtig dan de inhoud. Dat zou uit de geschiedenis van de verhouding
tussen wijsbegeerte en theologie met vele frappante voorbeelden aangewezen kunnen worden, met name bij
Ritschl. Wanneer een begrip door de uit Openbaring gewonnen inzichten anders gevuld wordt, is er toch nog
weinig bereikt wanneer het de ongebrokenheid houdt die het tevoren had, wanneer het niet in een positie
komt van afhankelijkheid, waarin opzegging en ontslag eerder waarschijnlijk dan onmogelijk moeten geacht
worden. *Albrecht Ritschl (1822-1889) was een Duits, luthers systematisch theoloog en dogmenhistoricus,
leermeester van Adolf von Harnack.

68 “God zoeken in het geloof” — vgl. ‘Gottes Wille und unsere Wiinsche’ (Heft 7 van de serie Theologische
Existenz heute), [1934] 23v. [GA 111/2017, (84-110) 100v.] [Wildi nr. 282], KD 1, 237v.: “eine zitternde Sicherheit”
en “eine unerhorte Sicherheit”.

69 #’het feit, het wonder’: toevoeging van M.

24



Godsbeelden niet kan terugkomen zonder een besef van ontrouw en verraad.”®

Wij zullen op de drie zijnswijzen en namen van God — als Vader, Zoon en de Heilige Geest —
in hun onderscheidenheid en in hun éénheid op een andere plaats terugkomen en bepalen
er ons toe in deze voordracht de formele — maar toch slechts schijnbaar formele — waarheid
dat “God” in de geloofsbelijdenis uitsluitend de in deze drie zijnswijzen en onder deze drie
namen Bestaande is in het licht te stellen, met andere woorden te tonen dat wij alleen te
doen hebben met God-in-zijn-openbaring. Wanneer dat zo is, wat betekent dan: aan God
geloven?’! Wie en wat is dan God? Op deze vragen zijn enige antwoorden te geven, die ons
later op onze weg door de ‘voornaamste vraagstukken van de dogmatiek’ voortdurend
zullen begeleiden als waarschuwingsseinen en wegwijzers.

2

Hem die naar de bedoeling van het symbool aan God gelooft is de grond van een algemeen
Godsgeloof, van de verschillende mogelijkheden waarvan wij allen als mensen met onze
gedachten en gevoelens steeds weer uitgaan, in zover onder de voeten weggetrokken dat hij
zichzelf in zijn vertrouwen dat de mens uit zichzelf werkelijk’? aan God zou kunnen geloven
door de Openbaring van God weerlegd ziet. Het feit alleen, op en voor zichzelf genomen, dat
God zich openbaart betekent: de mens kan uit zichzelf niét werkelijk aan God geloven.
Omdat de mens dat niet kan, dddrom openbaart God zich. Dat waaraan de mens uit zichzelf
geloven kan zijn goden die niet werkelijk God zijn. Tegelijk met zijn vertrouwen in zichzelf,
alsof hij uit zichzelf inderdaad aan God zou kunnen geloven, vallen namelijk de goden waarin
hij inderdaad wel geloven kan. Zij zijn in hetzelfde ogenblik waarin dit vertrouwen valt
ontmaskerd als goden die niet werkelijk God zijn. God echter is daarin God dat wij in Hem
enkel op grond van Zijn Openbaring, niet uit onszelf, maar veeleer tegen onszelf, als in het
tegendeel van hetgeen wij van onszelf uit ontdekt hebben, kunnen geloven. God is daarin
God dat wij in Hem slechts geloven kunnen wanneer wij onszelf tot een wonder worden. Dat
zijn de indicatieven”? die dienstig zijn om de imperatief toe te lichten van het eerste gebod:
gij zult geen andere goden naast Mij hebben!”* De genade van de Openbaring dwingt ons de
andere goden af te zetten en af te zweren, doordat zij eerst onszelf neerdwingt in het stof.
Wie gelooft leeft van [de] genade.” Wie van de genade leeft weet dat het grijpen naar de

70 *Deze zin ontbreekt in Credo.

"L vgl. KD 1, 198v., Anselmusboek 47v. [GA 11/1981, 48v.] De klassiek geworden onderscheiding van Petrus
Lombardus: credere Deum, in Deum, Deo [Sententiarum Libri Quatuor, 1l Distinctio 23] kan hier verwaarloosd
worden, omdat de waarheidsvraag en de heilsvraag samenvallen, juist door de uitsluiting van de ‘natuurlijke
theologie’.

72 “\Werkelijk” bevat hier geen subjectivering, in die zin dat de mens wel in God zou kunnen geloven, maar niet
zo werkelijk, zo “persoonlijk” als wel gewenst ware. Bedoeld is: niet werkelijk in God.

73 Dat in alle imperatieven een indicatief schuilt is de typisch reformatorische opvatting van de Wet, omgekeerd
speurt het jodendom in elke indicatief, in alle gegevenheid die uit het woord spreekt, naar de imperatief, naar
het gebod dat erin verborgen moet zijn.

74 5V: “gij zult geen andere goden voor Mijn Aangezicht hebben” (Exodus 20: 3).

7> “Wie gelooft, leeft van [de] genade”: dit eenvoudige zinnetje, dat op het eerste gehoor aller instemming
heeft, sluit ongeveer de hele ‘dialectische theologie’ in zich. Ja, zo eenvoudig is de zaak waarom het gaat, het
hele actualiteitskarakter waaraan deze theologie hangt en dat, in begripsmatige woorden gezegd, zo
zwaarwichtig, abstract, negatief enz. aandoet, is in feite niets anders dan een benadering van deze weerloze
eenvoudigheid. Vandaar ook de aanvankelijk weinig dwingend schijnende logica van het vervolg: dat een god te
kennen het grijpen is naar éigen goddelijkheid — en omgekeerd. De verleidende woorden (Gen. 3: 5): gij zult als

25



goddelijkheid hem verboden en verhinderd wordt. Wie dat weet kan de goden van het
menselijke hart wel nog kennen, maar hij kan ze niet meer voor goden naast God houden.
“lk geloof aan God” betekent dus: ik geloof aan de éne, de onvergelijkelijke, de énige God.
De Enigheid van God is geen religieus postulaat en geen wijsgerig idee, maar zij wordt
beleden en geleerd omdat zij geheel overeenkomt met en past bij de énigheid van Gods
Openbaring.’®

3

Wie naar de bedoeling van het symbool aan God gelooft, die heeft, als hij aan God denkt,
met God rekent, over God spreekt, op God wijst, aan de Naam van God zich vasthoudt en
anderen deze Naam verkondigt,”” een onwankelbare grond onder de voeten. Hij gelooft
immers niet aan een God die hij zich heeft verkozen. Hij gelooft nog minder aan de wijsheid
en de kracht van zijn keuze. Hij gelooft niet aan zijn geloof en dus ook niet aan zichzelf.”®
Daarom kan hij met God niet zo omgaan gelijk wij met onze eigen ideeén, hypothesen,
overtuigingen, meningen plegen om te gaan. Deze zijn voor ons meer of minder zeker, deze
kunnen wij veranderen en tegen elkaar inruilen, deze kunnen wij laten varen, weer opvatten
en weer laten varen, deze vormen het gebied van vragen, twijfelen, onzekerheid,
dialectiek.” God hoort niet tot dit gebied, met Hem kan men niet op deze wijze omgaan.
Ook de mens die gelooft kent natuurlijk dit gebied en leeft daar middenin. De gelovige, ja
ten slotte alleen de gelovige kent de vertwijfeling, de vertwijfeling die in dit gebied het
laatste woord heeft.?9 Maar de gelovige kent daarbovenuit Degene die hem, terwijl hij
midden in dit gebied leefde en nog leeft, verkoren heeft en die hem boven de afgrond van
de vertwijfeling, zonder zijn eigen toedoen, draagt en vasthoudt. Dit verkiezen en verkoren-
zijn is niet onderworpen aan de dialectiek van ons menselijk kiezen. De genade heeft op de

God zijn, kennende het goed en het kwaad, betekenen: gij zult niet meer alleen van genade behoeven te leven.
Vgl. Kohlbriigge, [Die] Lehre des Heils [in Fragen und Antworten. Elberfeld: Verlag der Niederl. reform.
Gemeinde 1903], 9v. [4781]

7% De “Enigheid Gods” als religieus postulaat wordt op grond van het ‘échad’ van Deut. 6: 4 bijv. geleerd door
Hermann Cohen (Religion der Vernunft, 47v.).

77 *Credo: ‘von Gottes Offenbarung her’

78 Dit klinkt heel gewoon, is echter zeer radicaal bedoeld. Waartoe het tegendeel leiden kan is als in groot
panorama voor ons gesteld in Max Wieser, Der sentimentale Mensch, gesehen aus der Welt holldndischer und
deutscher Mystiker im 18. Jahrhundert (Gotha-Stuttgart[: Klotz] 1924). Het exire e semet-ipso (het leven buiten
zichzelf te zoeken, Avondmaalsformulier) wordt daar niet verstaan. Misverstand is hier het meest te duchten
bij de rechtvaardiging-uit-het-geloof, daarom is de Confessio Belgica erop bedacht en preciseert in art. 22:
“Interim proprie loquendo nequaquam intelligimus, ipsam fidem esse quae nos justificat, ut quae sit duntaxat
instrumentum, quo Christum, justitiam nostram, apprehendimus”, vgl. Heid. Cat. vr. 61. *Vert: “Maar —om

het precies te zeggen — wij bedoelen niet dat het geloof zelf ons rechtvaardigt, want het is maar een middel
waarmee wij Christus, onze gerechtigheid, omhelzen.”

7% Onder ‘dialectiek’ wordt een methode verstaan waarbij de innerlijk-logische noodwendigheid van de
denkbeweging door onvermijdbare tegenstellingen voortschrijdt. Zie Jonas Cohn, Theorie der Dialektik. Leipzig
[: Meiner] 1923. [85] Vgl. Barth, Zwischen den Zeiten 1928, 319. [‘Schicksal und Idee in der Theologie’, GA
111/1994, a.w. 376v., 381v.]

80 “plleen de gelovige kent de vertwijfeling”. Dit is gericht 0.a. tegen een van de medewerkers van Zwischen
den Zeiten, Erwin Reisner, wiens boek Die Geschichte als Siindenfall und Weg zum Gericht [Miinchen:
Oldenbourg 1929] [219] een innerlijk-volledige filosofie van de geschiedenis wil zijn met het volstrekt-negatief
voorteken van een radicale vertwijfeling. Vgl. Barth, [Die] Auferstehung der Toten. [Miinchen: Kaiser 21924]
[8124], 45v. [Nog niet verschenen in GA] [Wildi nr. 139]

26



natuur en op elke verbinding van natuur-en-genade dit véér dat zij de gelovige zeker maakt
van zijn zaak, zéker te midden van duizend dwalingen, zwakheden, ijdelheden en
zelfverheffingen waarin hij misschien vervalt, zéker te midden van zijn eigen onzekerheid,
maar ook zeker tégen al zijn eigen onzekerheid. Het geloof aan God, dat geloof aan God-in-
zijn-Openbaring is en niets anders, heeft iets van het uitzonderlijke gewicht van de vrijheid,
onveranderlijkheid en zelfgenoegzaamheid van God zelf.2! Niet in een theoretische
opklimming van het eindige tot het oneindige onderkennen wij deze ‘eigenschappen’ van
God, maar in de volstandigheid®? van het geloof-aan-God: zij behoren bij en komen overeen
met de aard van de goddelijke Zelfopenbaring.

4

Wie naar de bedoeling van het symbool in God gelooft, die is tegenover God alleen-maar
dankbaar. Dat hij God heeft® en wat hij aan Hem heeft, dat hij aan Hem geloven, Hem
kennen en belijden kan, dat heeft hij immers niet van zichzelf, maar krachtens Gods
Openbaring. De nabijheid van God is voor hem, die zich tegenover God niets vermag toe te
eigenen, maar steeds weer alles ontvangen moet eo ipso (op en voor zichzelf) verzoenende,
tussen God en mens gemeenschap stichtende nabijheid. Voor hem is ook de Wet genade,
want zij is hem opgelegd door de nabijheid van God, hetzij zij hem in de schuldbelijdenis
drijft, hetzij zij hem daar doet wonen waar hij vergeving ontvangen heeft. Als genade treft
hem ook de toorn en het gericht van God, hoewel (of: juist omdat) hij en hij alleen weet dat
deze toorn dodelijk is en dit gericht eeuwig. Gods nabijheid zou hij — dat is niet te veel
gezegd — ook in de hel nog als genade ervaren, indien niet juist het geloof de hel zou doen
springen, zou overwinnen en in haar tegendeel zou veranderen. Naarmate de mens zich
tegenover God nu toch dit of dat zou willen toekennen, verdienen of uit eigen kracht zich
toe-eigenen, naar diezelfde maat zou zijn dankbaarheid zinken, naar diezelfde maat zou hem
Gods nabijheid ook nog op andere wijze dan als genade treffen, zou de wet hem gaan
ergeren en verschrikken, zou er géén ontkomen zijn aan Gods toorn, aan het gericht en aan
de hel. Van hoe beslissend belang het moet worden geacht dat wij onder “God” met het
symbool “God-in-zijn-openbaring” verstaan, dat zal wellicht hier, in dit verband van
gedachten, uitermate duidelijk geworden zijn.

81 Tussen “geloof” en “openbaring” is voor onze kennis natuurlijk een correlatie. Maar hier is toch iets dat bij
andere correlate verhoudingen niet voorkomt, nl. dat de correlatie zelf verwijst naar een relatie die onze kennis
te boven gaat, in welke relatie “alles van één kant komt”. Vgl. Voordracht Xlll over de ‘objectieve’ en
‘subjectieve’ zijde van de openbaringswerkelijkheid, die nochtans beide afhankelijk zijn van het goddelijke
Subject, 146.

82 *Credo: ‘Bewahrung’

83 De term “Gott haben” moge in Barths mond voor velen verrassend zijn, dit bewijst alleen dat men nog
wennen moet aan de eenvoud die de noodzakelijke keerzijde is van de dialectiek. Vgl. de zeer krasse
voorbeelden van zulk ‘ongebroken’ spreken in Vier Bibelstunden (5r. 10 v.b., 46 r. 12 v.0.). [GA 1/1998, 484bv.,
524-525]

84 Zulk zeggen toont verwantschap met hetgeen de quiétistische mystiek heeft trachten te beschrijven, ook met
getuigenissen van Santa Teresa. Deze tonen hoorden wij te onzent ook in Van Eedens [De] Broederveete.
[Amsterdam: Versluys 1912] [2087], 163: “’k Blijf U loven in diepste verdoemenis”, 183: “want van volkomen
duur /is in mijn hart Gods eigen hart en harder dan het vuur”. Men houde intussen het verschil In het oog —
het gaat hier niet over een substantiéle éénheid met God, maar over het geloof, dat is: over de nabijheid van
God in de Heilige Geest. *'springen’ = germanisme. Duits: ‘sprengen’: opblazen, laten ontploffen.

27



5

“Aan God geloven” mag en moet (wanneer wij erbij blijven God in de zin van het symbool te
verstaan) ten slotte betekenen: geloven aan Gods Goedheid. De ‘Goedheid’ is niet de
gefantaseerde grootheid die de Griekse Stoa en de middeleeuwse scholastiek het ‘summum
bonum’ (het hoogste goed) hebben genoemd®, dat is op zijn hoogst het maximum van
hetgeen wij voor goed houden. Nee, Gods Goedheid is dat wat de gelovige, afgezien van alle
menselijke meningen aangaande goed en kwaad?®, in de staat van de dankbaarheid drijft.
Ook zij, de Goedheid, is voor het geloof een als goddelijke waarheid kenbare
overeenstemming met het handelen van God in zijn Openbaring®’, want déze, de
Openbaring, is niet anders te zien dan als een daad van grondeloze Goedheid. En door géén
gebeuren laten we ons iets zeggen over God dan alleen door het gebeuren van zijn
Openbaring.

Wie naar de bedoeling van het symbool in God gelooft, die staat onder Gods bevelen. Dat hij
deze tegenspreekt, dat hij ze telkens weer doorbreekt, dat God met hem geen eer inlegt en
dat hij voor Hem niet bestaan kan, dat is 66k waar. Evenwel is het andere toch nog veel
meer waar, namelijk dat hij feitelijk onder Gods bevelen staat, dat hij —om zo te zeggen
‘voorwerpelijk’ — met al zijn dwaasheid en boosheid Gods gevangene® en Gods
ondergeschikte is, dat hij dus steeds weer van de bevelen van God moet uitgaan en daartoe
steeds opnieuw terugkeren moet. Hij beschikt immers niet over uitgangspunten, beginselen
of doeleinden waardoor hij Gods Wil ook nog zelfstandig, vanuit zichzelf, zou kunnen te
weten komen.® Daarin zal hij toch slechts een eigenwillig uitbreken naar een hem niet
toekomende vrijheid kunnen zien. De vrijheid echter die hem wél toekomt is het vrij-zijn van
alle andere gebondenheden. Hij is, waar hij aan God gelooft, op Gods Woord, maar dan ook
alleen op Gods Woord aangewezen. Uit deze gebondenheid kan hij noch ter wille van
zichzelf noch ten believe van anderen zich geheel®® losmaken. Deze gebondenheid is voor
hem een bestendig oordeel, maar ook een blijvend houvast, juist omdat zij hem opgelegd is
zonder zijn wil en tegen zijn verkiezing is zij hem een bron van trédst. Door hem in de
diepste verantwoordelijkheid te stellen, neemt zij hem de diepste verantwoordelijkheid voor
zijn leven af en zo is zij echte leiding.**

85 De functie van het begrip ‘summum bonum’ in de Godsleer is zeer rijk en zeer fataal geweest, vgl. bijv.
Bonaventura, Itinerarium mentis in Deum en de uitleg van Stefan Gilson: Der Heilige Bonaventura [Frans: 1924]
Hellerau[: Hegner] 1929, 622v. [346]

86 Deze meningen hebben intussen hun goed recht, zij worden niet uitgeschakeld, maar “eingeklammert”, vgl.
Voordracht IV, 44n166.

87 *De volgende bijzin en volzin zijn door M toegevoegd (of door Barth zelf weggelaten).

88 De term “Gods gevangene” zal ons uit de Rémerbrief zijn bijgebleven, bijv. 13: “der Gefangene wird zum
Wachter, der auf seinen Posten gebannt wie jener in seine Zelle, dem grauenden Tag entgegensieht”. [GA
11/2010, 61] *’om zo te zeggen ‘voorwerpelijk’ staat niet in Credo.

89 ‘Ethiek’ kan daarom niet een stelsel van regelen zijn, ‘afgeleid’ uit de Openbaring, vgl. Voordracht XIII,
144n452.

%0 Het ‘aangewezen-zijn op Gods Woord alleen’ staat kritisch tegenover ‘beginselen’ uit Gods Woord afgeleid.
Vgl. over hetgeen dit voor de politiek betekent de artikelenreeks van J. Diepersloot, ‘Dialectische Theologie en
Christelijke Politiek’, in het gereformeerd weekblad Woord en Geest, 2 maart 1934 en vervolgens.

9 Leiding, ‘guidance’ is de centrale gedachte van de (Oxford)-Groepbeweging. Of daar hetzelfde bedoeld
wordt? Men zie het verhelderende boekje van Ds. E.L. Smelik, Leiding [van God]. Baarn[: Bosch & Keuning]
1934,

28



6

Aan God geloven sluit in zich aan Gods Heiligheid te geloven. Ook Gods Heiligheid is echter
geen waarheid, die men beschouwend en als toeschouwer zou kunnen vaststellen. Een
goddelijke Heiligheid die ons gegeven ware om onze wereldbeschouwing te vervolledigen en
af te ronden, zou waarlijk niets meer en niets beters zijn dan het... ‘Ideaal’ van de ‘zedelijke
wereldorde’?. Nee, Gods Heiligheid leren wij kennen in de strijd van het geloof, daarin dat
wij, gelovend, door Gods openbaring geheiligd worden.?? Aan hetgeen God doét onderkent
het geloof dat God heilig is.

Wij hebben een paar antwoorden gegeven op de vraag wie en wat God is, voor hem die aan
God gelooft, gelijk het symbool dat bedoelt, dus: alleen en uitsluitend aan “God-in-zijn-
Openbaring”. Het waren, als men wil, formele antwoorden, omdat wij daarmede nog in het
geheel niet zijn ingegaan op het grote thema van het symbool zelf, maar dit thema slechts in
zijn exclusiviteit tegenover het thema dat het symbool vérre ligt, namelijk ‘God-in-het-
algemeen’, om zo te zeggen van buitenaf hebben aangeraakt. Maar wat hebben de termen
‘formeel’ en ‘materieel’, ‘buiten’ en ‘binnen’ ten slotte voor zin?°* Wij hebben door te wijzen
op de exclusiviteit van dit thema toch eigenlijk wel terdege het thema zélf in het oog
gekregen, namelijk de Werkelijkheid van God, gelijk die op de mens aankomt, de
Heerlijkheid van God, die Vader, Zoon en Heilige Geest is, en die zijn Eer met niemand delen
en aan niemand overgeven kan. De indicatief, die in het eerste gebod verborgen ligt, is toch
zeker ook geen bloot-formele uitspraak!®> leder die dit niet verstaat zal ‘andere goden’ naast
God niet kunnen ontberen. Hij zal heimelijk steeds weer een steelse blik werpen naar de
‘Godheid’ — en in zijn hart murmureren: “zou God niet groter en rijker zijn dan uit deze enge
openbaring: de kerk, een boek, de gebeurtenissen van het jaar 1-30 valt af te lezen; arme
theologie, die zo een op z'n top neergezette kegel gelijkt®®.” Niemand kan ons verhinderen
zo te vragen en te klagen, niemand treedt ons in de weg indien wij hier een uitweg zoeken.
Maar wie het eerste gebod waarlijk gehoord heeft, die heeft zich zonder reserve gebonden
aan het theologische axioma dat daarin vervat is.

92 Vgl. reeds in ‘Das Problem der Ethik in der Gegenwart’, Zwischen den Zeiten Jg. |, 49. [GA 111/1990, (98-143),
134] [Wildi nr. 134] Een definitie van Gods Heiligheid die het volkomen tegendeel uitspreekt van het hier
bedoelde bij [Victor] Cathrein SJ, Moralphilosophie |, [Herder 1904] 186: “Gottes Heiligkeit besteht darin, dasz
sein Wille wesentlich nur das Gute und Rechte wollen kann. Sie setzt also eine der freie Wahl Gottes nicht
unterstehende ewige Richtschnur alles Wollens voraus, eine Richtschnur, mit der géttliche Wille nicht frei,
sondern notwendig libereinstimmt, so dasz gerade in dieser notwendige Ubereinstimmung Gottes Heiligkeit
besteht”. Zo denkt trouwens het hele thomisme. Reformatorisch denken verhoudt zich hier tot het thomisme
als het Israélitische belijden van de Heiligheid van God, gelijk het in het OT voor ons treedt, en de idee van de
Gerechtigheid in het latere ‘na-bijbelse’ jodendom.

93 Vgl. Voordracht XV (over de ‘Vergeving der zonden’), 172 en 176v.

9 Daarom gaat het niet aan met Schmidhauser (Der Kampf um das geistige Reich, 344) te zeggen: ”Es gibt nicht
blosz die absondernde Vergotzung von Volkern in der nationalen Religion. Es gibt auch eine absondernde
Vergotzung Gottes”.

% *De hierna volgende zinnen staan niet in Credo.

% Vgl. ‘Das erste Gebot als theologisches Axiom’, Zwischen den Zeiten 1933 (297vv. en 307]). [Zie noot 26; GA
111/2013, (209-241) 229] *Volledig citaat: “Sollte Gott nicht groszer und reicher sein als so? Sollte er durch ein
Buch, sollte er durch die Ereignisse der Jahre 1-30, sollte er durch die Offenbarung und den Glauben des alten
und des neuen Israel beschrdnkt sein? Arme Theologie, die einen so kleinen Gott hat! Arme Theologie, die so
einem auf die Spitze gestellten Kegel gleichen musz!”

29



[Il] PATREM OMNIPOTENTEM: DE VADER, DE ALMACHTIGE

“Vader” en “almachtig”: deze beide eerste benamingen van God — ieder apart voor zich en
beide in hun onderlinge samenhang — voeren ons nu onmiddellijk midden in de volheid, in
het licht en ook in het donker van het profetisch-apostolische openbaringsgetuigenis,
waarvan het symbool de hoofdsom wil samenvatten.

1

Naar de bedoeling van het symbool en in de lijn van hetgeen in de laatste voordracht tot
recht verstand van het christelijk Godsbegrip werd uiteengezet®’, zal het ons nu klaar voor
de geest moeten staan dat het begrip ‘almachtig’ vanuit het begrip: ‘Vader’ zijn licht
ontvangt en van daaruit dus te verklaren is — en niet omgekeerd, ofschoon het toch
ongetwijfeld Gods Openbaring en daarmee een daad van de goddelijke almacht is dat God
zich aan de mensen te kennen geeft als Vader, hoewel wij dus God ongetwijfeld als Vader
leren kennen, doordat Hij zich almachtig toont.®® Maar zie, een akte, een daad en wel een
daad van de goddelijke almacht is de openbaring van Gods Vaderschap. Gods almacht is niet
iets wat wij allicht geneigd zijn voor almacht te houden, maar zij is de almacht® van de
Vader, die zich aan ons niet in abstracto als almacht, maar juist alleen als de almacht van de
Vader (en dat betekent: in en met het feit dat Hij ons als Vader openbaar wordt) kenbaar
maakt. Reeds deze eerste artikelen van de geloofsbelijdenis en juist deze zijn eerste
bestanddelen zijn in genen dele een vrij terrein, een speelplaats'® voor ‘natuurlijke
theologie’. Het staat niet z6 dat wij van ons uit reeds zouden weten wat ‘almacht’ is, om dan
door de openbaring alleen nog maar te vernemen, dat.... Géd de almachtige is en hem
bovendien de naam en het karakter: ‘Vader’ toekomt. Nee, de openbaring van God de Vader
is als zodanig ook de openbaring van zijn almacht, waaruit wij dus allereerst te leren hebben
wat werkelijk almacht is.

De openbaring van God de Vader is echter, volgens de plaatsen van de heilige Schrift waar
het begrip ‘Vader’ zijn pregnante zin verkrijgt, de openbaring van God in zijn Zoon Jezus
Christus door de Heilige Geest. De Schrift noemt haar uitdrukkelijk de énige openbaring van
de Vader. Daaruit volgt dat wij ook het rechte verstaan van het begrip ‘Vader’ ten slotte en
uitsluitend op deze plaats moeten zoeken. Maar laat ons om te beginnen daarvan uitgaan
dat de openbaring van de almachtige God (dus van Hem die in de zin van het symbool
“almachtig” heet), ident is met de openbaring van de Vader van Jezus Christus door de

97 Het inzicht dat straks ontwikkeld worden zal, nl. dat het woord “Vader” het woord “almachtig” bepaalt en
niet omgekeerd, ligt inderdaad ‘in de lijn’ van de afwijzing van een algemeen Godsbegrip als basis van de
christelijke verkondiging. Vgl. F.K. Schumann, Der Gottesgedanke und der Zerfall der Moderne. [Tiibingen:
Mohr] 1929, 356, Calvijn, Comm. Joh. 3: 6, ed. Tischendorf, 46v.

98 Eris dus toch een wederkerigheid tussen de begrippen “Vader” en “almachtig”, maar één waarbij het begrip
“Vader” het ‘libergreifende’ is en waarbij de wederkerigheid zelf verstaan wordt vanuit de hier bedoelde akte.
“Want Christus is het beeld, waarin ons God niet slechts Zijn hart zichtbaar maakt, maar ook Zijn handen en Zijn
voeten” (Calvijn, Argumentum in Genesin) [Ook in: Rinse Reeling Brouwer, De handzame Calvijn. Amsterdam:
Van Gennep 2004, 232 onder]. Het is een zeer gelukkige omstandigheid dat in de klassieke Nederlandse vorm
van het symbool de volgorde van de woorden zich zo volkomen dekt met de geestelijke zin. Ik geloof in God, de
Vader, de almachtige.

9 *Credo: ‘Macht’

100 *Credo: ‘Tummelplatz’. Verwijst naar de Duitse vertaling van Op. 18: 2. SV: “bewaarplaats”.

30



Geest, zodat wij ons hier moeten laten onderrichten aangaande de vraag wat werkelijke
“almacht” is.10!

2

Wij dringen met deze woorden: “openbaring van God de Vader” al dadelijk binnen in het
gebied van de diepste geheimenissen van het geloof. Deze woorden: “openbaring van God
de Vader” bevatten klaarblijkelijk een merkwaardige tegenstrijdigheid, in zoverre God als
Vader ons immers ook in de openbaring juist niét openbaar wordt, of beter gezegd:
openbaar wordt als de God die ons ook en juist in zijn openbaring verborgen blijft, die zich
verhult terwijl hij zich onthult, die ons verre blijft terwijl hij ons nabij komt, die heilig blijft
terwijl hij ons goedgunstig is.1%? “Niemand heeft ooit God gezien” (Joh. 1: 18), “Hij woont in
een ontoegankelijk licht” (1 Tim. 6: 16). Dat is volgens de Schrift God... de Vader. Dat wil
zeggen: God moet als Vader geloofd worden in gehoorzaamheid, hij wil, onder erkéntenis
van zijn verborgenheid, gekend worden in de daad van zijn openbaring en dat betekent: in
zijn Zoon door de Heilige Geest.

Desniettemin of liever: juist daarom moet Gods openbaring in zijn Zoon door de Geest
verstaan worden als een openbaring die een verbdrgen-blijven, ja een allerdiepst verbdrgen
worden van God niet alleen niet uitsluit, maar wezenlijk insluit. Gods openbaring in zijn
Zoon, voor zover wij daaronder concreet de voor ons kenbare menselijke bestaanswijze van
Jezus Christus verstaan, is, gelijk ons het tweede artikel'?® van de geloofsbelijdenis op zeer

101 1n en door de openbaring in Christus Jezus hebben wij te leren wat werkelijke almacht is. Gelijk Israél de
almacht van Jahwe niet primair uit de natuur heeft afgelezen, maar in de “opgeheven hand”, de “uitgestrekte
arm” die hen uit Egypteland, uit het diensthuis uitleidde, heeft geopenbaard gezien. Vgl. Ex. 14: 8, Deut. 33: 20,
Ps. 136: 12, Ex. 15: 6, Ps. 71: 18, Ps. 78: 42, Dan. 5: 23, Deut. 32: 4a, Ps. 95: 4. El Sjaddaj in de
patriarchenverhalen is al evenmin de omschrijving van een almacht in de zin van ‘oneindige potentialiteit’. In
het NT komt het woord “Almachtige” (pantokratoor) eigenlijk alleen voor in de Apocalyps. Het is trouwens in
het algemeen van het hoogste gewicht voor de dogmatiek met de abstracte almachtsleer eindelijk te breken.
J.H. Scholtens en A. Kuypers leer (om Nederlandse uitersten te noemen) hebben in dit opzicht schrikbarende
gelijkenis. Indien men zich door de innerlijke structuur niet wil laten gezeggen, laat men dan voorlopig school
gaan bij de godsdienstgeschiedenis, die bovendien soms blijk geeft zelf bij de rechte theologie in de leer te zijn
geweest. “Die Einzigkeit Gottes ist nicht eine Negation seiner Vielheit, sondern eine leidenschaftliche
Affirmation seiner Gewaltigkeit. Die sich mitteilende Aktivitat Gottes hat so tief in das Leben des Menschen
eingegriffen, dasz er seinem Gott sagen musz: Wen habe ich im Himmel? Und auszer dir begehre ich nichts auf
Erden. Denn die ‘Allmacht’ Gottes ist keine blutleere Eigenschaft eines theoretisch ausgedachten Weltherrn
oder Urhebers, sondern der Glaube, dasz alle Macht Gott gehort und dem Menschen keine, als die er von ihm
erhalt... Gott ist einer, weil von ihm das Heil kommt, die zum Guten gewendete Macht. Gott ist einer, weil er in
der unerschopflichen Aktivitat immer wieder da ist: Flihre ich gen Himmel, so bist du da. Bettete ich mir in die
Holle, siehe, so bist du auch da” (Ps. 139: 8)... Die allumfassende Aktivitat des Willens, d.i. die volle Vatergestalt
lehrt das Christentum in der Inkarnation” (Van der Leeuw, Phaenomenologie der Religion, [Tlibingen: Mohr
1933] 165v.). [862]

102 peze nu langzamerhand overbekende dialectiek is de grond van alle dialéctisch spreken, maar ook van alle
dialectisch spréken. In de Rémerbrief werd zij voorgedragen op een wijze die vatbaar was voor misverstand,
omdat daar het neokantiaanse begrip ‘Ursprung’, hoewel bedoeld als beeld, als vorm, als zegswijze, de ware
grond van de onmogelijkheid anders dan dialectisch over God te spreken kon bedekken. De ware grond is het
daad-karakter van de Openbaring, vgl. KD |, 339: “Goéttliche Gegenwart ist immer Gottes Entscheidung,
gegenwartig zu sein... Gottes Selbstenthiillung bleibt Akt souveraner goéttlicher Freiheit... Die

Geheimnisse der Welt haben es an sich, dasz sie einmal aufhéren kénnen, Geheimnisse zu sein. Gott ist immer
wieder Geheimnis”.

103 “Tweede” artikel, volgens de oorspronkelijk lutherse, daarna in de gehele ‘evangelische kerk’ inheems
geworden telling. Vgl. Heid. Cat. vr. 24.

31



ontstellende, maar daarom niet minder met het Nieuwe Testament overeenstemmende
wijze tonen zal, een weg in de Duisternis van God: zij is Jezus’ gang naar Golgotha. Is zij dan
toch en als zodanig een weg in het Licht van God en zé waarlijk Gods Openbaring, dan is zij
dat omdat deze Jezus “ten derden dage is opgestaan van de doden, opgevaren ten hemel,
zittende ter rechterhand Gods”. Maar dit alles is gezegd van Jezus, de Gekruisigde.1%
Werkelijk, de verbdrgen God wordt hier openbaar en: de verborgen God wordt hier wérkelijk
openbaar. Aan de gréns van het voor ons grijpbare worden wij hier gebracht, om hier, hier
waar Jezus zelf roept: mijn God, mijn God, waarom hebt Gij mij verlaten? —te horen: Zie,
hier is uw God! [Jes. 40: 9]

God de Vader, als Vader van Jezus Christus, is Degene die zijn Zoon in de hel brengt — en hem
weer daaruit opvoert. En voor zover hij zich als de Vader van Jezus Christus door de Heilige
Geest te kennen geeft als onze Vader, vernemen wij dat wij Christus alleen kunnen navolgen
door ons kruis op ons te nemen, dat onze doop in zijn Naam de doop is in zijn dood en dat
wij met hem sterven moeten om met hem te leven (Rom. 6: 3wv.)1%, dat ons leven als het
leven van de zijnen een leven is dat mét Christus verborgen is bij God (Kol. 3: 3). Ook hier
worden wij tot aan een grens geleid waar alleen een in de duisternis ingaande
gehoorzaamheid en een uit de duisternis in het licht schrijdend geloof de houding kan zijn
die overeenkomt met de openbaring, met déze openbaring.

3

Niets meer of minder dan de Heer over leven en dood wordt ons openbaar in de openbaring
van de Vader door de Zoon in de Heilige Geest. Deze Heer over leven en dood is God...

de Vader. En nu is met de “almacht” van God niets anders bedoeld dan dit Héér-zijn over
leven en dood.'% Deze almacht verschilt daarom van de idee van een oneindige
‘potentialiteit’, machtigheid of machtsmogelijkheid,%” even zoveel als ons werkelijke leven
van één van onze dromen verschilt. Want oneindige machtigheid of oneindige
machtsmogelijkheid is op zichzelf en als idee een leeg begrip, waarbij nog niemand in ernst
zich iets heeft voorgesteld of gedacht, eenvoudig omdat men dat niet kan.'%® Daarentegen,
wat de almacht van de Vader, geopenbaard in de openbaring van de Zoon door de Heilige

104 Dat de verhoging een predicaat is van de Gekruiste wordt uitgedrukt door ‘estauromenos’, dat is: die in de
staat van gekruisigdheid zich bevindt, 1 Kor. 2: 2, vgl. Op. 5: 6: “het Lam, staande als geslacht”, toch als zodanig:
“in het midden van de troon”.

105 Dit “moeten” is niet als een nova lex, een nieuwe wet te verstaan. Ware het zo, dan zou Barth hier
terugvallen in hetgeen hij bij Kierkegaard — ondanks verregaande overeenstemming — juist van het begin af
verworpen heeft. Vgl. Voordracht XV, 179v.

106 ygl. KD [I], 408v., prekenbundel Komm Schépfer Geist! [Miinchen: Kaiser 1924] 185v. [586] Men vergelijke
echter vooral wat gezegd wordt in Voordracht Xl onder §1, 121v. *De preek ‘Hoher als alle Vernunft’ is niet van
Barth, maar van de hand van Ed. Thurneysen; daarom is zij niet opgenomen in GA.

107 *Toevoeging van M.

108 ygl. Wilhelm Vischers artikel over Job in Zwischen den Zeiten, Jg. X|, 386vv.: alles wat ‘ab-soluut’ is, kan ons
niets zeggen, het is ‘losgemaakt’ van de existentie. De Almacht begripsmatig te denken behoort ook tot de
verlegenheden van de hoog-scholastiek, vgl. [A.D.] Sertillanges, [Der Heilige] Thomas von Aquin. [Hellerau:
Hegner 1928], 349vv. [347] “Was bleibt denn noch, was fiir Gott unmaoglich ware? Einzig das Nicht-sein... aber
das Nicht-sein ist gerade so gut wie das Sein Gegenstand einer Tatigkeit, wenn auch in indirekter Weise” —
maar wat God dan heus niet kan, dat is het tegenstrijdige, het onlogische te doen, 353v. (vgl. Summa
Theologiae | g. 25: a. 1, de Potentia Dei |, 3)

32



Geest inhoudt, dat is in'% de gehoorzaamheid en in het geloof jegens deze openbaring, een
wérkelijkheid, en daarbij een werkelijkheid die men nu in feite kan kennen als het Inbegrip
van alle bekende, van alle denkbare en van alle onbekende mogelijkheden.'® Want de Heer
over leven en dood, met wie wij hier te doen hebben, is als zodanig de Heer over ons
bestaan, dat wil zeggen Degene aan wie wij hetzij levend hetzij stervend zijn prijsgegeven,
die ons aan de uiterste grens van al onze mogelijkheden: Halt! en (juist daar en
tegelijkertijd): Voorwaarts! toeroept, aan wie wij aldus werkelijk, dat is: in diepste angst en
hoogste verwachting toebehoren. Dat kan “almacht” heten in de volle, ernstige zin van het
woord. Want dit kan terecht: ‘alles’ heten: de kreits, de gesloten cirkel*'! die met deze
rechtsaanspraak van God op ons leven en op onze dood beschreven wordt. En dat kan in
volle ernst: ‘macht-over-alles’ genoemd worden: de ons op deze wijze treffende
aanspraak!? en ons prijsgegeven-zijn aan deze aanspraak. Alle andere ‘almacht’ zou geen
werkelijke almacht zijn. Werkelijke almacht bezit de aanspraak van de Heer over leven en
dood. Deze werkelijke almacht wordt ons openbaar in hetgeen de Schrift de “Openbaring
van de Vader” noemt. Zij is de almacht van de Beslissing die in volle goddelijke
rechtsgeldigheid over ons gevallen is en z6 door ons erkend werd*'3, ja zij is nu ten slotte ook
‘oneindige potentialiteit’ te noemen, omdat zij zonder grenzen en volstrékte werkelijkheid is,
omdat alle mogelijkheden, de bekende en de verborgene aan haar hun maatstaf, hun grond,
hun inperking en hun doelstelling vinden, omdat wij door deze almacht werkelijk aan alle
zijden omgeven zijn en in elk opzicht gedragen worden, omdat zij mét ons bestaan ook onze
wereld'* beheerst en wel volkomen beheerst. “Worden niet twee musjes voor één penning

109 pe herhaling van het woordje “in” bij dit betoog is allerminst toevallig: het wil een dubbele afweer zijn tegen
de neiging deze werkelijkheid nu toch nog als fundament of element van een wereldbeschouwing te verstaan,
het tweede “in” onderstreept het “existentiéle”, vgl. Voordracht I, noot 20.

110 Men zou het ook z6 kunnen zeggen: vanuit deze kwaliteit wordt het mogelijk de kwantiteit te denken,
vanuit de diepte de breedte, vanuit de akte het al. Zo wordt aan het eind van de vierde voordracht de
“algemene immanentie” uit de “bijzondere” afgeleid (51v.). De theologie schudt de voogdij van de
wijsbegeerte af, ze gaat niet meer onder het Caudijnse juk van de “philosophische Voraussetzungen,
Grundlagen” enz. dodr. Het is van hieruit te verstaan wat Julius Schmidhauser van Barth zegt: “Die Theologie
eben noch eine Scham wird die Macht der Beschamung" (Der Kampf um das geistige Reich, 339). *De
beweging vanuit de diepte naar de breedte ontleent M aan Gunning, MVW 17, 266v. 'Onder het
Caudijnse juk doorgaan’ is een teken van overgave en onderschikking, naar de nederlaag van de Romeinen
tegen de Samnieten in 321 v.o0.j., beschreven door de geschiedschrijver Livius in deel 9 van zijn levenswerk Ab
urbe condita.

111 *Credo: ‘Umkreis’

112 Het woord: “Anspruch” heeft een eigenaardige tweeledigheid van betekenis: wij worden aangesproken en
er wordt aanspraak op ons gemaakt.

113 Openbaring en Predestinatie worden in Barths theologie in het nauwste verband gebracht. Calvijn bracht
het stuk van de Predestinatie reeds onder bij de behandeling van de leer van de Heilige Geest. De
“onweerstandelijkheid” van de Heilige Geest drukt wezenlijk hetzelfde uit als de “eeuwige verkiezing” van God.
Maar ook geloof (“z6 door ons erkend werd”) en Openbaring worden vlak tegen elkaar aangeschoven. Het
geloof wordt door de openbaring én te voorschijn geroepen én onderhouden. Het eerste zegt ook reeds [Erich]
Schaeder ([Das] Geistproblem [der Theologie. Leipzig: Deichert 1924], 9), bij Barth heeft het beide evenveel
nadruk en daarom voert deze opvatting van geloof onmiddellijk en als zodanig terug tot de predestinatie als
akte.

114 Mét ons bestaan ook onze wereld” — men zou bij deze orde een kantiaanse kennisleer als achtergrond
kunnen vermoeden. Ten onrechte, tenzij men zou bedoelen te zeggen dat in deze leer zelf bij benadering de
Schriftuurlijke lijnen aangaande de relaties van God, mens en wereld zijn nagetrokken. Hoe het zij, Barth is het
hierom te doen dat helder aan de dag trede dat de wereld waarin de Openbaring geschiedt “onze” wereld is. In

33



verkocht? en toch zal niet een van die op de aarde vallen zonder uw Vader. En ook uw haren
des hoofds zijn alle geteld” (Matth. 10: 29v.). Nog eens: het is de openbaring van de Vader
door de Zoon in de Heilige Geest die ons deze, de werkelijke almacht openbaart.

4

In deze almachtsopenbaring nu, doordat ons God aldus zijn Zoon geeft en de Heilige Geest
om zijn Zoon te kennen, bewijst hij zich als de Vader. De almachtsdaad van de Heer-over-
leven-en-dood in de openbaring door de Zoon in de Geest toont ons niet alleen zijn almacht,
maar ook deze almacht als een vaderlijke. Zij toont ons Gods Vaderschap. Zij bewijst die en
dit bewijs is de waarheid: God is Vader, niet alleen en niet allereerst als onze Vader, maar
reeds eerder in ZichzéIf eeuwige Vader en dan als zédanig onze Vader. Men mag het dus niet
zo verstaan dat God eerst Vader worden zou in verband met onze existentie en onze wereld,
dus daardoor dat hij zich in de Zoon aan ons geopenbaard heeft in de Geest. Het gaat dus
niet aan te zeggen dat de Vadernaam van God een zinnebeeldige is en dat daarmee een
menselijke, schepselmatige verhouding wordt overgebracht op God, wiens eigenlijke Zijn als
God daarom met deze naam niet bereikt en niet omschreven wordt, die veelmeer ergens
aan géne zijde van hetgeen zijn vaderschap voor ons beduidt in Zichzelf nog iets geheel
anders zou zijn.!*> Als afbeelding en dneigenlijke bestaanswijze moet juist opgevat worden
wat wij in onze menselijke, schepselmatige gezichtskring vaderschap noemen en als zodanig
menen te kennen. Ja zelfs Gods vaderschap in verhouding tot ons bestaan en onze wereld,
gelijk wij die in zijn almachtsopenbaring als waarheid leren kennen, moet worden opgevat
als afschijnsel en afbeelding.'*® Wij onderkennen haar als waarheid''’ en wij spreken ook
binnen de kring van ons menselijk-schepselmatige leven terecht van vaderschap — maar
zinnebeeldig en oneigenlijk — feitelijk daarom omdat God in waarheid Vader is, reeds

de Schrift is geen kosmologie te vinden die niet positieve of negatieve weerglans van de soteriologie zou zijn.
Dat is inderdaad nog een heel andere ergernis dan het “geocentrische wereldbeeld”, dat zozeer tegen het ABC
van de astronomie ingaat. In het jodendom is (allereerste getuige: de Talmoed) formeel deze “naieve
vermenselijking van het heelal”, die de gehele Schrift kenmerkt, sterk blijven leven (bijv. Pesikta 54a, 109a).
Een woord voor “wereld” in de zin van het “heelal” kent het Hebreeuws niet, o/lam is niet = eeuwigheid, maar
eeuw, mensentoekomst, leven “der laatste dagen”, eréts, aarde, betekent zeer vaak mensenwereld, mensheid,
chélék, tijd, tijdsduur is steeds de tijd van de mens, de geschiedenis, en nog eerder: beslissend tijdsgewricht
dan tussenperiode.

115 Hiermee wil niet ontkend zijn dat het woord “vader” in zijn woordvorm beeldspraak is en gelijk al onze taal
inadequaat, maar er wil gezegd zijn dat de zin van het beeld op God zélf slaat en niet op de openbaring naar
ons. Vgl. KD |, 455.

118 Wat hier afgewezen wordt — en op zo beslissende plaats, nl. in de Godsleer — is het ‘nominalisme’. Het
nieuwste schijnt intussen juist te zijn Karl Barth als ‘nominalist’ voor te stellen. Men zie bijv. een artikel van A.
Janse in Vox theologica, april 1935, 92vv., dat, behalve enige voor de hand liggende juiste opmerkingen, van
misvattingen wémelt: bij Barth zou “Begripsabsolutisme” zijn, dit begrip zou dan vervat zijn in het “door God (!)
gesproken dogmatiek-woord (!)”, dat de Naam Jahwe in eerste instantie een “Nahmensverweigerung” is, zou
een uitvinding van Barth zijn, de dialectische theologie is te verstaan als een theoretische parallel van de
bevindelijke vroomheid, enz. enz. En als het blijkt niet dp te gaan, dan wordt betoogd dat juist nominalisten
vaak zo sterk “realistisch” hebben gesproken. *Janse (99) spelt het woord verkeerd. In KD I, 335 en 339, schrijft
Barth ‘Namensverweigerung’: de weigering van God om Zijn naam uit te spreken. Schoolhoofd A. Janse (1890-
1960) uit het Zeeuwse Biggekerke was in de jaren 30 een bekende opinion leader van de Gereformeerde
Kerken in Nederland.

117 ygl. voor de geldingswaarde van “waarheid” Voordracht |, noot 22, vgl. ook vooral wat in KD |, 321, gezegd is
over “ontisch” en “noétisch”.

34



tevoren, in eeuwigheid, dat wil zeggen: ook afgezien van ons bestaan en onze wereld. Hij is
de eeuwige Vader, Hij is het in zichzelf. Als zodanig is Hij het dan ook voor ons en openbaart
Hij zich aan ons en is het onvergelijkelijke Oerbeeld van alle menselijk-schepselmatig
vaderschap, gelijk geschreven staat in Efesen 3: 15 “aan Wie alle vaderschap (pasa patria) in
hemel en op aarde de naam ontleent” 118

5

De stelling dat God in waarheid, immers van eeuwigheid tot eeuwigheid, Vader is, blijkt nu
echter ident met de stelling dat Jezus Christus, die ons de Vader openbaart, in dezelfde
strikte betekenis, dus van eeuwigheid tot eeuwigheid, Gods Zoon is — en dat de Geest, door
wie wij de Zoon en in de Zoon de Vader kennen, nog eenmaal in dezelfde strikte betekenis,
dus van eeuwigheid tot eeuwigheid, Heilige Geest, God zelf is. De Schrift toch onderscheidt
niet tussen een goddelijke inhoud, oorsprong en voorwerpelijkheid énerzijds en een niet-
goddelijke of minder goddelijke vorm of gestalte van de openbaring anderzijds. Nee, waar
God in de tijd de mens ontmoet met zijn almachtsdaad en waar de mens in de tijd deze
Godsdaad leert kennen en erkennen, daar ziet de Schrift ook in dit dubbelzijdige gebeuren
niet minder God zelf bezig als in het subject!!® van dit gebeuren zelf. Wij hebben ook in het
dubbele, objectieve en subjectieve gebeuren van de openbaring met het goddelijke Subject
zelf te doen. Gods almachtsopenbaring is volgens de Schrift een in zichzelf gesloten en
volkomen kreits'?° van goddelijke tegenwoordigheid en goddelijke handeling. Juist daarom is
haar deze exclusiviteit eigen. Indien de verschijning van Jezus Christus moest opgevat
worden als een soort theofanie!?! en de uitstorting van de Heilige Geest als een soort
enthousiasme'??, dan zou het mogelijk zijn dat God naast deze openbaring andere
openbaringen zou stellen.?? |s Jezus Christus en is de Heilige Geest niet minder het

118 sv: “uit welke al het geslacht in de hemelen en op aarde genoemd wordt”. Vert. Brouwer: “van wie alle
vaderschap in de hemelen en op aarde wordt afgeleid”. (Luther, ditmaal kenmerkend ‘antropocentrisch’: “den
rechten Vater (ber alles, was da Kinder heiszt im Himmel und auf Erde”).

119 Het Nederlandse woord ‘onderwerp’ zou misverstand kunnen wekken, ja in zijn consequenties kunnen
leiden tot precies het tegendeel van het hier bedoelde. Deze gehele passage is niet recht te verstaan dan vanuit
Voordracht XlIll onder 1c, 144v.

120 Wij hebben het gewaagd het Duitse woord “Kreis” hier en op nog een paar plaatsen weer te geven met het
Oudnederlandse “kreits”, omdat “cirkel” voor ons taalgehoor nu eenmaal bepaaldelijk op de omtrek ziet en
niet op het door die omtrek omsloten vlak. *Een vertaling met ‘kring’ zou dat bezwaar minder hebben.

121 Theofanie = Godsverschijning, bijv. aan Mozes in de “brandende braambos” [Ex. 3], die van Ex. 33, van 1
Kon. 19. Het eigenaardige van de joodse theologie is dat hetgeen Barth hier afwijst voor haar — voor zover ze
tenminste de religie niet in ethiek doet opgaan — de grondslag en het ene constituerende element van het
begrip “openbaring” is. Zo wordt de ‘theofanie’, die in haar antropomorfisme voor de kerkvaders een
védrteken en gelijkenis van de incarnatie was, voor Maimonides bijv. het tégendeel daarvan, nl. een gelijkenis
van het gesprek, van de wederkerigheid tussen God en mens. “Immer neue Spharen werden zum Ort der
Theophanie” (Martin Buber, Ich und Du. [Leipzig: Insel 1923] 35, 103, 135). [536]

122 “Enthousiasme” betekent letterlijk een van-God-vervuld-zijn, een staat van extase, die geduid wordt als een
momentele neerdaling van een god in de menselijke geest.

123 De “absoluutheid van het Christendoms” is tijdens de fin-de-siécle-stemming van toeschouwers van alle
relativiteiten levendig in discussie geweest. De godsdienstgeschiedenis deed zoveel schoons en waars in andere
religies zien dat de tegenstelling van ‘religio vera’ en ‘religio falsa’ velen onhoudbaar scheen, door anderen fel
verdedigd werd of slap gehandhaafd (Saussage Jr.: “’Absoluut’ voor mij”). Bij Barth krijgt het hele probleem
geen voet. Absoluut is natuurlijk alleen de Openbaring en niet het geheel van de menselijke, intellectuele,
cultische, ethische, religieuze reacties op de Openbaring dat wij ‘christendom’ plegen te noemen. Dit wil niet
zeggen dat er geen openbaring is dan in de mens Jezus van Nazareth. Het zou de spreker te ver gevoerd

35



goddelijke Subject zéIf dan de God van wie zij uitgaan en van wie zij getuigen, dan is de
gevolgtrekking onvermijdelijk dat een ‘tweede’ openbaring een tegenspraak in zichzelf is.
Maar dan openbaart ons deze ene, enige openbaring in Christus door de Geest ook werkelijk
dit: “dat de eeuwige Vader van onze Heer Jezus Christus... om Zijns Zoons Christus wille mijn
God en mijn Vader is” (Heidelbergse Catechismus Zondag 9 [“van God de Vader en onze
schepping”] vraag 26).1%4

God is dus in waarheid Vader, omdat en in zover Hij in waarheid de Vader van Jezus Christus
en mét hem de oorsprong van de Heilige Geest is. Daarom ook en in zoverre kan Hij onze
Vader zijn en is Hij het. Zie, het is genade en niet natuur (namelijk indien bedoeld wordt een
ons reeds bekende ‘natuurlijke’ verhouding van God en mens) dat wij God Vader mogen
noemen op grond van de kennis van Zijn almacht, gelijk immers ook deze kennis zelf op Gods
almachtsopenbaring berust. Maar de genade dat wij hem op grond van zijn
almachtsopenbaring als Vader kennen en Vader noemen mogen, berust op haar beurt weer
op de waarheid dat hij in zichzelf van eeuwigheid tot eeuwigheid de Vader van de Zoon en
mét deze de oorsprong van de Heilige Geest is, fons et origo totius divinitatis.*?> Gods
Vaderschap is een eeuwige ‘persoon’, dat is: een eeuwige, eigenaardige mogelijkheid en
zijnswijze (tropos hup-arkseoos)*?® in God. Dat dit zo is, dat komt tot dns in de kracht van de

hebben dit hier nader te ontvouwen. Men kan niet altijd alles tegelijk zeggen. Onder enig voorbehoud ten
aanzien van de term ‘Urgeschichte’ kan men over dit vraagstuk nog steeds zich laten voorlichten door
Prolegomena §15, 1 en 2. Daarentegen zou Barth nu niet meer voor zijn rekening nemen wat in Rémerbrlef, 71
[GA 11/2010, 135] geschreven staat: “Der Tag Jesu des Christus ist der Tag aller Tage” en wat daar verder volgt.
*Saussage Jr. moet waarschijnlijk zijn: P.D. Chantepie de la Saussaye (Jr.), die 0.a. in het tijdschrift Onze Eeuw in
een artikel over ‘Geestelijke machten. Indrukken, denkbeelden, vragen’, jg. 5 1905, 375-415, dergelijke
denkbeelden over het absolute en de persoon ontwikkelde.

124 Het verdient de aandacht dat de Heid. Cat. over schepping en voorzienigheid 1) trinitarisch 2) soteriologisch
en (in zéverre en van daaruit) antropologisch spreekt. Vgl. O. Noordmans, Herschepping, 82 [NVW 2, 262]:
“Bid- of dankdag voor het gewas en Nieuwjaarswijding staan op de grens van de prediking. Niemand zal eraan
denken de stier van Potter in een kerk te hangen. En Hermann en Dorothea (de hoofdfiguren van Goethes
gelijknamig idyllisch epos) kunnen daar de Jozef en Maria niet zijn.”

125 “Fons et origo totius divinitatis” = bron en oorsprong van de ganse godheid, term het eerst gebruikt door
Augustinus. In het algemeen, maar ook en bijzonderlijk hier, hebben wij Augustinus’ woord over de “personen”
van de triniteit voor ogen te houden... “non ut illud diceretur, sed ne taceretur”(de Trin. V, 9, VI, 10: (“niet
opdat (juist) dit gezegd zou worden, maar opdat er niet (geheel) gezwegen zou (moeten) worden”), maar ook:
“verius enim cogitatur Deus quam dicitur et verius est, quam cogitatur” (lett.: God wordt meer-waar gedacht
dan gezegd, en Hij is meer-waar dan hij gedacht wordt).

126 “Tropos hup-arkseoos” (modus subsistendi) — wijze van bestaan (nl. in onderscheiding van en betrekking tot
de andere Personen), terwijl ‘ousia’ of ‘fusis’ veeleer het “wezen”, de “natuur” aanduidt, afgezien van de
onderscheidenheid van de bestaanswijze. Het woord ‘persoon’ kan tot extra misverstand leiden bij ons die aan
het moderne begrip ‘persoonlijkheid’ gewend zijn. “Personam voco subsistentiam in Dei essentia” (Calvijn Inst.
1.13.6: “Persona est modus, quo illud Dei Esse seu essentia divina in singulis horum trium subsistit” (Ursinus in
Cat. Tal. Op. 1 117). Lutherse theologen hebben vaak genoeg op grond van deze definities de gereformeerden
van Sabellianisme beschuldigd. Wendelinus beroept zich daartegenover juist op de oude orthodoxe term:
tropos hup arkseoos (Chr. Theol. Syst. Majus, 219). Sabellianisme is echter inderdaad te vrezen indien men met
De Hartog (Grondbeginselen der Dogmatiek, 14) “hypostase” vertaalt en opvat als “openbaringswijze” i.p.v.
gelijk Barth consequent doet als “zijnswijze”. *M had van de Institutio van Calvijn in zijn bibliotheek een Franse
[333] en een Nederlandse uitgave [4203]. Sabellianisme — naar Sabellius, begin 3% eeuw — is de later als ketters
veroordeelde leer dat God slechts uit één Persoon bestaat die zich in drie gestalten of verschijningsvormen
heeft geopenbaard, als waren het drie personae: maskers uit het theater. De twee citaten in vertaling: ‘onder
dit woord persoon versta ik een zelfstandigheid in het wezen Gods’ en ‘de persoon is een wijze waarop het
wezen Gods of de goddelijke essentie in elk van deze drie afzonderlijk bestaat’.

36



almachtsdaad, door welke ons geleerd wordt hem onze Vader te noemen. Deze daad heeft
de volle onweerstandelijke kracht van de eeuwige waarheid. Wij zeggen hetzelfde wanneer
wij zeggen: dit is de kracht van het eeuwige Woord en de eeuwige Geest, in verhouding tot
wie God de eeuwige Vader is. De openbaring dat God onze Vader is, komt — als zij tot ons
komt — tot ons met de ganse onvergelijkelijke kracht van het verval, de stroomversnelling, de
cataract!?’ van de innerlijke?® trinitarische werkelijkheid van God. Omdat God de eeuwige
Vader is, daarom is Zijn almacht werkelijke almacht, de zo volstrekt gebiedende en
dwingende en als zodanig zo troostrijke oorsprong van ons bestaan en van onze wereld. Hij
kan, zoals wij later horen zullen, de Schepper van de hemel en de aarde heten en Hij is het,
omdat Hij de eeuwige Vader is.

6

Wij besluiten met enige opmerkingen ter nadere verklaring.

a. Gods Vaderschap betekent niet dat er in Gods Zijn een ordening-van-hoger-en-lager zou
wezen, dat de Vader op een hogere en andere wijze God zou zijn dan de Zoon en de Heilige
Geest. God als de van de Vader eeuwiglijk gegenereerde en God als de van de Vader én de
Zoon'?%) eeuwiglijk uitgaande, is op dezelfde wijze God als God de Vader zelf. Dat déze de
Vader is, betekent niet een ordening béven de andere personen, maar betekent dat er in
God een ordening is.13° Daaruit volgt dat ook Gods almachtsopenbaring niet iets hogers is
tegenover Gods genade-openbaring, dat Gods genade-openbaring in Jezus Christus dus niet
alleen als een gestalte en verschijning van de vaderlijke almachtsopenbaring mag worden
opgevat. Dat laatste zou men slechts kunnen doen door, in tegenspraak met het getuigenis
van de Schrift, de eeuwige Godheid van de Zoon en van de Geest, en daarmee ook en
tegelijk Gods eeuwig Vaderzijn, te ontkennen.

127 Barth heeft de laatste tijd een voorkeur voor dit beeld: “das Gefille”. Het is helaas onvertaalbaar. Wij
trachtten zowel het beeld als de zin weer te geven door de volgorde en climax van deze drie woorden.

128 De dogmatiek onderscheidt vanouds ‘immanente’ (of ‘ontologische’) en ‘economische’ triniteit. Met
“innerlijk” wordt hier bedoeld de ‘immanente’, d. i. betreffende de bestaanswijze, afgezien van de opera ad
extra (de werken naar buiten), de ‘economische’, d.i. betreffende (kort gezegd) de openbaringswijzen. Wie dus
alleen de economische triniteit erkent, zou voluit in het Sabellianisme terugvallen.

129 Hier schuilt de kwestie van het ‘filioque’ = “en van de Zoon” (gaat de Geest uit), die de doorslag gegeven
heeft bij het schisma tussen oosterse en westerse kerk. Zeer fijne dingen kan men daarover lezen bij de RK
auteur Albert Mirgeler, Geschichte und Dogma. [Hellerau: Hegner 1928], 104v. [5210] Zeer gezochte en
bedenkelijke gangen volgt [M.J.] Scheeben in [Die] Mysterien des Christentums, ed. Rademacher. [Freiburg i.Br.:
Herder] 31925, 95vv., in het hoofdstuk getiteld: “Ein dem geschopflichen Gebiete enthnommenes hypostatisches
Analogon fiir den Heiligen Geist und seinen Ursprung”. [383] Van Russisch-orthodoxe zijde tekent L.P. Karsavin
de consequenties van het ‘filioque’ voor de westerse kerk en de gevolgen ervan in de moderne, West-Europese
cultuur (in het verzamelwerk Ostliches Christentum, uitg. door Bubnoff en Ehrenberg, I, 355vv.). [Miinchen:
Beck 1925] [616]

130 “Ordening”, typisch-bescheiden en -veelzeggend woord. Vgl. de zeldzaam zuivere weergave van de
‘ordening’ van de H. Triniteit bij Luther in Von den letzten Worten Davids, WA 54, 58, 4, bij Kierkegaard,
Tagebiicher 11, 309vv. is de ‘naiveteit’ misschien nog aangrijpender.

37



b. Met Gods Vaderschap duiden wij niet een bijzonder, afgezonderd deel in het Wezen!3!

van God aan, maar een ‘persoon’ of zijnswijze in het éne en eenvoudige!®? goddelijke
Wezen, één van wezen met de Zoon en met de Geest en in zijn bijzonderheid onscheidbaar
met hen verbonden.3? De bedoeling kan dus al evenmin zijn dat slechts de Vader
“almachtig” is en niet ook de Zoon en de Geest, of dat de Vader wel almachtig zou zijn, maar
geen deel hebben zou aan al die ‘eigenschappen’ van God, waarvan het tweede en het
derde artikel*3* van de geloofsbelijdenis spreken. Opera trinitatis ad extra sunt indivisa.
Men kan noch met de ‘Verlichting’ de voorkeur geven aan het geloof in God-de-Vader, noch
met het piétisme christocentrische theologie drijven, noch ook een bijzondere theologie-
van-de-Geest voorstaan zonder de zekere gang van de waarheid in deze wereld in gevaar te
brengen en ten slotte zelf de weg van de waarheid kwijt te raken.

c. Anderzijds is te zeggen dat de kennis van God de Vader, bijzonderlijk uit de daad van Zijn
almachtsopenbaring opgekomen, niet een voorlopig inzicht of misverstand mag geacht
worden, dat in een hogere kennis zou moeten worden opgeheven®3¢, om dan te verdwijnen.
Want de Vader is niét de Zoon en niét de Heilige Geest, ofschoon de Zoon en de Heilige
Geest niet zonder de Vader zijn. Zo is Hij ook in Zijn openbaring weliswaar niet zonder hen,
gelijk ook zij niet zonder hem zijn, maar in de omvatting van de eenheid en eenvoudigheid
van het goddelijke Zijn is Hij nochtans juist in zijn almacht de Vader. Al is het Werken van
God, evenals zijn Wezen, een énige eenheid, het is niettemin tegelijk een geordend werken
en in deze ordening herhaalt en weerspiegelt zich de orde van Zijn Wezen. Dat wij de kennis
van de “almachtige Vader” als een bijzondere, eerste kennis'3’ van God laten gelden, dat er
een bijzonder ‘eerste’ artikel van de geloofsbelijdenis werd opgesteld, dat wordt door de
kennis van de eeuwigheid van het goddelijke Vaderschap gerechtvaardigd en geéist, terwijl
dezelfde kennis ons nochtans moet opwekken de almachtige Vader in Zijn éénheid met de
Zoon en de Geest te zien en dus ook de drie artikelen van de geloofsbelijdenis te verstaan als
een onverbrekelijke!®® éénheid.

135

131 Over het algemeen vermijdt Barth het woord “wezen” en spreekt van “zijn” en “zijnswijze”, ja hij omschrijft
de oude dogmatische term ‘aseitas’ met Herrschaft (KD 1, 369).

132 “Eanvoudig” wordt hier gebruikt gelijk op de klassieke plaats van de Nederlandse Geloofsbelijdenis, in het
eerste artikel: “Wij geloven allen met het hart en belijden met de mond, dat er een enig en eenvoudig
geestelijk wezen is, hetwelk wij God noemen”.

133 |n de zgn. belijdenis van Athanasius wordt dit “verbonden” uitgedrukt door het telkens terugkerende:
“nochtans”: nochtans zijn het niet drie almachtigen... niet drie heren enz., zodat in alle opzichten: de Eénheid in
de Drieheid... is te eren. *Zie Belijdenisgeschriften van de PKN, 21, de artikelen 11, 14, 16, 18 en dan 27.

134 *Credo: ‘der zweite und der dritte Artikel’. Miskotte schrijft abusievelijk ‘eerste’ en ‘tweede’.

135 Opera trinitatis ad extra sunt indivisa = lett. de werken van de drievuldigheid naar buiten zijn onverdeeld,
niet-gescheiden. Vgl. KD |, 395, 415, vgl. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek. [Kampen: Kok 21906-1911] I,
328vv. [566]

136 Aan de term “Aufheben” kleeft sinds Hegel in de wijsgerige terminologie nu eenmaal een fatale
dubbelzinnigheid, nl. van het in hoger eenheidsbegrip “gehéven” te worden, om daarin opgeheven te worden,
d.i. dp te gaan of onder te gaan. Antitrinitarisme is, voor zover het niet loochening is van de openbaring, in
iedere vorm een grovere of fijnere ‘Vergétzung’ (een afgod-maken) van de openbaring. KD |, 372.

137 “Eerste” kennis: dit is slechts zeer betrekkelijk juist, en geeft ook slechts zeer betrekkelijk en voorlopig
Barths bedoeling weer, vgl. Voordracht V, noot 196, 199, 200 en 201.

138 *Dit woord niet in Credo.

38



[IV] CREATOREM COELI ET TERRAE: SCHEPPER VAN HEMEL EN AARDE

De leer van de schepping3 richt onze blik voor het eerst rechtstreeks op de wereld, als een
werkelijkheid van Gods werkelijkheid onderscheiden. Dat wil niet zeggen dat we met deze
leer het terrein van de ‘wereldbeschouwing’, zij het dan christelijke wereldbeschouwing
betreden. Ook deze leer is niet een bestanddeel van een algemene kennis, die dan, zo
mogelijk, door christelijke kennis zou moeten voleindigd en gekroond worden.*° Wanneer
de mens in het algemeen en vanuit zichzelf de wereld aanschouwt en iets meent te weten
over haar oorsprong en wellicht tot de slotsom komt dat men deze oorsprong ‘God’ zou
kunnen noemen en nu inderdaad besluit deze naam voor de oorsprong van de wereld aan te
wenden — dan moet hij toch waarlijk nog eenmaal zich bekeren en worden als een kind, om
dit te horen en dit te vatten wat het symbool op voorgang van de heilige Schrift zegt:
Schepper van hemel en aarde.'*!

1

Hier wordt een uitspraak gedaan aangaande God. We moeten goed bedenken: over dezélfde
God van wie wij nu gehoord hebben dat en in welke zin hij de “almachtige Vader” is. En
Schepper wordt God hier genoemd. We moeten ons terdege bezinnen of datgene wat men
in het algemeen en vanuit zichzelf over een oorsprong van de wereld meent te weten niet
iets geheel anders is dan wat met het woord ‘schepping’ wordt bedoeld. En Hij heet:
Schepper van hemel en aarde. We moeten nogmaals wel zeer scherp toezien of wat men in
het algemeen en vanuit zichzelf meent te kunnen zeggen over schepper en schepping niet
misschien zonder meer uitloopt op een beschrijving van de verhouding tussen aarde en
hémel'#? (zichtbare en onzichtbare wezens), in die zin dat het geestelijke van hoger orde
geacht moet worden dan al het zichtbare, een beschrijving die met de schepping van die
‘wereld’, die de aarde én de hemel (“de zienlijke en de onzienlijke dingen”, zoals de
belijdenis van Nicea eraan toevoegt) tezamen omvat, nog heel-en-al niets te maken heeft.
Het zal nodig zijn te bedenken dat ook voor de woorden: “schepper van hemel en aarde” het
woord: credo staat: ik geld6f! Gelijk ook Heb. 11: 3 zegt: “door het geloof verstaan wij, dat

139 Wellicht beter te vertalen: de leer aangaande de scheppende werkzaamheid van God. “Schépfung” is
dubbelzinnig: de actie en het resultaat van de actie. In theologische zin te spreken over de “leer van de
schepping” als leer aangaande het resultaat als zodanig zal Barth niet in de zin komen. Vgl. KD |, 410.

140 precies als bij het woord “God”, als bij het woord “almacht”, als bij het woord “Vader” wordt hier afstand
gemarkeerd en afscheid genomen van de “bekende” God. Ook in de Rémerbrlef is de zin van de term “de
Onbekende God” ten slotte geen andere geweest dan deze: de Openbaring niet alleen te onderscheiden van,
maar te stellen tegendver elke algemene notie van God en het goddelijke. Vgl. Noordmans, Geestelijke
Perspectieven. [Amsterdam: Paris 1930] 39vv. [506] [‘De Zwitserse theologie’ (1926), NVW 3, Kampen: Kok
1981 (37-67), 559v.]

141 *pe tekst van Credo heeft hier een inlas: “Aber auch eine spezifisch ‘christliche’ Weltanschauung ist es
gerade nicht, was uns das Glaubensbekenntnis bieten will. Vor dieser Vorstellung sollte uns schon der Wortlaut
warnen, der nun einmal nicht (in Analogie zu den Aussagen des zweiten und dritten Artikels) von einer creatio
coeli et terrae und also von einem mundus a Deo creatus, sondern — und das ist etwas anderes, vom creator
coeli et terrae redet.”

142 pit is inderdaad veel vaker het geval dan wij meenden toen ons oog nog niet eenvoudig was om het te
onderkennen. De voorbeelden zijn talloos. Zo zegt zelfs een zo weinig wijsgerige en zo orthodox-gerichte geest
als Ed. Kénig in Theologie des Alten Testaments. Stuttgart[: Belser, 21923], 215: “Also der erste grosze Gedanke
der Bibel ist dieser, dasz der Geist die Prioritat vor der Materie besitzt”.

39



de werelden geschapen werden door het Woord Gods”.**3 [Hebr. 11: 3] Juist daarom echter
moet het ons ook door datzelfde Woord gezégd worden, om het te kunnen weten en
‘verstaan’.

De leer van de schepping!** spreekt over God in Zijn verhouding tot ons bestaan-als-zodanig
en tot onze wereld.'* In zoverre zou men kunnen zeggen dat zij hetgeen de woorden:
“almachtige Vader” inhielden op zijn scherpst en fundamenteel tot uitdrukking brengen. Zij
zegt dat wij aan God de Almachtige, de Heer over leven en dood, de Vader van Jezus
Christus, niet alleen gans en al vervallen!®® zijn en toebehoren, maar dat wij zonder Hem in
het geheel niet zouden bestaan en in het heden alleen d66r Hem bestaan.'¥ Zij zegt dat
onze werkelijkheid'*® daarmee staat en valt dat God ze ons geeft en voor ons onderhoudt.
Het heeft een goede zin als Luther in zijn verklaring van het eerste artikel de mens in het
middelpunt van de geschapen wereld gesteld heeft: “Ich glaube, dasz mich Gott geschaffen
hat samt allen Kreaturen”.'*® Inderdaad, de méns allereerst gaat het aan dat God hemel en
aarde geschapen heeft, de mens die ép de aarde dnder de hemel leeft, zelf een zichtbaar en
tegelijk een onzichtbaar wezen. Maar het heeft ook een goede en misschien nog betere zin
als het symbool toch de mens als schepsel van God juist niet uitdrukkelijk naar voren schuift,
nog minder hem in het middelpunt stelt. En dit wel daarom omdat het voor de kennis van
God als de Schepper en van de mens als zijn schepsel en dus van de onderscheidenheid en
ware betrekking tussen God en mens zeker niet dienstig zou zijn als de mens al te
opdringend zichzelf als het schepsel en de partner van God zou willen beschouwen en
zichzelf in het leven zo zou gaan voelen. Zal hij God als God de Schepper erkennen, vrezen en
liefhebben, zonder tegelijk ter aarde neerblikkend en naar de hemel opziend, naar lichaam
en ziel, zijn eigen geringheid en onbeduidendheid, niet enkel tegenover God, maar ook
binnen de schepping, te midden van zijn medeschepselen te kennen? Dat God de hemel en
de aarde geschapen heeft, dat spreekt immers zonder dat de mens wordt genoemd en
diepzinnig juist dédr dit niet-noemen van de mens, het beslissende uit juist over hem: hij is
de waarlijk door een bijzonder geheimenis omgeven burger van deze twéé werelden of de

143 Dit is een tekst waarop dr. De Hartog zich herhaaldelijk beriep (en ook Georg Lasson). De nadruk valt dan op
“verstaan” (Noodzakelijke Aanvullingen [tot Calvijn’s Institutie. Amsterdam: Kruyt z.j.] 1, 53, 139 vv. [7734],
[Grond]beginselen der Dogmatiek, [Amsterdam: Hartog-stichting z.j.] 18 [8017]). Valt de nadruk op “door het
gelodf”, dan wordt “verstaan” iets anders en alle gnosis uitgesloten. Calvijn Comm. op Ps. 19: 7, Comm. op Heb.
11: 3, vgl. Kohlbriigge, In den beginne was het Woord, zeven leerredenen (Ned. Vert. Amsterdam: [s.n.] 1914
[705)), 12, 17, Barth, Prolegomena, 178. [GA 11/1982, 240-241]

144 *De tekst van Credo vult aan: “genauer gesagt: vom Schopfer”.

145 0ok hier weer de volgorde: menselijke existentie en wereld als “onze” wereld; zie llle Voordracht, 34n114.
146 De term “Verfallenheit” is ook in het Duits betrekkelijk nieuw. Ze is naar voren gekomen tegelijk met de
neoromantiek, daarna opgenomen onder de lievelingswoorden van het naoorlogse tragicistische
expressionisme, heeft ten slotte algemeen ingang gevonden om “irrationele” bindingen uit te drukken. Zo
gebruikten met name Konrad Wilutzky en Hans Bliher het woord gaarne ter omschrijving van het wezen van
de liefde. Bllher, Die Aristie des Jesus von Nazareth [Prien: Kampmann 1922] [512], Traktat iiber die Heilkunde.
[Jena: Diederichs 1926] [5641] Ook in de tekst duidt het woord op het “wert-freie” en “schicksalhafte. *De
jurist Konrad Wilutzky (1886-?) en de filosoof Hans Bliiher (1888-1955) schreven beiden veel over liefde,
erotiek en (mannen)vriendschap. Bliiher was de geschiedschrijver van de Wandervogel-beweging.

147 “Door” in de zin van Grieks “dia”, gelijk bijv. in Rom. 11: 36.

148 Zie noot 145 en llle Voordracht, 34n114.

149 Luther in zijn Grote Catechismus: ik geloof dat God mij geschapen heeft met alle schepselen samen, d.i. door
één en dezélfde goddelijke daad, aldus dat ik, als mens, van meet-af in gemeenschap en lotgemeen met de
andere schepselen gesteld ben.

40



zwerver®? tussen deze twee werelden, die toch voor God de éne, de geschapen wereld
zijn.1>!

De uitspraak: “God is de Schepper van de wereld” heeft in hoofdzaak een tweevoudig
gehalte: zij spreekt van de vrijheid van God (men zou ook kunnen zeggen: van Zijn heiligheid)
tegenover de wereld en van Zijn verhouding tot haar (men zou ook kunnen zeggen: van Zijn
Liefde).

2

Met de stelling: God is de Schepper! erkennen wij dat de betrekking van God en de wereld
principieel en in al zijn consequenties geen betrekking van evenwicht, gelijkwaardigheid,
wederkerigheid is, maar dat aan God in deze verhouding het volstrekte primaat toekomt.
Reeds dit is geen vanzelfsprekend iets, maar veeleer reeds een geheimenis, dat over de zin
en de vorm van deze verhouding over de gehele linie beslist: dat er een van de werkelijkheid
van God onderscheiden werkelijkheid, een zijn naast het goddelijke Zijn is. Ja, zoiets
bestaat!'>? Er bestaat zoiets als hemel en aarde en tussen beide in, tussen de engel en het
dier: de mens! — evenwel volgt uit de nabuurschap van dit zijn met het Zijn van God voor een
denken dat zich aan de Schrift oefent!>3 (nog geheel afgezien van de uitdrukkelijke leer van

150 puits: “Wanderer”: “wandelaar” is onmogelijk, “reiziger” ook niet goed, “zwerver” nog het beste. De
uitdrukking in zijn geheel: “Wanderer zwischen beiden Welten” is een gevleugeld woord geworden sinds het zo
getitelde boekje van Walter Flex, “ein Kriegserlebnis” [Miinchen: Beck 1916], dat in meer dan een half miljoen
exemplaren over Duitsland verspreid werd. “Burger van... zwerver tussen”, deze omschrijvingen herinneren
aan Pascals beroemde antinomieén aangaande de plaats van de mens in het heelal. De verwijten o.a. van
Ludwig Klages aan de Reformatoren dat zij de schuld dragen van de “welt-entheiligende Neuzeit” (Mensch und
Erde, [Minchen: Miiller 1913] 38vv.) zijn van hieruit begrijpelijk, hoewel voor ieder die niet van de heiligheid
van de blote vitaliteit uitgaat weinig overtuigend, vooral wanneer de “mechanistisch-kapitalistische
Weltverwistung” zonder meer op de brede rug van de Reformatie wordt geschoven. *Walter Flex (1887-1917),
dichter en oorlogsvrijwilliger, was destijds de schrijver van de bekendste roman over de verschrikkingen en
‘romantiek’ van de oorlog. Ludwig Klages (1872-1956) was als filosoof vertegenwoordiger van het ‘irrealisme’
en als psycholoog sterk geinteresseerd in grafologie.

151 Dat ook het geestelijke, de “invisibilia” van het Nicenum, creatuur is, kon een idealistisch geslacht niet
genoeg worden ingeprent. Vgl. de dogmatiek van Alois Emanuel Biedermann ([Zlrich: Orell & Fissli] 1869),
186vv., [Paul] Natorp, Philosophie, ihr Problem und ihre Probleme, [G6ttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1921]
139 [167], Heinrich Barth, Die Geistfrage im deutschen Idealismus. Maar het is ook nu nodig, en het is in de kerk
temeer nodig, sinds zovele idealisten vluchten in de kerk, om bescherming te zoeken tegen de druk van een
“ontgoddelijkte” wereld. *Heinrich Barth (1890-1965), filosoof, was een jongere broer van Karl Barth. Hij hield
de genoemde voordracht in Elberfeld op 8 oktober 1929. Opgenomen in Zur Lehre des Heiligen Geistes,
geschreven samen met zijn broer Karl, Miinchen: Kaiser 1930, als ‘Beiheft’ bij Zwischen den Zeiten, 1930. [4266]
[GA 111/1994] [Wildi nr. 215]

152 yerbazing over hetgeen Ed. von Hartmann “das Wunder-des-nicht-Nicht-seins” noemde, wordt hier op
eenvoudige wijze geuit. De verbazing zelf is er niet minder om. Het ontbreken van deze verbazing is de laatste
grond van de vaalheid van de burgerlijke beschaving. Dat is nu inderdaad wat men een “ontgoddelijking” van
de wereld zou kunnen noemen. (‘Rede des toten Christus vom Weltgebaude herab dasz kein Gott sei’ in Jean
Pauls Siebenkds, 1796/97 (Sdimmtliche Werke Paris 1837, 143vv. [3774], Epikon-editie 1929, 306 vv. [3900]),
Buber, Ich und Du, 30vv., Chesterton, Heretics cap. XI: ‘Science and the savages’ [London/New York: John Lane
1905]; F.K. Schumann, Der Gottesgedanke und der Zerfall der Moderne, 368vv. Zie voetnoot 97.

153 “Schrift-gemasz”, “an der Schrift gelibt” en dergelijke uitdrukkingen betekenen hetzelfde als bij ons
“Schriftuurlijk”. Alleen Barth is zich scherper bewust dat het hierbij niet gaat om de conclusie uit een
conglomeraat van teksten die o.i. over een bepaald onderwerp handelen, maar om een denken waarin de
delen en het geheel van de Schrift voortdurend wederkerig op elkaar betrokken worden. Daarom kan men ook
niet zeggen dat de dogmatiek rechtstreeks uit de Schrift moet worden afgeleid. Dit zou ons in het reeds
afgewezen biblicisme doen terugvallen, wat bedoeld wordt zou men, waren de associaties niet zo gevaarlijk,

41



de schepping): hun zijn kan slechts een radicaal van Gods Zijn afhankelijk, dus een radicaal
betrekkelijk en onzelfstandig bestaan wezen: stof, een druppel aan de emmer, leem in de
hand van de pottenbakker, dit zijn allemaal beelden die niet misschien te sterk, maar zeker
veel te zwak uitdrukken, wat bedoeld wordt. Hemel en aarde zijn, wat zij zijn door*>* God en
wel alleen door God: hiermee zijn wij toegekomen aan de eigenlijke scheppingsgedachte.
Hemel en aarde zijn niet zelf God, niet goddelijk, dus geen emanatie'® uit God, niet, gelijk de
gnostieken en de mystieken van alle tijden het steeds weer wilden voorstellen, direct of
indirect gelijk van wezen met de Zoon of met het Woord van God. De wereld mag niet
opgevat worden als eeuwig, zonder aanvang in of met de tijd,**® gelijk nu en dan ook
christelijke theologen wel geleerd hebben.'>’ Zij heeft, en mét haar hebben de tijd en de
ruimte, een begin. Haar oneindigheid is niet slechts begrensd door het eindige als zodanig,
haar oneindigheid is tezamen met al het eindige begrensd en omsloten door Gods
eeuwigheid en alomtegenwoordigheid, dat is: door de heerschappij van God over tijd en
ruimte, waaraan zij zelf geen deel heeft.’>® Daaruit volgt ook dat de schepping van de wereld
niet een beweging van God binnen Zijn eeuwig wezen, maar een vrij werk is, alleen innerlijk
noodwendig voor zover het in Zijn liefde gegrond is, maar ook dit met dien verstande dat
aan de leer aangaande Zijn zelfgenoegzaamheid geen afbreuk worde gedaan. Het is een opus
ad extra: een werk naar buiten, dat is: de wereld kan niet zonder God, maar God kon,
wanneer Hij niet de Liefde was, zeer wel zonder de wereld zijn...*>® “En dit alles uit louter
vaderlijke, goddelijke goedheid en barmhartigheid, zonder enige verdienste of waardigheid

kunnen omschrijven met termen aan de fenomenologie ontleend: “Wesen([s]schau”, “Struktur” enz. Vgl. Barth,
Prolegomena, 394vv., 400v. [GA 11/1982, 512vv., 519vv.]

154 Door God — daarom “onzelfstandig”, nl. in ieder ogenblik van het bestaan. Dit “door” is te zien in het licht
van hetgeen in de vorige voordracht gezegd is over de “Heer-van-leven-en-dood”. Men zie hoe in Rom. 4: 17
“die de doden levend maakt” en “die roept de dingen die niet zijn alsof zij waren” naast elkaar worden gesteld.
155 De emanatieleer is veel meer verbreid dan de term, die men over het algemeen schuwt. Door misduiding
van “ex nihilo” als = niet uit iets anders dan Zichzelf, zodat de schepping heet “een uitgaan van God uit God”,
nadert dr. De Hartog, ondanks betuigingen die in een andere richting wijzen, zeer duidelijk de emanatieleer.
Vgl. Scotus Eriugena, De Divisione Naturae lll, 19, vgl. in de kritiek van dr. G. Oorthuys in: Nieuwe Banen 1923,
263 [7134], Irenaeus, Adversus Haereses |V, 20.

156 *Deze bijzin staat niet in Credo.

157 Schleiermacher, Der christliche Glaube, [Halle a.d.S.: Hendel z.j.] [§]41 [391], [R.] Rothe, Theologische Ethik.
[Wittenberg: Zimmermann 1867] 50v. [393], [H.] Martensen, [Den Christelige] Dogmatik, [Kopenhagen: Reitzel
1849] 65v., van katholieke zijde: [Eugen] Rolfes in Philosophisches Jahrbuch X 1897, Heft 1. De joodse wijsgeer
Maimonides (12¢ eeuw) onderwerpt de leer van Aristoteles aangaande de eeuwigheid van de wereld als ‘hule’
[= ‘hout’, materie] aan een uitvoerige kritiek: de scheppende werkzaamheid als eeuwig te denken ligt voor de
hand, wordt echter toch als bedenkelijk afgewezen (Moré Nebuchim, Il 4, Il 12). Vgl. Kant, Kritik der reinen
Vernunft (ed. Vorlander, 454vv., 514vv.). Thomas Aquinas betoogt dat het begrip “eeuwige wereld”, nochtans
geschapen “ex nihilo”, logisch mogelijk is, maar factisch onhoudbaar. O.a. Summa Theologiae | 46, 2, vgl.
Sertillanges, La preuve de I'existence de Dieu et I'éternité du monde. Paris: [Revue Thomiste] 1897. Vgl.
daarentegen Augustinus, De Trinitate XV 1, 13, De Genesi ad Litteram |X 12, 22, De Vera Religione 18, 35, De
Civitate Dei XI, 4-6.

158 Wat betekent het dat aan de wereld “oneindigheid” wordt toegeschreven? Dit is niet te nemen in
metafysische zin. Barth zou er geen bezwaar tegen hebben bij gelegenheid met Bolland te zeggen: “zij is als de
eindeloosheid van het oneindige de vervelendheid harer verhevenheid”. [Spreuk 209 uit Spreuken uit de
leerzaal der zuivere rede. Leiden: Adriani 1911, 24] “Oneindigheid” is hier bedoeld enerzijds als abstracte
denkmogelijkheid, anderzijds als weergave van een menselijk levensgevoel.

159 Bjj deze gehele passage houde men Hilarius’ norm voor ogen: “non sermoni res, sed rei sermo subjectus”, d.i.
niet de zaak is aan het woord (de consequentie van het rede-beleid), maar het woord is aan de zaak
onderworpen.

42



160 ‘maar reeds van onze

mijnerzijds”, zoals wederom Luther niet eerst van onze verlossing
schepping zegt.

Zien wij verder wat hier het woord ‘werk’ inheeft.'®! Hemel en aarde toch zijn niet in die zin
Gods werk, alsof God hen volgens de een of andere op zichzelf voorhanden en zuivere
ideeén, uit een of ander op zichzelf reeds aanwezig materiaal, door middel van een of ander
daartoe bruikbaar werktuig zou geschapen hebben. Schepping in de zin van de Schrift
betekent: schepping alleen op grond van de wijsheid die God eigen is, betekent creatio ex
nihilo, schepping uit het niet (Rom. 4: 17)%?, betekent: schepping door het Wédrd, dat
immers de eeuwige Zoon en dus God zelf is.

Is dit zo, komt generlei identiteit van de geschapen wereld met God, en komt een formele of
materiéle zelfstandigheid van haar bestaan tegenover God in ieder geval als wettige
mogelijkheid (namelijk afgezien van de zonde) niet in aanmerking, dan volgt daaruit vanzelf:
dat de zin en het doel van de door Hem geschapen wereld niet te zoeken is in haar
ontwikkeling of volmaking, dat het nut'®3 en de bestemming van deze wereld veelmeer
slechts dit kan zijn: God als de Schepper-van-de-wereld te dienen en wel als “schouwplaats
Zijner heerlijkheid” (Calvijn). Daaruit dat God de wereld geschapen heeft volgt dat Hij ze met
déze doelstelling en bestemming geschapen heeft!®* en in deze zin goed geschapen heeft,
dat is: overeenkomstig deze doelstelling en deze bestemming. Zij is goed betekent hier: zij is
nuttig, in de zeer zakelijke en daarom juist zeer verheven zin die dit woord hier vanzelf
verkrijgt.’®> Opnieuw moeten wij evenwel in dit verband het primaat van God erkennen en
dus bij ons oordeel of de wereld ‘goed’ genaamd kan worden ons houden aan en voegen
naar het oordeel van God. Want Hij weet wat Zijn heerlijkheid dient. Aan ons is het te
geloven dat de wereld, namelijk de wereld zoals Hij haar geschapen heeft, bestemd is en
geschikt om Zijn heerlijkheid te dienen, en daarin mogen wij ons door onze gevoelens en

180 “Er|gsung” is hier gebruikt in aansluiting bij het lutherse spraakgebruik. Barth onderscheidt overigens scherp
“verzoening” en “verlossing”. Vgl. Voordracht XVI onder §4, 190v. *De geciteerde zin stamt uit Luthers Kleine
Catechismus, Belijdenisgeschriften van de PKN, 67.

161 *Deze zin is van M.

162 Deze plaats sluit speculaties over het “niet”, de “buthos”, de Afgrond enz. wel radicaal uit, vooral wanneer
men let op de soteriologische toonaard waarin de gehele context staat.

163 Het woord “nut” en ook “Zweck” (in onderscheiding van “Ziel”) is om zo te zeggen structureel-calvinistisch.
De polemiek o.a. van Hans Schomerus, bijv. ‘Konfessionalitdt und politische Haltung’ (Zwischen den Zeiten
1933, 362) is goeddeels een verzet tegen dit teleologische en utilistische, vanuit een ‘lutherse’
liefdesverbondenheid met de schepselen in hun doelloze schoonheid. Hier wortelt ook het gezegde (dat de
laatste jaren plotseling opgang heeft gemaakt) van de “jiidische Eigenart” van Barths theologie. *Barth noemt
verwijsplaatsen in KD 111/1, 59: het traktaat over de eeuwige verkiezing (in de vertaling van W. Balke,
Amsterdam: Boom 2009, 91) en een iets andere uitdrukking in Inst. 1.5.5.

164 De contrareformatorische geest vertoont ten dezen met het calvinisme verwante trekken, er komt echter
een nadruk te liggen op “schouwplaats”, waarin een allegoriserend estheticisme zich versteekt, gelijk in de
dramatische werken van Calderon (Engelbert Glinther, Calderon und seine Werke. [Freiburg im B.: Herder 1888]
[ 151vv., 11 422v., 430 vv. [7613]). Vgl. Hugo von Hofmannsthal, Das Salzburger grosze Welttheater. [Leipzig:
Insel 1922] [4022] Het is zeker niet toevallig dat Constantijn Huygens zich zozeer tot de Spaanse wijsheid
aangetrokken voelde, toch is juist nergens beter dan in zijn werk de begrenzing van de barok en de ethische zin
van de calvinistische “nuttigheid” te speuren, bijv. in het prachtige ‘Oogentroost aen Parthenine’. [oorspr.
1647. In: De Gedichten van Constantijn Huygens. Groningen: Wolters 1894, deel 4, 84-118]

165 *Deze zin staat niet in Credo.

43



overwegingen aangaande ‘goed’ en ‘slecht’, hoe gerechtigd die op zichzelf ook zijn,®® niet in
de war laten brengen.

Wel moet men overeenkomstig de Schrift zeggen dat de wereld geschapen is omwille van de
mens, maar dan met dien verstande dat dit geldt omdat de mens in eminente zin tot de
diénst van God geschapen is, als schouwplaats niet alleen, maar als handelend wezen en als
drager van de heerlijkheid, als degene die de heerlijkheid ondergaat als geschapene “tot
Gods beeld”.1®” Dat de wereld hem in en tot dit dienen van God goed zij, een waardige en
geschikte stof, dat is de concrete®® inhoud van het geloof aan God de Schepper. Evenwel
ook dit is puur geld6f.2%° Hoe zou het ook de mens toekomen te beslissen wat goed is, of te
beschikken over wat hem goed dunkt? Hij zal het toch telkens moeten geloven dat God de

wereld en hemzelf werkelijk goed geschapen heeft.

3

Met de belijdenis: God is de Schepper! erkennen wij nu echter ook dat de wereld juist in
deze zo in het geheel niet-gelijkwaardige en niet-wederkerige verhouding tot God
werkelijkheid en wel een eigen werkelijkheid heeft die van God gewild en gesteld, door God
onderhouden, door God begeleid en geleid'’® wordt. De wereld kan, eenmaal door God
geschapen (wederom afgezien van de zonde) deze haar beslissende bestemming niet
verliezen. Zij kan wel ophouden te bestaan, als God wil dat zij niet meer besta, maar zij kan
niet ophouden zolang zij er is de van God geschapen wereld te zijn. Zij kan niet een van God
verlaten, aan zichzelf of het toeval of het noodlot prijsgegeven wereld zijn. Niet alsof zij dat
uit zichzelf niet zou kunnen worden! In haarzelf bestaan geen eeuwige noodwendigheden,
evenmin eeuwige onmogelijkheden. Haar kan dit lot echter daarom niet treffen omdat het

166 De gerechtigdheid van de klacht en de bevreemding over deze wereld zou alleen dan in strijd zijn met het
gebod zich naar het “primaat van God” te voegen, indien “geloof” in dezelfde orde van de geest zich voltrok als
“wereldbeschouwing”. De theologie heeft zich daarom te wachten voor een intellectuele of esthetische
verrijking of uitwerking van de “scheppingsgedachte”, een ander, een dieper, een meer tragisch-gestemd
gemoed zal met de schoonheid van de wereld als geloofswaarheid geen weg weten. Kant hoorde in de
sterrenhemel getuigenis, Pascal zegt: “Le Silence éternel de ces espaces infinis m'effraye” (Pensées ed.
Brunschvicg 206). Paul Valéry gaat tegen deze uitspraak in op een wijze die voor de theologie een
waarschuwing is in geen geval te gaan in dit spoor (Variation sur une ‘Pensée’ annotée par l'auteur, Liege[:
Balancier] 1930). [2907] Vgl. over de onzekerheid van het scheppingsgeloof als basis van de menselijke
existentie: Leo Schestow, Auf Hiobs Wage. [Berlin: Schneider 1929], vooral het stuk ‘Die Nacht zu Gethsemane’,
399-468). [66] Anderzijds is de waarheid van Przywara’s woord te bedenken: “de laatste grond van alle
tragicisme ligt ten slotte in het “anthropos metron hapantoon”, “de mens is de maat aller dingen” (Stimmen der
Zeit, juni 1926).

167 “7Zum Bilde Gottes”: men speure hier niet naar de kohlbriiggiaanse onderscheiding van “naar de gelijkenis”
en “in het beeld”. Over Barths leer aangaande het beeld van God als “dandum” en geen “datum”, zie Zur Lehre
vom Heiligen Geist (1930), 43-45. [GA 111/1994, 463-467 (in het bijzonder een lange voetnoot op 466v.)]
168 “Concreet” duidt hier, gelijk meermalen in deze voordrachten, de ethisch-praktische strekking aan. Vgl.
Barths lezing ‘Die Arbeit als Problem der theologischen Ethik’, verslag in Theologische Blétter, 1931. [GA
111/2013, 123-140] [Wildi nr. 218]

169 *Deze zin staat niet in Credo.

170 Barth heeft enige reserve tegen de in het latere calvinisme heersend geworden onderscheiding van “wil des
besluits” en “wil des bevels”. Vgl. [W.] Geesink, Van 's Heeren ordinantién |, [Kampen: Kok] 21927, 2e afd.
passim. Met de onderscheiding van “Begleitung” en “Fiihrung” is toch in wezen niets anders bedoeld. Alleen,
het is niet toevallig dat hier het bijna al te voorzichtige woord “Begleitung” werd gekozen, vgl. noot 186.

44



waar is en blijft dat God haar Schepper is. Een opperheerschappij!’! van het toeval, van het
noodlot of van een in het wereldproces inwonende wetmatigheid zou met deze waarheid in
volstrekte strijd zijn. Dat is onmogelijk! Omdat God de schepper van de wereld is, daarom
staat zij onder Zijn opperheerschappij, daarom bestaat er tussen Hem en haar een tezamen-
zijn.'’2 Het is het geheel ongelijkwaardige tezamen-zijn van Schepper en schepsel, een
tezamen-zijn in strenge hoogheid en strikte onderschikking, maar toch een tezamen-zijn en
alzo een Zijn van God nu niet alleen in zichzelf, maar ook met en in de wereld, omdat en in
zoverre zij zijn schepping is.1”® Wij erkennen dus met de stelling: “God is de Schepper” niet
alleen Gods transcendentie, maar wij erkennen tegelijk de immanentie van de zo geheel en
al transcendente God. De herinnering aan de transcendentie, de onthevenheid van de
Schepper zal ons ervoor bewaren de wereld als zodanig de een of andere, zij het van God
haar verleende of haar oorspronkelijk toekomende, goddelijkheid toe te schrijven.
Dezelfde'’* herinnering echter zal ons ook waarschuwen dit tezamen-zijn van God met de
wereld, dus zijn immanentie, ooit te ontkennen, want deze immanentie is niets anders dan
Zijn vrije, werkzame tegenwoordigheid en heerschappij in de door Hem geschapen wereld.
God wordt nooit en nergens wereld, de wereld wordt nooit en nergens God. Het blijft bij het
tegenover-elkaar!’> van God en de wereld. De grens van deze waarheid: het Woord van God
vlees-geworden, willen wij hierbij niet vergeten. Maar binnen deze grens geldt dan toch
restloos deze waarheid. Evenwel en juist in dit tegenover elkaar ligt Gods tegenwoordigheid
over de van Hem geschapen wereld'’8, is Hij niet slechts ver, maar ook nabij, niet alleen vrij

171 Een “heerschappij” wordt dus niet ontkend, dit is geheel overeenkomstig de on-theoretische, existentiéle
wijze waarop het OT over de “goden” spreekt en Paulus over de “machten en overheden”. Vgl. Voordracht VI,
68v.

172 De term: “te-zamen-zijn” is in zijn bescheiden veelzeggendheid van dezelfde stijl als het woord “ordening”
bij het stuk van de Triniteit, zie Voordracht Ill, 37n130.

173 Deze preciserende bijzin gelieve men voor het verstaan van het woordje “in” in rekening te brengen, want
door de bijzin wordt het actualiteitskarakter dat de theologie aan “schepping” moet toekennen, nog eens in
herinnering gebracht.

174 Dezelfde! niet een andere overweging, die “ook” als theologisch gezichtspunt zou kunnen gelden en die nu
met de transcendentie synthetisch verenigd dient te worden. *Barth lijkt M’s commentaar verwerkt te hebben
in de tekst van Credo met de inlas: “(Dieselbe Erinnerung) gerade an die Transzendenz des Schopfers”.

175 Achtereenvolgens hebben we nu gehoord: God is in de wereld, God is tegenwoordig, werkzaam en heersend
in de wereld, God staat tegenover de wereld. Met dit “gegeniiber” is niet een herroeping van het “in” bedoeld,
vgl. Voordracht I, 21n57. Overigens is dit een gevaarlijk terrein, zodra wij ons dit metafysisch gaan uitbeelden.
Zelfs een Natorp in zijn laatste periode (Vorlesungen liber praktische Philosophie. Erlangen [Verlag der
Philosophischen Akademie], 1925) stelt eerst “Endliches” en “Uberendliches” “kontradiktorisch” tegenover
elkaar, betoogt dan echter dat juist dit “tegenover” de “Voraussetzung ist des Lébens, des Lebens, von dem
allein wir die Erfahrung haben”, omdat het mede ons eigen leven is (483), om te besluiten met een
neoplatonische speculatie, aldus: “Sie selbst, die Welt, alles Geschaffene, ist Gott, ewig von ihm iberwunden,
gerichtet und freigesprochen; gerichtet in seinem ertraumten Losrif} von ihm; gerettet und freigesprochen in
seinem Erwachen aus dem |ldhmenden Traum”, waarbij dan n.b. soteriologische categorieén op de schepping
worden toegepast: “Gerettet und freigesprochen, denn Gottes Gericht ist Freispruch, ist Begnadigung des
Besiegten, eine Begnadigung, in der der Schuldigspruch nicht zurlickgenommen aber der Fluch der Schuld
getilgt ist" (502).

176 Tekst: “Aber eben in diesem Gegeniiber ist Gott der von ihm geschaffenen Welt gegenwirtig”. Alle
constructies als die van Przywara (Stimmen der Zeit, juli 1925), van “Barthianisme” als spanningseenheid van
“theopanisme” en “pantheisme” zijn cerebraal en leeg. *Theopanisme: alle religies zijn wegen naar de ene
waarheid dat God het al is in alles; pantheisme: God en het universum zijn één en hetzelfde.

45



tegenover haar, maar ook gebonden'’’ aan haar, niet enkel transcendent, maar ook

immanent. Het kan hier immers niet gaan om een of ander door de logica vast te stellen
begrip van transcendentie, het gaat om de transcendentie van God de Schépper. Haar te
kennen brengt noodzakelijk de erkenning van Zijn immanentie met zich. De oude dogmatiek
behandelde deze zijde van de leer van de schepping onder het hoofd: de providentia, over
de goddelijke voorzienigheid. Wij kunnen de inhoud van dit leerstuk hier alleen maar in de
grootst-mogelijke beknoptheid weergeven: God de Schepper is de wereld (is ook de mens),
als Zijn schepsel, op zulk een wijze nabij dat Hij het in zijn betrekkelijke zelfstandigheid en
eigensoortigheid, in zijn van Hemzelf onderscheiden werkelijkheid, onderhoudt, het evenwel
tegelijk als de volstrekt Meerdere, als de Heer begeleidt en alzo, zonder de contingentie!’?
van de schepselen, zonder de vrijheid van de menselijke wil geheel of ook slechts deels op te
heffen, de wereld als geheel en in haar onderdelen regeert naar Zijn goddelijke wil en naar
Zijn welbehagen. De pelagiaanse vrijheidsleer en de fatalistische noodwendigheidsleer, het
indeterminisme van de oude lutheranen en de molinisten enerzijds en het determinisme van
Zwingli'’?, waarvan toch in 1525 in De servo arbitrio ook Luther nog een aanhanger was'8°
zijn op wezenlijk-gelijke wijze ontkenningen van de Vrijheid waarin de goddelijke
voorzienigheid de contingentie van de schepselen en de vrijheid van de menselijke wil, juist
als zodanig (dat is: als contingentie en als vrijheid, maar ook als contingentie en vrijheid van
schépselen) erkent, omsluit en regeert. De school van Calvijn heeft hier de wegen gewezen

177 God is dus niet “ex-lex” in de zin van Occam (vgl. D.H.Th. Vollenhoven, Het Calvinisme en de reformatie der
wijsbegeerte, Amsterdam [: Paris] 1933, noot 296 en 482) [7279], noch in de zin van het Socinianisme (vgl.
Crellius, De Deo ejusque attributis, c. IV), noch in de zin van Charles Secrétan, La Philosophie de la liberté,
Lausanne[: Bridel] 1849, bijv. 17.

178 Contingens = toevallige omstandigheid, contingentie, de werkelijkheid onder het gezichtspunt van dit
contingens, wordt gebruikt in tegenstelling met fataliteit, gedetermineerdheid, maar ook met continuiteit.

179 Wat de oud-lutherse dogmatici Quenstedt, Hollaz, Mosheim betreft zie men bijv. Al. Schweizer. [Die
Protestantischen] Centraldogmen [in ihrer Entwicklung innerhalb der reformirten Kirche. Zurich: Orell & Fissli
1856], I, 381v., 445v., 528vv., I, 207v., 210. Voor de verandering bij Luther zelf: Theodosius Harnack, Luthers
Theologie. [Minchen: Kaiser 1927], I, 179vv. [803] Wat de molinisten (aanhangers van Molina’s “scientia
media”) betreft, zie men Przywara, Religionsphilosophie (1927), 78v. Wat Zwingli’s leer aangaat, zie men De
Providentia 1529, Opera ed. Gwalther IX, 89, 92, 118, De vera et falsa religione |1V, 258. [W.] Dilthey
(Gesammelte Schriften. [Leipzig: Teubner 1923] II, 85) [45] spreekt van een “stoische, panentheistische
Notwendigkeitslehre”.

180 Of men Luthers visie, vertolkt in Van de knechtelijke wil, met de betiteling “determinisme” werkelijk treft,
waag ik te betwijfelen. Vgl. Warnungsschreiben an die Christen zu Antorf (ook van 1525), WA 18, 547vv. Het
gaat daar ten slotte om de vrijmacht van God bijv. “Sequitur nunc, liberum arbitrium esse plane divinum nomen,
nec ulli posse competere quam soli divinae majestati; ea enim potest et facit (sicut Psal. canit) omnia quae vult
in coeli et terra. Quod si hominibus tribuitur nihilo rectius tribuitor, quam si divinitas quoque ipsa eis tribueretur,
quo sacrilegio nullum esse malus possit”, WA 18, 636. Hoewel er ook gedeelten zijn waar Luther zich door een
losgeslagen en ten overvloede fanatiek geworden logica laat verleiden tot zeer bedenkelijke consequenties,
waartegen Erasmus (Hyperaspistes diatribae adversus servum arbitrium Lutheri, Basel 1525) recht heeft te
zeggen: “Si dicat, Adam peccasse, subtracta gratia, tota calamitatis invidia recidit in Deum, qui, praeter culpam
Adae, subtraxerit gratiam”. Vgl. Heinrich Barth, ‘Das Problem der Willensfreiheit’, Zwischen den Zeiten, Jg. IV,
297vv. *De twee citaten: (Luther:) ‘Daaruit volgt nu dat de vrije wil een voluit goddelijk begrip is en uitsluitend
toepasbaar is op de goddelijke Majesteit, en Hij kan en doet (zoals de Psalmist zingt) alles wat Hij wil in hemel
en aarde. Maar als zij wordt toegeschreven aan de mensen, dan wordt zij niet met meer recht toegeschreven
dan als de goddelijkheid zelf aan hen zou worden toegeschreven, en geen blasfemie zou dan groter zijn’;
(Erasmus:) ‘als hij zou zeggen dat toen Adam gezondigd heeft hem de genade is afgenomen, dan zou alle blaam
van deze ramp terugvallen op God, die immers, afgezien van de schuld van Adam, hem de genade afgenomen
heeft’.

46



waarop men de eigen, zelfstandige werkelijkheid van de geschapen wereld kan verstaan?&!
zonder haar tot een god nevens God te verheffen, waarop men de soevereiniteit Gods kan
verstaan zonder aan de geschapen wereld haar werkelijkheid te ontnemen.

Intussen heeft de leer van de schepping haar duidelijke grenzen, welke grenzen men moet
kennen om de leer zelf recht te verstaan.'®? God is stellig ook als Schepper de éne en
volkomen God: Vader, Zoon en Heilige Geest, maar wij kunnen God, die Vader, Zoon en
Heilige Geest is, toch slechts zeer gebrekkig kennen indien wij Hem slechts als Schepper
zouden kennen. Het zal innerlijk-noodwendig zijn dat op het eerste artikel van

de geloofsbelijdenis het tweede en het derde volgen. Wij wijzen ten besluite van deze
voordracht op de bedoelde grenzen. Het is weer iets tweeledigs waarop wij hier moeten
letten.

4

Er zijn bepaalde, noodzakelijke vragen van het geloof die vanuit de leer van de schepping
niet of in ieder geval niet ondubbelzinnig en volledig kunnen beantwoord worden. Wij
bedoelen de vraag naar de mogelijkheid van de zonde als de daad waarin zich het schepsel
ondanks de opperheerschappij van God nu toch niet alleen een eigen, maar een zelfstandige
werkelijkheid, een absolute eenzelvigheid zich aanmatigt en zo zichzelf tot god maakt.
Verder de vraag naar de mogelijkheid van het kwaad, dat is: van zulke wederwaardigheden
die de mens, ondanks de goedheid van de door God geschapen wereld, klaarblijkelijk niet
ten goede medewerken, die met name niet dienstig zijn daartoe dat God door de mens
worde geprezen en verheerlijkt, maar die veeleer dienstig zijn voor het tegendeel! Ten slotte
de vraag aangaande de dood, als een einde van het schepselmatige bestaan dat, ondanks de
dragende genade van het goddelijke Geduld, zijn neerstorten in de afgrond van het Niet
betekent.!8

181 “\/erstaan”, ook hier weer te nemen in theologische zin, dus van een onderscheidenlijk spreken op grond
van Gods Openbaring, niet dus alsof het “Adam deo volente, sed suo vitio cadit” in abstract logische zin
houdbaar ware. Overigens moet men ook hier de menselijke tegenstellingen niet overdrijven. Zo zegt bijv. de
23e Canon van het Concilie van Orange (alsof daar calvinisten vergaderd waren!): “wanneer zij (de mensen)
doen wat zij willen om de goddelijke wil te dienen, zo is het toch, ofschoon zij willend doen wat zij doen, Gods
Wil, door welke bereid is en bevolen wat zij willen” (Denzinger, Enchiridion Symbolorum. [Freiburg im B.:
Herder] %1922, n. 196. [in latere edities 393] [441] Daarentegen treft Canon 4 van het Trentse concilie (zesde
zitting) (Denzinger, n. 814) niet de Reformatoren, en minst van al Calvijn. Ook heeft het door de katholieke kerk
veroordeelde quiétisme (niet alleen van De Molinos, maar ook van Fénelon) met de gereformeerde leer niets
te maken (Denzinger, n. 1328vv.). *Het tweede Concilie van Orange sprak zich in 529 uit over de vrije wil. Het
Concilie van Trente was bijeen van 1545-1563.

182 Dit is van het hoogste belang. Precies zo als aan het eind van de eerste Voordracht werd gezegd, dat het
zicht op de grénzen van de dogmatiek mede behoort tot het dogmatische inzicht, wordt hier gezegd dat men
de leer van de schepping niet kan verstaan tenzij men voortdurend voor ogen houdt wat in de ons gegeven
werkelijkheid niét uit de schepping, d.i. uit de scheppende werkzaamheid van God mag worden afgeleid. Er is
daarom reden te vragen of het wellicht toch niet beter ware bij de behandeling van het credo uit te gaan van
het tweede artikel. Vgl. 52n194.

183 De eenvoudige, elementaire, “ongeestelijke” denkwijze waaruit de dialectische theologie opkomt, is
misschien nergens zo ontnuchterend aan de dag als in dit ernstig-nemen van de dood. Zo zegt Gogarten: “...
das ist nach protestantischer Lehre unsere Wirklichkeit: dasz wir dieses Wort, durch das allein Gott mit uns
handeln will, héren oder nicht héren, dasz wir uns ihm beugen oder nicht beugen. Und danach ist unsre
Wirklichkeit entweder das Leben oder der Tod. Und auch dieser ohne jede metaphysische Deutung, die blind ist
flr die einfache und ja auch ganz eindeutige Gegebenheit dessen, was wir Leben nennen und als Leben

47



Men zou deze drie vragen, bekend onder de naam van het vraagstuk van de theodicee!®,

kunnen samenvatten in de vraag naar de mogelijkheid die de duivel had en heeft om de
duivel te zijn. Men kan op deze vragen, vanuit het dogma van de schepping gezien, wel
antwoorden door vast te stellen dat God als de Schepper van de wereld in haar ware, door
Hém bepaalde werkelijkheid, de Meerdere, de Heer, de Overwinnaar moet zijn ook over
deze absurde, deze onmogelijke mogelijkheden.'® Maar men kan in geen geval zeggen dat
God ook deze mogelijkheden (laat staan de werkelijkheden) als zodanig gewild en geschapen
heeft.

Men zou met Schleiermacher en vele anderen de ernst van de ten aanzien van deze
mogelijkheden opkomende vragen, men zou de werkelijkheid en het karakter van zonde,
kwaad, dood en duivel geheel en al onderschatten en misverstaan en loochenen 6f men zou
met Zwingli van God een onbegrijpelijke Tiran moeten maken, wanneer men deze
mogelijkheden mede in het werk van de goddelijke schepping wilde invoegen en dus als van
God gezet en gewild zou willen rechtvaardigen. De dogmatiek moet hier, op dit punt (gelijk
ook nog op ettelijke andere punten) omwille van de zaak logisch inconsequent zijn. % Zij
moet dus ondanks de Almacht van God — nee, veeleer juist omwille van de recht verstane
almacht van God*®’ — de lijn van de scheppingsgedachte op dit punt niet doortrekken, maar

kennen, und die ebenso blind ist fiir die einfache und eindeutige Gegebenheit dessen, was wir Tod nennen und
als Tod kennen, was wir freilich nie verstehen kénnen, wenn verstehen heiszt etwas auf letzte, allgemeine
Prinzipien bringen. Weil der Christ nicht meint dasz seinem Denken... die absolute Wahrheit gegeben sei,
darum meint er auch nicht, dasz er je das Leben und den Tod verstehen und also ein Jenseits von ihnen
gewinnen konne. Darum ldszt er das Leben Leben und den Tod Tod sein... Darum musz ihm aber auch, was ihm
in dieser Wirklichkeit begegnet so oder so zur Entscheidung werden. Und was keine Bagatelle ist in der Welt
zwischen Leben und Tod, in der er lebt und von der er lebt, kann ihm auch keine Bagatelle sein. Darum ist es
ihm nicht mehr so schlechthin unglaubwiirdig, dasz in dieser durchaus wirklichen Welt ein Wort, dasz in aller
Ernst und in aller Nichternheit der Entscheidung den Anspruch macht, das Wort Gottes zu sein, durch das
allein Gott mit den Menschen handeln will, wirklich und in allem Ernst das Wort Gottes ist”, Zwischen den
Zeiten IV, 296. *Voor Gogarten zie 143n448.

184 “Theodicee” betekent: rechtvaardiging van God, d.i. de poging aan te wijzen dat het wereldbestuur van God
rechtvaardig kan heten. Het is, gelijk bekend, vooral het grote boek van Leibniz (Essais de Theodicee 1710:
gericht tegen Pierre Bayle's scepticisme), dat deze term tot gemeengoed heeft gemaakt. Wie een levend beeld
wenst te verkrijgen van de rol van de theodicee in het gehele Europese geestesleven sinds de Renaissance, leze
Carry van Bruggens Prometheus. [Prometheus: een bijdrage tot het begrip der ontwikkeling van het
individualisme in de literatuur. Rotterdam: Nijgh & Van Ditmar 1919] [7769] Vgl. ook [Fr.] Mauthner, Der
Atheismus und seine Geschichte im Abendland. Stuttgart: DVA 1921-1923] met name Band Il, 248vv. over Bayle,
I, 46vv. over Voltaire's Candide, IV, 131vv. over Anatole France's Les Dieux ont soif. [6425]

185 Dit is de richting van alle oudtestamentisch, messiaans denken, bijv. Gen. 49: 10, 2 Sam. 7: 22vv., Ps. 2: 8vv.,
Ps. 37: 20vv., Ps. 104: 35, Jes. 51: 4vv., Ezechiél 38 (Gog en Magog), Zef. 3: 8, 19, Lucas 1: 52, 1 Kor. 15: 24vv.,
Op. 20: 8. Vgl. Max Wiener, ‘Der Messiasgedanke in der Tradition und seine Umbiegung im modernen
Liberalismus’ (in Festgabe fiir [Claude G.] Montefiore, Berlin[: Philo] 1928), Ethelbert Stauffer, ‘Die Messiasfrage
im Judentum und Christentum’ (Zeitschrift fiir Theologie und Kirche, 1931, Illl).

186 Dogmatiek kan wel verstaan geen systeem zijn. Het blijft bij “loci” waarvan de eenheid enkel gelegen is in
hun gezamenlijke betrokkenheid op het woord van God, ze zijn als spaken van een wiel, waarvan de naaf niet
gedicht mag worden wil er ruimte zijn voor het daadwerkelijke wentelen van de as, d.i. voor Gods eigen
spreken. In deze “zakelijkheid” spiegelt zich iets van de “kinderlijkheid” van het geloof. De zin van de
dialectische methode is dan ook niets anders dan deze kinderlijkheid tot in de hoogste, ijlste regionen van de
bewustheid te handhaven. Wanneer er sprake is van “éénheid” van de belijdenis, wordt daarmee niet bedoeld
een latent stelsel, maar de dynamische lijn die de “drie” artikelen verbindt. Dit is het wat Noordmans op het
oog heeft met zijn onderscheiding van ‘Kerk’ en ‘School’ (0.a. Herschepping, 34). [NVW 2, 19-21]

187 ygl. Voordracht XI, 170v. Wij geven hier in dit verband plaats aan een fragment van een preek uit Barths
jonge tijd (Suchet Gott so werdet ihr leben! [Minchen: Kaiser 1928, oorspronkelijk 1917] 112vv.). (112-117).

48



[Wilde nr. 101] [463]

“Wir fragen nach dem Leben, und Jesus erzahlt uns vom Sterben. Und zwar von einem Sterben, wie es
furchtbarer nicht gedacht werden kann, von einem Sterben in der grenzenlosen Einéde der Wiiste, zwischen
Sand und rotem Gestein, in Durst und Sonnenbrand, verlassen von den Menschen, unter den Hieben
blutdirstiger Rauber. Wir fragen nach Gliick und Frieden, nach Liebe und Gerechtigkeit; und Jesus fihrt uns in
die bose Welt, die so voll ist von Blut und Tranen und Gewalttat: ‘es zog ein Mann hinab nach Jericho und fiel
unter die Rauber’. Ja, das kennen wir nur zu gut. Das ist die alte Geschichte, die doch immer wieder neu wird.
Das ist der Weltlauf; solche Dinge geschehen; das ist das ernste, harte Gesicht der Wirklichkeit, dem wir schon
so oft in die Augen voller Ratsel geblickt haben. Dieser Mann ist uns nicht fremd und unbekannt. Er kommt uns
nah und verwandt vor. Er ist uns das Vertrauteste an der ganzen Geschichte. Wir haben ihn auch schon liegen
gesehen, zusammengebrochen unter den Schldgen seines harten Schicksals. Er liegt nicht nur dort am Rande
des Weges, der von Jeruzalem hinunterfiihrt. Du kannst ihn, fast mochte ich sagen, an allen Straszen liegen
sehen. Frohlich zog er aus. Er gedachte sein Gliick zu machen. Er war voller Plane und Hoffnungen. Er freute
sich seines Lebens und seiner ristigen Kraft. Auch der weite Weg schreckte ihn nicht. Er war ein einfacher
Mann und hatte wohl Frau und Kinder und dachte, fiir sie zu arbeiten und zu sorgen und es zu etwas zu bringen
auf seine alten Tage. So zog er seines Weges, und alles war bisher gut von statten gegangen. Da brach sein
Schicksal wie ein dunkles Gewirr Gber ihn herein, und nun liegt er sterbend am Weg seines Lebens. Hat er sich
wohl nicht sorgsam genug umgesehen? Ist er zu leichtsinnig seines Weges gezogen? Hat er es sich selber
zuzuschreiben oder andern, die ihm falsch geraten haben? Wer kann es sagen! Schicksal ist Schicksal; auch
Jesus gibt keine Auskunft dariiber. Denn mit dem Schicksal ist nicht zu streiten. Es ist eben Schicksal, eine
dunkle Unbegreiflichkeit. Wie eine finstere Drohung hangt es tber uns allen und fahrt hernieder und trifft da
einen, dort einen, trifft mich, trifft dich. Wer ist davor sicher? Hundertfach lauert es wie ein Rduber auf die
harmlosen Wanderer und erschlagt sie auf ihrer Lebensreise. Es lauert hinter den Triebradern der Fabrik auf
den Arbeiter, der sie bedienen musz, schlagt ihm Hande oder Fiisze ab oder reiszt ihn in sausende Riemen und
surrende Gestange und zermalmt ihn. Aber auch der Fabrikherr ist nicht sicher vor dem Schicksal. Es legt seine
Schlingen aus in seine Rechnungen und Spekulationen und wartet, bis er sich darin verstrickt und verfangt und
nicht mehr loswinden kann, sondern nur immer tiefer in Schulden gerat. Es wirft einen winzigen Funken wie
durch Zufall ins Strohdach einer Hitte, und eh’ man sichs versieht, steht alles in hellen Flammen, und mit dem
brennenden Dachstuhl bricht auch das Lebensgliick derer zusammen, die darunter gewohnt haben. Es nennt
sich Tuberkulose oder Krebs und schleicht in den frohen Kreis blihender Kinder, und eines davon wird das
Opfer; es wird bleich und still und legt sich miide zu Bette und gibt die Lebensreise auf, getroffen vom Schlag
seines unheimlichen Schicksals. Es bricht als Mangel und Not {iber ganze Volksschichten und schldgt die
Manner und Frauen in harte Ketten, dasz sie Tag flir Tag schinden und schaffen miissen, nur um nicht ganzlich
hilflos und elend am Wege liegen bleiben zu missen. Es bricht im Krieg iber ganze Volker herein und wirft sie
auf blutigen Schlachtfeldern reihenweise in den Tod. Es gibt ein belgisches, serbisches, armenisches Schicksal,
ja, Jesus hat recht gesehen! Hundertmal, tausendmal wiederholt es sich: ‘es zog ein Mann hinab nach Jericho
und fiel unter Rauber; die zogen ihn aus und lieszen ihn halbtot liegen”, und nun liegt er — liegt nicht nur dort in
der Wiiste zwischen Jerusalem und Jericho, liegt in unsern Spitdlern, liegt in Gefdngnissen, liegt an unsern
Wegen rechts und links in der Armut, im Elend, liegt in Leutwil, liegt in Safenwil, liegt tGberall, ja, wer weisz, er
liegt daheim bei dir, unter dem gleichen Dache, er liegt bei dir und in dir, du bist es, ich bin es, wir beide sind
auch schon zusammengefahren unter seinen harten Schlagen. Du schleppst dich vielleicht weiter, wahrend
andere liegen bleiben, aber du kennst es auch, du kennst die Geschichte, die so traurig anfangt: ‘Es zog ein
Mann von Jerusalem nach Jericho und fiel unter die Rauber.’

Und nun aufs neue die Frage: Wo ist dein Gott in dieser Geschichte? Ist Gott am Ende hinter der dunklen
Macht, die wir Schicksal genannt haben, und die in unerforschlichen Ratschliissen die wehrlosen
Lebenswanderer unter die Rduber fallen ldszt und ihnen Leid und Schmerzen und Bitternis zufligt? Dann
wirden wir uns freilich vergeblich dagegen strauben; dann hatte es wenig Sinn, Gott als Retter anzurufen
gegen die Schicksalsmachte. Gott ware das Schicksal selber. Was bliebe uns da anderes (ibrig, als uns zu
ergeben und still bei uns zu denken: es wird so sein Wille sein. Wir miissen uns beugen unter die Schlage des
Schicksals und die harte Wirklichkeit nehmen, wie sie ist, samt Krieg, Leid, Stinde, Tod, und wie sie alle heiszen,
die Trabanten des Schicksals; in einem andern Dasein erwartet uns dann wohl ein besseres Leben.

Nicht wahr, diese Sprache kennen wir? Wir haben sie schon mehr als einmal gehort aus dem Munde ernster
frommer und gescheiter Leute. Wir haben auch selber schon Stunden gehabt, wo wir uns damit zu trésten
versuchten. Aber noch nie haben wir uns recht dariiber freuen kédnnen. Noch nie haben wir uns wirklich damit
abfinden kdnnen. Noch immer hat sich etwas in uns aufgelehnt gegen diese Art Trost. Wie, das Schicksal soll
unser Gott sein? Gott? unser Gott? Warum schlagt er uns denn so hart? Wir kénnen es uns nicht denken, dasz

49



deze mogelijkheden als zodanig doorlichten, want wij hebben weliswaar met hun
werkelijkheid ten stelligste te rekenen, maar wij kunnen hun realiteit en hun karakter niet
béter omschrijven dan juist daardoor dat wij het bewust nalaten naar een grond voor hun
bestaan te vragen, noch naar een grond in de wil van God de Schepper, noch ook met de
Manicheeérs'® naar een grond in de wil van een boze Tegen-God. Deze mogelijkheden
moeten wij ernstig nemen als het Mysterium iniquitatis.*® Dat er zulk een Mysterie, dat is:

Gott im Bunde sein soll mit den dunklen Schicksalsgewalten, mit Leid und Krieg, mit Sorgen und Ubeln. Hat
Gott uns denn nicht gerade gegen sie alle Hilfe zugesagt und erwiesen? Hat er nicht selber in Jesus Christus
einen siegreichen Kampf gefiihrt gegeben das ganze Heer der Schicksalsméachte und Lebensverderber, gegen
Leid, Stinde, Tod? Und nun soll er im Bunde mit ihnen stehen, soll die Schicksalsmacht selber sein? Ware er das,
dann wiszten wir allerdings fir die vom Schicksal Geschlagenen, fiir die Armen und Muhseligen und Beladenen
ach keinen bessern Trost, als zu ihnen zu sprechen: Schickt euch, fligt euch, ergebt euch! Euer Elend und eure
Not ist nun einmal der Wille des Schicksalsgottes, der Gber uns allen waltet. Aber heiszt das wirklich trosten?
Heiszt das an Gott, den Gott des Evangeliums glauben? Heiszt das nicht, den unter die Rduber Gefallenen liegen
lassen, den Trostlosen ohne Trost, den Hilflosen ohne Hilfe, den Gebundenen ohne Erlésung, den
Verschmachtenden ohne Starkung? Heiszt das nicht einfach voriibergehen, ohne ein Wort der Verheiszung und
des Lebens fiir sie zu haben? Was sind das im Grunde fiir seltsame Glaubige, die den am Boden
Dahingestreckten nicht aufheben, weil sie glauben, es sei Gottes Wille, dasz er unter die Rauber gefallen sei, es
sei Gottes Wille, hinter und in den Raubern, Gottes Wille im harten Schicksal, ja alles was wir Schicksal nennen
sei eigentlich Gott! Gibt es Gberhaupt solche Schicksalsglaubige? Ja, es gibt sie: ‘es begab sich’, erzahlte Jesus,
‘dasz ein Priester die Strasze hinabzog und sah den Mann liegen und ging voriiber. Ebenso auch ein Levit, und
da er ihn sah, ging er voriber.’

Wir wollen sie nicht richten, wollen nicht tGber sie herfallen. Sie sind schon gerichtet. Wir horen es ganz gut aus
den Worten Jesu her aus: Gott ist nicht auf ihrer Seite. Gott is nicht da, wo man ans Schicksal glaubt. Gott ist
nicht da, wo man an Schicksalsnot voriibergeht. Gott ist nicht da, wo man die Hande sinken ldszt und spricht:
‘was sollen wir tun? es ist von Gott so gewollt und gesendet; wir missen uns figen!” Gott ist nicht bei den
Leuten, die zu ernst und zu ergeben sind, um dem Schicksal zu Leibe zu gehen und wirklich zu glauben. Ja, das
spiren wir deutlich, und es weht uns wie Morgenluft entgegen, wenn wir an den Schlusz der Geschichte
denken, wo einer kommt, der nicht auf leisen Sohlen und mit ernsten und ergebenen Mienen voribergeht,
sondern zugreift und den vom Schicksal Geschlagenen aufhebt: ‘Ein Samariter aber reiste und kam dahin, und
da er ihn sah, jammerte ihn sein, ging zu ihm, verband ihm seine Wunden und hub ihn auf sein Tier und fiihrte
ihn zur Herberge und pflegte sein.” — Da endlich finden wir Gott. Da ist Gott, der Gott, den wir suchen, und an
den wir glauben mochten, der Gott des Lebens und der Hilfe, der Gott, der das Schicksal wendet, der Gott, der
die dunklen Gefangnisse des Leides zerbricht, der Gott, der die Sonne des Erbarmens aufgehen laszt Gber allen
Geschlagenen und Zertretenen.”

Vgl. Rémerbrief, 133 [GA 11/2010, 214 onder (bij Rom. 5:4)]: “und wir lieben den Richter eben darum weil er
sich als Richter nicht als identisch mit dem Gott dieser Welt erweist.” Vgl. een andere preek uit latere tijd over
de arme Lazarus, Zwischen den Zeiten 1931, 273vv. [GA 1/1999, 241-252]

*Het lange citaat is uit een preek van Thurneysen, en daarom niet opgenomen in Abteilung | van de GA. In GA
V/1973, 246 vinden we in een brief van Barth aan Thurneysen van 7 december 1917, ten tijde dat beiden hun
(eerste) gezamenlijke preekbundel aan het redigeren zijn, de vermelding: “Da kommen wieder Predigten, von
denen ich besonders fiir den tiber den Samariter dankbar bin, die dir prachtig geraten ist.”

188 *Credo: ‘mit Marcion und den Manich3ern’

189 Mysterium iniquitatis, lett. geheimenis van de ongelijkheid of van de “onbillijkheid”. [Latijnse vertaling van
uitdrukking in 2 Tess. 2: 7] Vgl. Pascal: “On n’entend rien aux ouvrages de Dieu, si on ne prend pour principe
gu’il a voulu aveugler les uns et éclaircir les autres”. [Pensées. Fondement 9 (Laf. 232, Sel. 264)] Vgl.
Rémerbrief, 334vv. [GA 11/2010, 476v.] Dit is voor het geld6f niet iets anders dan het Mysterium mysteriorum,
waarvan Thomas Aquinas telkens aangrijpend weet te spreken (Super Boethium de Trinitate 9.1 a. 2, Disp. de
Veritate 9, 5 a. 2 ad 11, Contra Gentiles 1, 14). Waartoe het leidt wanneer men dit “Mysterium” niet eerbiedigt
of het als raadsel beschouwt, de rede ter oplossing voorgelegd, daarvan vindt men een typisch staaltje in de
godsdienstfilosofie van Bolland (Wijsbegeerte van den godsdienst, ed. G.W. Wolthuis. [Amsterdam: Emmering
1923]): “Hand. 17: 28... eigenlijk is dit een pantheistisch woord, al zullen wij met die benaming zuinig willen
zijn, omdat de wijsgeer, als het er op aankomt, het al liever diaboliseert dan pantheiseert, als men dan toch een
eenzijdigheid wil horen” (145). [5625] Vgl. Zuivere Rede [en hare werkelijkheid. Leiden: Adriani 1904,] 667.

50



geen bloot raadsel, maar een goddelijke verborgenheid bestaat, dat is nu juist vanuit de
schepping niét in te zien maar alleen vanuit de Genade van God, welke is in Christus Jezus.

5

Er zijn dan ook verder bepaalde en eveneens noodzakelijke antwoorden van het geloof, die
zich wel enigszins, maar evenmin (als de vragen onder 4) bevredigend in het kader van de
kennis van God de Schepper laten onderbrengen: het wonder, dat is: het gebeuren waarin
op uitzonderlijke wijze de door zonde, kwaad, dood en duivel verstoorde orde van de wereld
door God zelf tijdelijk, voorbijgaand, als begeleidend teken van Zijn openbaring, hersteld
wordt, het gebed, waarin de mens niet alleen met God spreekt, maar trots zonde, kwaad,
dood en duivel door God gehoord en verhoord wordt en dus onbegrijpelijkerwijze met zijn
wil, ondanks alle onderscheid van Schepper en schepsel, de wil van God mede-beinvioedt,
ten slotte de kerk, de heilige stede, waar midden in het machtsgebied van zonde, kwaad,
dood en duivel een bijzondere Tegenwoordigheid van God de tegenwoordigheid van God in
Zijn openbaring verkondigd en geloofd wordt, in onderscheiding van de tegenwoordigheid**°
die hiermede aan de overige menselijke geschiedenis en samenleving, ondanks alles wat
daarvoor schijnt te pleiten, kan noch mag ontzegd worden.

Dit zijn in elk geval zeer bijzondere vormen van de goddelijke inwoning in de wereld. Onze
oude kerkleraars plachten met het oog op deze dingen te spreken van providentia
specialissima.*®* Maar deze dingen zijn dddrom niet te overzien en daarom niet aldus onder
één hoofd samen te vatten, omdat zij alle samenhangen met het centrale geheimenis van de
incarnatie, de vleeswording, dat echter op zijn beurt wederom wordt misverstaan indien
men het met Schleiermacher als de voleinding en bekroning van de schépping verstaat.'®? In
Christus is niet de schepping tot haar doel gekomen, maar in Christus is — en dit is iets anders
— de Schepper zelf tot schepsel geworden en het schepsel opgenomen in de eenheid met de
Schepper als eersteling van een nieuwe schepping.'®® Op de lijn van het dogma van de

[140] Toch ziet Bolland zeer goed waar het op aankomt, nl. dat predestinatie geen determinisme is. “De
godsdienstigen toch kunnen nooit laten gelden, waar de nadenkenden onder hen (dus in ‘t algemeen meer de
gereformeerden dan de rooms-katholieken) evenveel last van hebben als wij: Gods volstrekte voorzienigheid of
predestinatie. Zij laten niet gelden, dat God de duivel in ‘t lijf heeft” (217). Alle speculatieve theologie, van
‘links’ of ‘rechts’ komend, raakt op dezelfde wijze aan de grond, zo zegt n.b. Emanuel Hirsch, “Schépfung und
Suinde sInd eines und das gleiche, unter zwei einander fordernde und zugleich widereinander sich kehrende
Urteile aus dem Gottesverhéltnls gestellt" (Schépfung und Stinde. [Tabingen: Mohr] 1931, 33). *G.J.P.J. Bolland
(1854-1922) was autodidactisch filosoof, hoogleraar in Leiden en Nederlands meest bekende Hegeliaan.

190 *Credo: ‘der Gegenwart Gottes des Schopfers’

11 providentia specialissima = een allerbijzonderste voorzienigheid, vgl. [David] Holla[t]z, Examen theologicum
[acroamaticum, 1707], 421; Turrettinus, [Institutio] Theologiae Elencticae, 1679-1685, |, VI.

192 *per christliche Glaube, 2. Auflage 1831, §89 slot, Leitsatz: “(die Erldsung als) die nun erst vollendete
Schopfung der menschlichen Natur”.

193 Dat de incarnatie onder geen beding gezien mag worden in het verlengde van de creatie, dat de zin van de
incarnatie “herschepping” is (zie bijv. de titel van O. Noordmans’ “dogmatische handleiding voor godsdienstige
toespraken en besprekingen”), maar ook dit niet in de zin van een “herstel” van de “eerste” schepping als
gegevenheid, is van beslissend belang. Zonder dat staat de weg open voor een leer aangaande de
tegenwoordige zelfbeperking van God en de toekomstige opheffing van de wereld (“sood ha¢-Ciccoem we sood
haj-Jaachédéd”) als in de Middeleeuwse Joodse speculatie — of ook voor een evolutionisme van de “voleinding”
(Bavinck, Wijsbegeerte der Openbaring. [Kampen: Kok 1908] 43, 228, 265vv.). [5339] Vgl. dr. Schilder (‘Jezus
Christus en het cultuurleven’, in de bundel [van H.L. Both e.a.]: Jezus Christus en het menschenleven.
[Culemborg: De Pauw 1932] 1932): “Christus verbindt de aanvangen der wereld met het laatste einde, de

51



schepping ‘consequent’ doordenkend zouden wij de incarnatie, het wonder, het gebed, de
kerk op de een of andere wijze moeten loochenen. Men heeft dit inderdaad vaak genoeg
gedaan! De zaak verlangt intussen dat wij ons daarvoor in geen geval laten vinden, ofschoon
de consequentie het schijnt te eisen. Maar in waarheid is het toch z6: dat wij juist in de
kennisse van Jezus Christus aan de bron'®* van het scheppingsgeloof en het
scheppingsdogma staan. Wisten wij niet van de ‘eenmalige’ en inderdaad hoogst bijzondere
inwoning van het Woord van God in het vlees, hoe zouden wij het kunnen wagen,
niettegenstaande zonde, kwaad, dood en duivel ons omringen, een algeméne inwoning van
God in de wereld nu toch te geloven en te leren. Het is er dus verre vandaan dat wij de
eerste, de bijzondere inwoning zouden moeten loochenen ter wille van de laatste, de
algeméne. Veeleer hebben wij de eerste, de bijzondere te erkennen om de laatste, de

algeméne te kunnen geloven en te kunnen leren.'%

oergeschiedenis met de eindgeschiedenis, de alfa aan de omega, het a.b.c. van Gods legislatieve spreken in ‘t
begin aan de in al haar tacten en contrapunten rijpe compositie van de fuga der geloofscultuur der laatste
dagen”, 252. *De geciteerde — en wat merkwaardig getranscribeerde — Hebreeuwse zin luidt vermoedelijk:
TIN'D TIOI DIXA'XN TIO (sod hatsimtsoem vesod hajichoed: het geheim van de samentrekking en het geheim van
de vereniging). Dit is de leer van Isaac Luria, alias De Ari (1534-1572) in zijn nieuwe interpretatie van de 101, de
kabbalistische Zohar: véér de Schepping vulde het oneindig licht alles, zonder gelegenheid tot differentiatie.
Daarom verborg het zich in een veelheid en trok zijn licht in zich samen, zodat er daarnaast ruimte voor
schepselen ontstond. Uiteindelijk blijft wel de enigheid (Deut. 6: 4), en het is de opdracht van de ziel zich
daarvan bewust te worden in een proces dat erop gericht is dat een laatste vereniging wordt bereikt. Met dank
aan judaica prof. Lieve Teugels!

19% Wanneer dit juist is dringt zich weer de vraag op of het werkelijk niet beter zou zijn eenvoudig uit te gaan
van het tweede artikel. De “schepping” wordt dan inderdaad een “kritisch begrip” (Noordmans). [NVW 2, 245]
Het is duidelijk dat Barth met deze term niet zou willen volstaan, maar dit neemt niet weg dat er zeer veel te
zeggen is voor de methode als uitgangspunt voor de behandeling van het credo het tweede artikel te nemen.
Barth zelf zegt toch ook (Voordracht V, §l1): “er is geen bijzondere en directe openbaring van de Vader en
Schepper als zodanig, evenmin een bijzondere en directe openbaring van de Geest. De openbaring van de Zoon
is op en voor zichzelf tegelijk de openbaring van de Vader en de Geest”. Vgl. ook de volgorde van de
onderwerpen in dr. Haitjema’s boek, Het Woord Gods en de moderne cultuur [Groningen: Wolters 1931],
laatste hoofdstuk: ‘het Woord Gods en de schepping des mensen’. [900] *Het is opmerkelijk dat Barth in zijn
‘Fragebeantwortung’ en in zijn tekst van de (latere) Duitse editie niet is ingegaan op wat M op verschillende
plaatsen in zijn aantekeningen en hier in het bijzonder heeft gezegd over de opbouw van (Barths uitleg van) de
geloofsbelijdenis.

195 *De |aatste twee zinnen niet in Credo.

52



[V] ET IN JESUM CHRISTUM, FILIUM EJUS UNICUM: EN IN JEZUS CHRISTUS, ZIJN ENIGE
ZOON

Wij betreden met deze woorden het grote middenveld van de christelijke geloofsbelijdenis,
haar centrale gebied. En hier vallen beslissingen! Of wij het eerste en het derde artikel van
het symbool recht verstaan komt namelijk aan de dag bij onze opvatting van het tweede. En
daarom zal hier, bij het tweede artikel, ook steeds blijken of wij het gehéél als

christelijke geloofsbelijdenis verstaan in zijn eigensoortigheid, in zijn onderscheidenheid van
alle werkelijke en alle mogelijke andere geloofsbelijdenissen. Aan de verhouding tot het
tweede artikel moeten wij onze maatstaf ontlenen om uit te maken of een prediking en
verkondiging in woord of geschrift terecht of ten onrechte plaats vraagt en plaats krijgt in de
christelijke kerk.'°® De dogmatiek als wachter zal op dit punt niet waakzaam genoeg kunnen
zijn. Ook over haar eigen lot valt hier trouwens de beslissing, namelijk in de vraag of zij
waarlijk kerkelijke theologie is, dat is: of zij aan de uitlegging van de Heilige Schrift als
openbaringsgetuigenis gebonden is, dan wel of zij een soort filosofie is, die een ander gezag
vooronderstelt, zij het dan dat zij allerhande bijbels en kerkelijk materiaal, meer of min
getrouw, als bouwstoffen verwerkt.

De beslissing die hier valt is uiteraard geen menselijke, maar een goddelijke en dus een in
laatste instantie verborgen beslissing: dat is het voorbehoud waaronder zich het menselijke,
ook het christelijke oordeel hier gelijk overal zal moeten buigen.?®” Ook door de beslissende
woorden die wij nu zullen horen zijn wij tot rechter over onszelf noch tot rechter over
anderen geroepen, wel echter tot waken. Het bedoelde voorbehoud verandert niets aan het
feit dat hier in bijzondere zin beslissingen vallen. En daarom zijn wij toch ook gehouden hier
in bijzondere zin waakzaam te zijn.

1

De volgorde van de drie artikelen, van de Vader, van de Zoon en van de Heilige Geest, moet
men niet genetisch opvatten, zij beschrijft niet de weg van de kennis van het geloof.
Wanneer dit bedoeld zou zijn, dan zou het tweede artikel zonder enige twijfel het eerste
zijn.1%® Waarschijnlijk zijn er zeer oude formules van het symbool geweest die werkelijk deze
vorm hadden. Wij horen [in] 2 Kor. 13: 13 deze volgorde: “de genade van de Heer Jezus
Christus, de liefde van God en de gemeenschap van de Heilige Geest”. Wanneer het symbool
in zijn latere vorm, op voorgang van Matth. 28: 19, Rom. 1: 1-4, 11: 33, 2 Tess. 2: 13 een
andere ordening voorstaat, dan wil het klaarblijkelijk de objectieve orde®®® beschrijven: de

1% Dat Barth de etymologische afleiding van het woord ‘kerk’ van kuriaké (ekklésia) verwerpt (zie Voordracht
XIV, §1) doet niets af aan de exclusiviteit waarmee hij de kerk dogmatisch verstaat als het domein “des Heren”.
Ja hij gaat zelfs zover de kerk geheel dynamisch te verstaan als de akte van Christus zelf. (KD |, 275).

197 Men zie over dit “voorbehoud” alle passages in de Kirchliche Dogmatik die “das paradoxe Faktum der
Haeresie” betreffen, om te beginnen [KD I,] 31vv.

198 vgl. Voordracht IV, 47n182, 52n194, en Voordracht Ill, 39n140.

199 De “objectieve orde” — niet in onderscheiding van een “subjectieve” ordo salutis (orde van het heil), maar in
onderscheiding van de “genetische” orde van de openbaring. Niet alleen ten aanzien van de “immanente”,
maar ook ten aanzien van de “economische” triniteit heeft het een goede zin van zulk een “objectieve” orde te
spreken, want dat het de Vader is die zich in Christus Jezus openbaart ontheft de “genese” zelf van alle
“subjectiviteit”. Vgl. Barths polemiek met Gogarten (KD I, 177v.), waarin hij de scheiding (of ook onderscheiding
in Gogartens zin) van “Gott-an-sich” en “Gott-flir-uns” verwerpt. “Was sollte das ‘Gott-flir-uns’ besagen, wenn

53



neerdalende weg van God, die de inhoud van de openbaring is: God, die als Vader boven de
mens is in het eerste, God die als Zoon zelf mens wordt in het tweede, God die als Heilige
Geest mét de mens is in het derde artikel. Maar juist als het waar is dat dit de objectieve
orde is welke het symbool voor ogen staat, dan is daarmee tegelijk gezegd dat het tweede
artikel het begin is in de orde van de kennis. De “almachtige Vader, Schepper van hemel en
aarde”, die volgens het eerste artikel boven de mensen is, is immers de Vader van Jezus
Christus, en evenzo is God de Heilige Geest, die, volgens het derde artikel, mét de mens is,
de Geest van déze Vader en van déze Zoon. Als God niet was mens geworden, gelijk het in
het tweede artikel bekend en beleden wordt, dan zou alles wat wij over God boven de mens
en van God mét de mens zouden willen uitdenken en uitspreken, even willekeurig, vol
dwaling en vol verleiding-tot-dwaling wezen, het zou evenzeer in de lucht hangen als de
overeenkomstige overwegingen en vermoedens die men ten slotte in alle godsdiensten en
wereldbeschouwingen aangaande God en de mens heeft opgesteld. En daarom moet het in
het tweede artikel betuigde gegeven, het feit dat God mens geworden is, voor ons volstrekt
de doorslag geven bij de uitlegging van het eerste en derde. Er is geen bijzondere?® en
directe openbaring van de Vader en Schepper als zodanig, evenmin een bijzondere en
directe openbaring van de Geest. De openbaring van de Zoon is op en voor zichzelf tegelijk
de openbaring van de Vader en van de Geest.?°!

2

Het tweede artikel begint hiermee dat het als voorwerp van het credo een méns noemt:
Jezus, om deze mens door de benaming Christus dan te vereenzelvigen met de door het volk
Israél verwachte profeet-priester-en-koning van “de laatste dagen”?%> en om hem daarna
door de woorden: Gods enige Zoon onmiddellijk in de innigste betrekking tot, ja eenheid met
God zelf te stellen. Wij zullen hier verbaasd moeten staan, om vanuit de verbazing te leren
begrijpen. Wat moet Jezus, een historische persoon, in de geloofsbelijdenis??%® Wat

es nicht eben aus dem Hintergrunde des ‘Gott-an-sich’ gesagt wiirde? Um der Aufhebung willen d.h. eben um
von dieser Sache zu reden, musz in dieser Sache auch unterschieden werden... das eben macht die
Barmherzigkeit seiner (des Wortes) Offenbarung, seines Zuunsgesprochenseins aus, dasz es zu uns gesprochen
ist, kraft der Freiheit, in der Gott ‘Gott an sich’ sein kénnte, nun aber nicht sein will und faktisch nicht ist,
sondern Gott-flr-uns sein will und faktisch ist” (178). In dit verband wijst Barth ook op het bedenkelijke dat kan
schuilen in de veelgebruikte Satz van Melanchthons Loci [in de introductio daarvan]: hoc est Christum
cognoscere, beneficia eius cognoscere (dat is Christus kennen: zijn weldaden te kennen) (KD |, 437v.).

200 Hieraan hangt het karakter van de dialectische theologie, dat ‘soteriologisch’ is, zonder in de piétistische en
methodistische zin christocentrisch te wezen. “Het dogma van de Triniteit is geen gelijkzijdige driehoek... De
Zoon in het centrum... Er is (in het apostolicum) geen zuivere evenredigheid in de behandeling. In de
openbaring van Jezus Christus is de daling, het komen, het lijden. Dat is het eigenlijke lichaam van de
openbaring en de prediking; ...Vader en H. Geest... zijn in het dogma van de Triniteit de vleugelen, zich
strekkend van de wand tot de wand, van de schepping tot de voleinding”. Noordmans, Herschepping, 17v.
[NVW 2, 224]

201 Tegelijk, d.w.z. in dezelfde akte mee gesteld, zodat de “genetische” orde dient om de “objectieve” te
openbaren als de laatste werkelijkheid. Vgl. KD 1, 503: “die Wirklichkeit Gottes in seiner Offenbarung ist nicht
einzuklammern mit einem ‘nur’, als ob irgendwo hinter seiner Offenbarung eine andere Wirklichkeit Gottes
stiinde sondern eben die uns in der Offenbarung begegnende Wirklichkeit ist seine Wirklichkeit in allen Tiefen
der Ewigkeit.”

202 “Endzejt”, niet alleen om het germanisme ‘eindtijd’ te vermijden, maar ook om de israélitische, de bijbelse
term naar voren te brengen, hebben wij vertaald “de laatste dagen” (vgl. Joh. 11: 24, 12: 48, Hand. 2: 17).

203 *De tekst van Credo heeft hier alleen: ‘Was soll hier Jesus?’

54



betekent het dat Hij hier voorkomt als de Messias van Israél? Hoe komt deze Jezus, de
Messias, vlak naast God te staan ogenschijnlijk als een ander, een tweede voorwerp waarop
het geloof zich richt? Met recht, noodzakelijkerwijs staan wij hier verbaasd en bijkans
verbijsterd. Hoe nu? Wij hoorden in het eerste artikel van Gods verborgenheid, hier horen
wij dat Hij gestalte heeft en wel een zeer bepaalde gestalte. Wij hoorden daar van Zijn
almacht, hier horen wij van een uitzonderlijk handelen van God op een smalle strook van de
menselijke geschiedenis, waar een belofte aan een bepaald volk gegeven in vervulling
gegaan zou zijn. Wij hoorden daar dat God de Schepper is, hier horen wij, als we goed
verstaan hebben, dat Hij zelf een schépsel is, dat Hij niet slechts de Heer van ons zijn en
bestaan is, maar zelf mét ons is en bestaat zoals wij bestaan. Wij hoorden daar van Zijn
eenheid, hier horen wij van een onderscheidenheid in deze eenheid, namelijk van een enige
Zoon van God, dat is blijkbaar: van een als zodanig onvergelijkelijk existerende en alleen zo
te noemen... Zoon. De éne verrassing en moeilijkheid voegt zich hier bij de andere. En
waarlijk, wie de leer van de goddelijke almacht en van de schepping als een afgetrokken
waarheid?%* zou hebben opgevat — geabstraheerd ddarvan dat de almachtige Vader en
Schepper de Vader van Jezus Christus is — die zal hier ontstellen en kopschuw worden — en 6f
eenvoudig moeten weigeren mee te gaan in dit belijden 6f het hier beledene op ingrijpende
wijze moeten émduiden,?°> om het voor zichzelf aannemelijk te maken. Maar ook wanneer
wij hier het credo volgen en zonder émduiding volgen, zullen wij in ieder geval moeten
zeggen: hier begint werkelijk een tweede, een ander, een verbazingwekkend nieuw stuk van
de christelijke Godskennis.

3

Men kan en moet nu natuurlijk, om de daarmee vd6r ons gestelde vraag te beantwoorden,
verwijzen naar de afgrond van dat raadsel dat wij aan het slot van de vorige voordracht met
de woorden zonde, kwaad, dood en duivel vluchtig hebben aangeroerd. Men zou dan
kunnen zeggen: het tweede artikel is de getuigenis van de goddelijke openbaring en van het
christelijke geloof, staande tegenover?%® dit raadsel. Het spreekt van de in Jezus Christus als
het vleesgeworden Woord van God, van de in zijn lijden, sterven en opstanding, in de
vervulling van zijn Messiasambt als profeet, priester en koning volbrachte Verzoening van de
zondige, dat is: de uit de wilseenheid met zijn Schepper uitgevallen en daarmee aan de
heerschappij van ellende en dood en eindelijk aan de onmogelijkheid-in-persoon, aan de
duivel vervallen mens. Dat is inderdaad zo: over deze Verzoening spreekt het tweede artikel
en men heeft daarom in vroeger en later tijd altijd weer gepoogd de leer aangaande Jezus
Christus en daarmee het beslissende centrum van de christelijke geloofsbelijdenis van hieruit
te verklaren, dat wil zeggen: door de heenwijzing naar de negatieve vooronderstelling van
deze verzoening, door een zo scherp, nadrukkelijk, ernstig mogelijk opensperren van de
afgrond tussen God en mens die door Jezus Christus als de verzoener is overbrugd, meende

204 *Credo: abstrakte Wahrheit’

205 “Omduiden”: aan dit germanisme kan men niet ontkomen. “Umdeuten” is niet: een andere betekenis geven,
maar al bezig zijnde iets te verklaren — en (waarom niet?) met de oprechte toeleg het waarlijk te verklaren —
aan het te verklaren object een andere betekenis geven dan die bij het begin van de poging tot verklaring was
ondersteld.

206 “Angesichts dieses Ratsels” is niet: “ten aanzien van”, het is een zeer schoon hebraisme, dat wij in onze taal
niet hebben. Het veelvuldig gebruik van “angesichts” bij Barth past geheel bij het “existentiéle” karakter van
zijn theologie.

55



men de grond voor dit centrum van het geloof te ontdekken en duidelijk te maken.?%” Aan de
ellende en de vertwijfeling van de aan God schuldig geworden en daarom onder het Oordeel
van God liggende mens zal dan een licht moeten ontspringen, waarin wij ontdekken kunnen
wat genade is en wie Jezus Christus, Gods enige Zoon is.

Men zal intussen wel heel goed moeten weten wat men doet als men dat zegt en op deze
wijze de Christus-openbaring tracht te funderen en te verklaren. Om te beginnen moet het
ons reeds opvallen dat de geloofsbelijdenis zelf het niet nodig gevonden heeft aan de leer
over Christus een bijzondere leer over de zonde en de dood te doen voorafgaan.?°® Het
symbool volgt hierin de Heilige Schrift, die evenzo in het Oude noch in het Nieuwe
Testament eerst in het algemeen en in het afgetrokkene over de ellende en de vertwijfeling
van de mens spreekt, om dan tegen deze achtergrond te laten zien dat en op welke wijze
God de mens genadig is. Hoewel toch de belijdenis evenals de Schrift ongetwijfeld de
overtuiging zijn [is] toegedaan dat Gods Genade in Jezus Christus het antwoord is op deze
ellende en deze vertwijfeling. Desondanks spreken zij, onmiddellijk en eigenlijk, enkel over
dit antwoord, over de vraag echter, over zonde en straf van de mens, al nemen zij deze nog
zo zwaar, strikt genomen toch alleen in het voorbijgaan.?% Jezus Christus is de achtergrond
waartegen de zonde uitkomt, niet omgekeerd: de zonde is niet de achtergrond waartegen
Jezus Christus uitkomt. Vanuit Jezus’ verschijning ontvangen de ellende en de vertwijfeling
hun licht, niet omgekeerd: de ellende en de vertwijfeling zijn niet in staat licht te werpen op
Jezus’ verschijning. Wat houdt dit in? Blijkbaar dit: dat er een, om zo te zeggen,
onvruchtbare kennis van zonde, ellende, dood en duivel is, een kennis die wel toereikend is
om de mens het vrolijke en welgetrooste geloof aan de almachtige Vader en Schepper
onmogelijk te maken, zonder hem evenwel daarmee het geloof aan Jezus Christus als de
Verzoener mogelijk te maken of ook maar dichterbij te brengen. In die afgrond neer te
staren, zo goed wij dat uit onszelf vermogen, dat helpt ons op zichzelf niets, al is hij voor
onze ogen verschrikkelijk genoeg. Hoe verschrikkelijk hij is, dat heeft toch nog geen mens
vanuit zichzelf doorgrond.?!° Wat de mens in dit opzicht uit zichzelf peilt, dat zijn feitelijk

207 Onder de talloze voorbeelden zou men kunnen noemen niet alleen preken van allerlei aard en waarlijk niet
alleen ‘piétistische’ en ‘methodistische’, maar ook en vooral de ‘Existenz-philosophie’, want deze is eigenlijk in
haar zuiverste vorm en naar haar diepste strekking een nieuwe fundering van de oude erfschuld-leer. Vanaf
Kierkegaards [Der] Begriff der Angst, “eine simpele psychologisch-wegweisende Untersuchung in der Richtung
auf das dogmatische Problem der Erbstinde” [Jena: Diederichs 1912] [965/5], tot Martin Heidegger, Sein und
Zeit. [Halle a.d.S.: Niemeyer 1927] 352vv., 272v., 280vv. [35] De grond waarom A. Schlatter van de leer van
zondeval, erfzonde en erfschuld radicaal afziet, is intussen een geheel andere dan die bij Barth werkzaam is.
Schlatter, Das christliche Dogma. [Stuttgart: Calwer 21923] 258v., vooral ook 270, de paragraaf die begint: “Die
Zweifel am erfolgreichen Gelingen der Reue...." [553]

208 De verleiding tot quasi-logische systematiek is ten dezen ook in de Heid. Cat. te speuren, Zondag 6 en 7,
waar pas aan het einde (vr. 18) de vraag komt: “Maar wie is deze Middelaar... Antw.: onze Heer Jezus Christus”.
209 Een groots voorbeeld van dit “strikt genomen toch alleen in het voorbijgaan” is Hermann Kutters Bilderbuch
Gottes fiir grosz und klein, Basel[: Kober] 21925. [4811]

210 Het pessimisme van alle tijden en in de eindeloze variatie van zijn gestalten wordt door de dialectische
theologie als typisch-ontheologisch denken verworpen. “Pessimisme” kan theologisch alleen zin hebben als
benaderende beschrijving van de slagschaduw, geworpen door het licht van de Openbaring. Tekenend is het
misverstand van E. Przywara SJ als hij in de Inleiding van zijn Augustinus-boek Barth met Freud als vernietiger
van de illusies en daarom als aangewezen op de uitweg van Jakob Bohme (!) voorstelt (Augustinus, die Gestalt
als Gefiige, Leipzig[: Hegner] 1934, 88). [345] Men zie de machtige passage in Barths ‘Nein’ (Heft 14 van de
serie Theologische Existenz heute, 55 [GA 111/2017, (429-527) 515]: “Die ‘Entsicherung’... die ‘Auflésung der
Fiktionen’, die ich in meinem biszchen Verzweiflung mir selbst in der Tat vornehmen und fertigbringen kann,

56



poppenzonden en kinderachtige verdrietigheden, en nog op geen stukken na het werkelijke
probleem van de theodicee in zijn eigenlijke volstrekt-verbijsterende gestalte. De genade
moet voorafgaan, opdat de zonde als zonde, de dood als dood openbaar worde en opdat wij
met de Heidelbergse Catechismus (vraag 5) toegeven dat wij van nature geneigd zijn God en
de naaste te haten en daarom met Luther: dat wij verloren en verdoemde mensen zijn. Hoe
het met onze ellende en onze vertwijfeling, onze schuld en onze straf staat, dat kunnen wij
niet uit onszelf weten,?!! dat wordt daarin ons openbaar dat Christus die op Zich genomen

lauft, je grindlicher mein Gelingen dabei ist, umso sicherer hinaus auf das Ereignis der Aufrichtung des
schlimmsten aller Gotzen, namlich einer angeblichen ‘Wahrheit’, von dessen Thron aus ich alle Gotter als
Go6tzen, meine durchschauen und entlarven zu kdnnen”, “Die dann von mir entgotterte Welt ist wahrlich weder
das Reich des lebendigen Gottes, noch auch nur eine Vorbereitung dazu, sondern unter allen Teufeleien, mit
denen ich mich diesem Reich widersetzen kann, wahrscheinlich die libelste... Triumphiert die Vernunft da nicht
erst recht in unbandigster Hybris? Gibt es einen dickeren Hochmut als den eines gewissen
Kierkegaardianismus? Hat es je einen ausgesprocheneren Prometheismus gegeben als den der Philosophie der
an sich selbst verzweiflenden Existenz?”

211 0ok van deze kennis geldt dat de Geest het “uit het Mijne” nemen zal. Vgl. Voordracht XlII §4, gaat men een
andere weg, dan komt men ten slotte uit bij een ‘orthodoxie’ die het reformatorische oordeel over de
menselijke natuur radicaal verwerpt. Vgl. Schlatters kritiek op Luthers “Romeinenbrief-verklaring”. Vgl. Barths
preek ‘Der Gute Hirte’, Heft 10 (1934) van de serie Theologische Existenz heute, waarin wij de volgende parallel
vinden [GA 1/1998, (305-313) 307-309bv.]: “De goede Herder stelt zijn leven voor de schapen. En vlucht niet als
de wolf komt. Hiermede worden wij allereerst daaraan herinnerd dat wij niet slechts een herder, maar ook een
vijand hebben, en wel een vijand waartegen wij onmachtig en weerloos zijn. En een vijand waarvoor wel
somwijlen ons een instinct, een vermoeden waarschuwt, die wij echter van tevoren niet kennen, maar alleen
wanneer hij ons overvalt en wanneer het dus voorgoed te laat is. Laten wij dus niet proberen over hem te
filosoferen, maar houden wij ons eenvoudig aan het feit zoals het ons hier wordt voorgesteld: zo iemand
bedreigt ons. Wanneer wij ons hele leven bij elkander rekenen, zijn goede en slechte uren, zijn moedeloosheid
en zijn vreugde, de verwachtingen van de lente en de weemoed van de herfst, de kracht en het tekort van de
menselijke geest in al zijn inspanningen en verkwikkingen, de stijging en de neergang van ganse volken en
culturen — dan rest daar nog steeds als rand en grens van dit geheel: de afgrond, de duisternis, het laatste
gevaar, waaraan dit geheel vervallen is. Wie denkt aan dit laatste gevaar? Niémand van ons denkt eraan! Wij
hebben immers allen op de hoogten en in de dalen van ons bestaan zoveel anders om aan te denken. En om
eraan te kunnen denken moesten we bovendien het gevaar kénnen. Maar wij kennen het even weinig als de
schapen de wolf kennen, zolang hij nog niet gekomen is. Als dat laatste intreedt, als het te laat zal zijn, dan zal
het gevaar een vraag zijn waarop wij niets zullen te zeggen hebben, het zal een storten zijn, een neerstorten,
neer in het Niet, zonder rem, het zal een pijn zijn, zonder stilling. Zo verschijnt het ons toch wel menigmaal, dit
uiterste gevaar, van verre, als een onweerslichten aan de horizon, aan de rand van onze gedachten. Zo kan het
ons soms tot een aanvechting worden midden in het nuchterste overleg: wat nu? Wat nu verder, met mijn
leven? En wat nu, wat nu verder met dit hele bonte, raadselachtige, oneindig onbegrijpelijke mensenbestaan?
Maar kénnen, nee, kennen doen wij het gevaar niet! Ware het ons wel mogelijk het gevaar te kennen, dan
zouden wij er zeker zonder oponthoud aan méeten denken. Nee, reeds de eerste gedachte eraan zou ons van
binnen verbranden en doen verteren. Het “bestaat” alleen maar, dit gevaar, of wij eraan denken dan of wij er
niet aan denken. Mens-zijn betekent: aan dit gevaar vervallen te zijn. Hoe weten wij dan dit? Wij hoorden: de
goede Herder stelt zijn leven voor de schapen. Hij laat zijn leven waarlijk niet voor niets, het Gevaar waarover
wij spraken, is ingetreden, wérd werkelijkheid. En hij, hij onderging dit gebeuren, en deze werkelijkheid kostte
hem het leven. Wij horen hem roepen: ‘Mijn God, mijn God, waarom hebt Gij mij verlaten?’ — Dat was ons aller
uiterste, dodelijke levensgevaar, wat daar doorgebroken is in de mensenwerkelijkheid en wat hij daar
onderging. En van daaruit weten wij dat dit gevaar bestaat, dat ons mens-zijn daaraan vervallen is, ook al
kennen wij het niet en al is het waar dat wij aan dit gevaar niet eens ernstig vermogen te denken. Hij, hij heeft
zich voor ons in dit gevaar begeven en hij, hij is daarin omgekomen. En van daaruit, zo van achteren gezien,
weten wij nu iets van dit gevaar — nu het eigenlijk voorbij is. Vanuit de redding weten wij het gevaar. Niet
omgekeerd!” *Preek van 15 april 1934, gehouden in Parijs, in ThEh opgenomen samen met een ander
preekgedeelte en een ‘Wort zur Lage’, door M vertaald opgenomen in het Haarlemsch Predikbeurtenblad van
19 juni 1934. Digitaal te vinden in het bestand ‘31 meditaties’ op de website van de Miskotte Stichting. M
citeert hier dus letterlijk zijn eigen vertaling.

57



en gedragen heeft. Wordt het ons echter openbaar —in het antwoord dat God op deze
feitelijke toestand gegeven heeft (voér wij die toestand kenden), in het Kruis van Jezus
Christus, in de diepte van de barmhartigheid die ons in Hem bewezen is — komen wij alzo in
het gericht van de genade, die alleen de macht heeft de wet (volgens Gal. 3: 24) tot onze
pedagoog aan te stellen, dan zullen wij deze pedagogie van de door de genade gegeven en
geopenbaarde wet, dat is: de weg in de vertwijfeling en uit de vertwijfeling naar het
getroost-worden, de weg in de kennis van onze schuld en onze straf en, met deze kennis
beladen en gezegend, naar de Vrede van God, de weg uit de macht van de duivel naar het
buigen onder de macht van God, juist in het geheel niet als onze zelfopvoeding, niet als dnze
weg, maar als Gods weg erkennen en prijzen, en dus in geen geval van het eigenmachtig
zich-verdiepen in onze eigen boosheid en levensverlegenheid de kennis van Jezus Christus
verwachten, maar omgekeerd altijd vanuit de kennis van Jezus Christus als van de “overste
Leidsman?'2 en Voleinder des geloofs” (Heb. 12: 2) de kennis van de wet en daarmee de
heilzame kennis van onze zonde, schuld en straf tegemoetzien. De zonde brandt ons,
wanneer zij in het licht van de vergeving komt, védrdien niet. Maar dan ook zo dat zij ons
zichtbaar wordt als onze vijandschap tegen God en dus zo dat wij van hieruit denkend nu
eerst recht vragen moeten hoe hetgeen het tweede artikel zegt mogelijk is. Wil het ons
reeds onmogelijk toeschijnen dat de Schepper schepsel wordt, hoeveel te meer dat de
Heilige, wiens brandende toorn wij opgeroepen hebben, mens wordt, om zich ondanks al
met ons in te laten! Heeft Hij dit nu werkelijk gedaan en is dit de centrale inhoud van het
christelijke geloof, dan kunnen wij dat niet van élders verklaren en funderen en zeker in de
laatste plaats vanuit een analyse van onze nood en vertwijfeling — dan kunnen wij dat alleen
als het voldongen Gebeuren?'3 van een al ons begrip overklimmende (immers juist het
onmogelijke mogelijk makende) genade-openbaring verstaan, een Gebeuren waar ons
kennen niet heenreiken kan, dat veeleer van al ons kennen de blijvende vééronderstelling is,
zodat men zou kunnen zeggen: ons kennen gaat er niet naartoe, het komt er, voor zover het
waarlijk een kennen is, juist altijd vandddn.?'*

212 | yther-vertaling heeft voor Leidsman: “Anfanger”.

213 “Erejgnis”: niet zonder meer “gebeuren”, maar dat gebeuren dat als onmiddellijke resultante van een daad
zich aan ons opdringt, dus met de begeleidende verschijnselen van het onverwachte, het wonderbare, het
onweersprekelijke, het afdoende en onherroepelijke, enz.

214 “7y der unser Erkennen nicht hingelangen, von dem es immer nur herkommen kann”, vgl. de hele passage
KD |, 466v. “Jezus Christus is in Zijn openbaring: niet een vreemde, voor wie wij verklarend, keurend, kiezend
naar ons eigen denken en wegen zouden kunnen treden, ook niet een half-vreemde, die wij naar een
Godskennis die wij uit anderen hoofde ontvangen hebben, zouden te beoordelen hebben. Nee, ‘Hij kwam in
Zijn eigendom’ (Joh. 1: 11), in de wereld, tot ons die Hijzelf geschapen, die van huis uit de Zijnen zijn. Het woord
dat wij in de openbaring horen is geen ander als dat waardoor wij die het horen mogen in het aanzijn geroepen
zijn, zonder welk Woord wij noch zondaren, noch rechtvaardigen zouden zijn, omdat wij liberhaupt niet zouden
bestaan.” — “Ons komen of niet-komen zelf is slechts daarom mogelijk, omdat dit Woord werkelijk is. Dezelfde
Jezus Christus door wie God zich met ons, die Zijn vijanden zijn, verbindt, diezelfde heeft zich reeds tevoren aan
ons gebonden, als aan wezens die Hem behoren, omdat Hij alleen ons geroepen heeft uit het Niet en omdat Hij
alleen ons draagt boven het Niet.” — “Zondaar zijn betekent: op een plaats (in een toestand) getreden zijn waar
onze existentie volstrekt onbegrijpelijk wordt, omdat zij daar eigenlijk alleen maar een neerstorten in de
afgrond van het Niet zou kunnen zijn, waar onze existentie alleen nog als ‘Ereignis’, als gebeuren, als daad van
een onbegrijpelijke goedheid kan worden verstaan — of juist (vanwege deze onbegrijpelijkheid) niet verstaan.”
— “Wij hebben geen mogelijkheid ons tegenover Jezus Christus te beroepen op of ons terug te trekken op iets
eigens, waar wij om zo te zeggen bij onszelf thuis zouden zijn, waar Hij ons nog niets of niets meer zou
aangaan, op een neutraal mens-zijn waar het voorlopig aan ons zou overgelaten worden of wij ons onder Zijn

58



4

Zo en in deze toonaard, dus uitgaande van een Gebeuren dat niet van elders, maar alleen uit
zichzelf als gegeven feit kan worden verstaan, zet de geloofsbelijdenis het tweede artikel in.
Zo en in dezelfde zin wordt in het Oude Testament de belofte, in het Nieuwe Testament haar
vervulling in Jezus Christus betuigd. Men stort zich ook reeds op het gebied van de louter
historische exegese van het éne zelfbedrog in het andere en schakelt de éne aporie?’® aan de
andere, wanneer men het getuigenis van de profeten en apostelen als menselijke uitlegging
van een menselijk gebeuren onder de belichting van menselijke denkbeelden verstaan en
verklaren wil. Zijzelf hebben gemeend dat zij, al was het dan in de taal van menselijke
denkbeelden en met het oog op een menselijk gebeuren, spraken van een onder ons
mensen zich voltrekkend goddelijk Begin, dat volgens hen als zodanig, als goddelijk van aard,
en niet als menselijk gebeuren en menselijke idee te verstaan is. Dit goddelijke Begin noemt
het Oude Testament het openbaar-worden van de Naam?®® van de Heer. Het Nieuwe
Testament noemt dit Begin: Jezus Christus. Jazeker, hier is reden verbaasd en verstomd te
staan. Hier heeft de verborgene, de eeuwige en onbegrijpelijke God gestaltenis
aangenomen. Hier is de Almachtige machtig in een zeer bepaald, uitzonderlijk aards
gebeuren. Hier is de Schepper zelf schepsel en dus voorwerpelijke?!” werkelijkheid
geworden. Hier is de éne God in Zijn Zoon, in de openbaring van Zijn Naam en Woord, ons zo
verschenen: als in Zichzelf onderscheiden, zodat wij Hém horen waar wij Zijn Woord horen,
zodat wij tot Hém kunnen zeggen: “Gij”, als tot een van ons.?!® Het is reeds openbaring in
deze strenge, harde, letterlijke zin wat de Schrift en de belijdenis bedoelen wanneer zij
eenvoudig van het factum Jezus Christus getuigen. Maar de zin van deze openbaring wordt
nog strenger en harder wanneer wij nu verder hiermee rekenen dat in deze feitelijkheid

Gericht en Genade willen stellen... iets eigens waar wij ons op ons gemak met Hem zouden kunnen
‘auseinandersetzen’. Wij hebben immers geen kennis van ons mens-zijn, wat het is, dan juist alleen door
datzelfde Woord, dat ons als Gericht en Genade aanspreekt. Daarmee zegt Hij ons, dat Hij zelf de grond van
ons mens-zijn is... Het Woord gaat ons aan, omdat het ons altijd reeds aangaat, védr het ons aangaat. Het is de
hand die ons reeds draagt als ze ons grijpt. Het omgeeft ons van alle zijden. (Ps. 139)”. *Waarschijnlijk een
eigen vertaling van M.

215 “Aporie” = onverklaarde rest, die op zo markante wijze zich voordoet dat zij de gevolgde denkweg
retrospectief in kwestie stelt. Men zie voor de aanwending van het woord bijv. Nicolai Hartmanns [Grundziige
einer] Metaphysik der Erkenntnis. [Berlin: Vereinigung wissenschaftlicher Verleger 1921], 219vv.

216 Qver de bijbelse uitdrukking: “Naam” zie men KD |, 334vv., 368, en Wilhelm Vischer, Das Christuszeugnis des
Alten Testaments. [Minchen: Kaiser] 1934, 104, 208vv. [855]

217 “Gegenstiandliche”, God, die in zichzelf eeuwig Subject is en blijft, wordt nochtans object van de mens, komt
in zijn gezichtsveld, staat met hem op de basis van dezelfde werkelijkheid, wordt één van ons, wordt ons tot
een ‘Du’.

218 yg|. Barth, Prolegomena, 217vv. [GA 11/1982, 293]: “Dasz Gott seine gottliche unnahbare Ich-heit wie mit
einem Schleier von menschlichen nahbarer Ich-heit bedeckte, so dasz wir ihn begreifen kénnten als Einen, als
Jemand, wie wir eben —und andere Méglichkeiten zu begreifen haben wir nicht — unseres gleichen begreifen”
(218), vgl. Calvijn, Institutio Il 13, 2 [GA, a.w., 293n7]; 14, 5. Het woord van La Bruyere: “tout notre mal vient de
ne pouvoir étre seul” heeft een zeer diepe zin. [Jean de la Bruyére, Les Caracteres. Paris: Flammarion 1880,
244] Het onderstreept wat Barth zegt [GA, a.w., 294-295]: “Bei allen anderen Objekten (behalve de mens) ist es
nicht vollig, nicht unzweideutig ausgeschlossen, dasz Ich ihr Subjekt bin... Waren wir nur von Luft und Wasser,
Tieren und Pflanzen umgeben, wir kbnnten wahnen — und je groszer die Fiille der Gesichte... um so nadher lage
es zu wahnen, dasz wir es im ganzen Kosmos nur mit einer Spiegelung unseres Ich zu tun haben”.

59



zelf?1? de afgrond waarvan wij spraken daadwerkelijk overbrugd is, dat deze Jezus Christus
God-voor-ons is, voor ons Zijn menswording, voor ons Zijn bestaan als waarachtig God en
waarachtig mens, voor éns alles wat in de volgende artikelen van Hem gezegd wordt, van
Zijn geboorte uit de maagd Maria af tot aan Zijn wederkomst ten gerichte. Inderdaad, het
gaat om dit gans onmogelijke dat de Heilige, wiens toorn wij hebben gaande gemaakt, mens
werd om Zich over ons te bekommeren, om Zelf en in onze plaats deze toorn te dragen, om
zodoende Zijn eigen brandende toorn in onze plaats te doorlijden en Zichzelf, onze plaats
bekledend, genoeg te doen,??° om zo onze God te zijn, dat is: om voor ons
onbegrijpelijkerwijs en in strijd met alle recht goed te zijn. Hij zelf, God, op een onmiddellijke
en persoonlijke wijze onze profeet, onze priester, onze koning! Nogmaals: geen
geschiedkundige feiten noch menselijke denkbeelden en al evenmin hun inzicht in de
diepten van menselijke boosheid, verlegenheid en wanhoop hebben de profeten en
apostelen, als wij henzelf geloven willen, tot getuigen van Jezus Christus gemaakt, maar
enkel en alleen dit compacte, op geen wijze en in geen enkel opzicht van elders te verklaren,
dit onverwachte, in zijn goddelijkheid slechts te erkennen (of te verwerpen)??! Gebeuren van
de openbaring en verzoening. Daarin en daarin alleen lag voor hen ook de kennis aangaande
de afgrond van het leven, de kloof tussen Gods goede schepping en onze werkelijkheid
besloten, als een kennis die indirect is van aard en daarom achteraankomt.??? De vraag
aangaande het geloof in Jezus Christus kan dientengevolge naar de bedoeling van de
profeten en apostelen niet de vraag zijn naar het waarom van dit gebeuren, maar alleen de
vraag naar onze beslissing ten overstaan van zijn feitelijkheid.

5

De geloofsbeslissing ten aanzien van dit Gebeuren verkrijgt haar volle karakter van
geldodfsbeslissing door hetgeen het symbool uitdrukt met de toevoeging: Gods eniggeboren
Zoon. Immers geloof in de zin van het symbool kan nooit iets anders dan geloof in Géd
zijn.??% De benaming van Jezus Christus: de “enige Zoon” zegt dus juist dit: dat Hij niet iets
anders dan God is, maar zelf God, Gods Zoon, maar als “énige”, geen ander dan de ene,
enige God zelf. Men weet dat deze leer, wat haar nauwkeurige begripsbepaling betreft, een
resultaat is van de arbeid die aan de kerk van de eerste eeuwen in de geestelijke strijd met
de heidense??* opvattingen van de christelijke belijdenis was opgelegd. Eerst van de vierde

219 Het “forensische’ van de reformatorische rechtvaardigingsleer wordt hier, zo men wil, “op de spits
gedreven”. De openbaring is niet de inzet, de grondslag, de mogelijkheid van deze overbrugging, maar de
feitelijkheid, de volbrachtheid, de voldongenheid, vandaaruit zal men allicht ook beter verstaan waarom Barth
steeds zegt dat de openbaring zelf en als zodanig verzoening is.

220 Geen ‘patripassianisme’ (leer dat de Vader zelf geleden heeft), maar wel een tot gelding brengen van die
momenten van de orthodoxe triniteitsleer en christologie die aan de strekking van deze heresie recht doet
wedervaren. Hetzelfde geldt van het ‘monotheletisme’ (leer dat de ‘twee naturen’ van Christus nochtans
verenigd zijn door één wil) dat men hier kan speuren. Zie Voordracht IX passim.

221 *Toevoeging van M.

222 Noordmans’ opvatting aangaande de “schepping” als “kritisch begrip” wordt hier betrekkelijk erkend, doch
inderdaad slechts betrekkelijk, want hoewel achteraan komend heeft deze kennis een eigen drang en recht tot
ontvouwing, vgl. in deze voordrachten 123vv.

223 Djt wordt door de toevoeging “Dominus noster” volgens Barths opvatting nog onderstreept en tot ethische
gelding gebracht. Zie volgende Voordracht.

224 Het heidendom is bij uitnemendheid religieus. Wie daarmee niet rekent zal zich verbazen als men de
afwijkingen van de gnostiek, van Origenes, van Arius enz. als resten van ‘heidendom’ hoort kwalificeren.

60



eeuw af stonden de formules vast die deze leer, deze geloofskennis moesten beschermen
tegen allerlei religieuze opvattingen, die welhaast gelijkluidend schenen en toch in geheel
andere richting wezen. Want ook de bijbelse uitdrukking “Gods eniggeboren Zoon” kon
verstaan worden en is inderdaad verstaan in de zin van de heidens-religieuze voorstelling,
namelijk alsof het geloof in Jezus Christus zich richtte op een God ondergeordend
tussenwezen, een god of een heros.??> De bedoelde beschermende formules luiden volgens
het zogenaamde Niceens-Constantinopolitaanse symbool: dat de Zoon door de Vader
gegenereerd is voor alle tijden, gegenereerd, niet geschapen, dat hij dus — Licht uit Licht en
waarachtig God uit waarachtig God — één van wezen is met de Vader, en dat “door”??® Hem,
de Zoon, alles geschapen werd. Het dogma bevestigde daarmee toch slechts de
vanzelfsprekende vooronderstelling van het bijbelse getuigenis: dit Gebeuren is een Begin,
dat in de menselijke geschiedenis noch in het menselijke denken, of ook, om met het eerste
artikel te spreken, op aarde noch in de hemel, maar in God zelf plaatsgrijpt. Hij openbaart
zichzelf niet door een ander. Hij openbaart Zich, dat is: Hij openbaart zichzelf... door
zichzelf.2?” En Hij die ons in en met deze openbaring met zichzelf verzoent, de Heilige, die
hier onder zondaren komt wonen om de Heiland van de zondaren te zijn, is wederom
niemand minder, niemand anders dan de eeuwige God zelf. Zo diep is de afgrond —nu komt
het aan de dag hoe diep hij is — die ons van Hem scheidt, dat minder dan de Godheid zelf
niet voldoende zou zijn om die te overbruggen. God zelf evenwel doet het, ja Hij doet het en
in dit doen toont Hij dat Hij het doen kan omdat Hij de drie-enige God is,??® de Vader van de
Zoon, de Zoon van de Vader, beide niet eerst in Zijn openbaring, niet eerst doordat Hij ons
met Zichzelf verzoent. Daarom is Hij déze God in de waarheid en kracht van Zijn openbaring-
en-verzoening, omdat Hij van eeuwigheid in zichzéIf geen ander is dan juist Déze.

6

Men moet zich wel wachten deze in het dogma slechts nader ontvouwde vooronderstelling
van het bijbelse getuigenis als een overbodige en aan het christelijke geloof vreemde
metafysiek terug te wijzen of althans als onbelangrijk terzijde te schuiven. De theologie van
het moderne protestantisme heeft dat altijd weer gedaan.??® Dit moderne protestantisme
heeft zich dan ook zelf gestraft, doordat zij op zeer onderscheiden maar altijd even fatale

225 “Theos” of “heros”, dat scheelt naar hellenistisch levensgevoel niet zoveel. Het gevaar van zulke
omduidingen lag bijv. in de term “agapétos” (“geliefde”) in: “deze is mijn geliefde Zoon”: daarin kan men een
adoptie van Christus lezen op grond van Gods Welgevallen. Barth wil het agapétos verstaan vanuit monogenes
(eengeboren), zodat de inhoud van deze zin van het credo niet een synthetisch, maar een analytisch oordeel
zou zijn. KD |, 447. *Hier had ook verwezen kunnen worden naar de aanhef van het verhaal van de binding van
Izak, Gen. 22: 2.

226 Door = Grieks dia, bijv. Kol. 1: 16. Het Nicenum voegt dan ook toe: (de Zoon) “door Wie alles geschapen
werd”. Door het “dia” onderscheidt het de Zoon van de Vader, door het “ta panta” (alles) voegt het beide
Personen weer tezamen. Vgl. KD |, 470. Men neme hierbij echter in aanmerking de leer van de ‘Perichorese’,
door Barth, KD I, 390v., zonder voorbehoud overgenomen en verdedigd.

227 \gl. hierbij: “Die grosze Verwechslung”, het tweede deel van §18 van de Prolegomena.

228 \/g|. hierbij: “Die Wurzel der Trinitétslehre”, het tweede deel van §8 van de Kirchliche Dogmatik.

222 Djt kan men van de vader van de modern-protestantse theologie (Schleiermacher) eigenlijk zo niet zeggen.
Wel echter van Ritschl, ook van Herrmann, zeer sterk van Troeltsch (Glaubenslehre. [Miinchen: Duncker] 1925,
122vv. [4892]) en Martin Rade (Glaubenslehre. Gotha[: Klotz] 1924-1926, 61vv.). Maar ook iemand als Karl
Heim is op dit punt halfslachtig, vooral in Das Wesen des evangelischen Christentums (Leipzig[: Quelle] 1925).
[4853]

61



wijze is teruggevallen precies in die heidens-religieuze voorstellingen waartegen zich de
kerkvaders van de eerste eeuwen met recht en goed gevolg teweergesteld hebben.?3° Men

230 De nemesis [hier: onheilsspreuk] is hier wel zeer treffend: dit is alleen te verklaren vanuit de beperktheid en
bepaaldheid van de religieuze mogelijkheden enerzijds, uit hun krachtige aandrift, die wortelt in de diepten van
de menselijke natuur en mitsdien uit hun onuitroeibaarheid anderzijds. Wie zich gebonden voelt aan het
Woord van God en zich toch hieruit niet heeft kunnen bevrijden, zal liever spreken van een “tweede”
ondergeschikte openbaring dan dat hij op de heerschappij van het Woord rechtstreeks zou afdingen. Maar
feitelijk trekt dit “tweede” dan magnetisch de warmte en kracht van de vroomheid tot zich. Hierover heeft
Barth zich midden vanuit de werkelijke strijd uitgesproken in ‘Reformation als Entscheidung’, Heft 3 [1933] van
de serie Theologische Existenz heute, 18vv. [GA 111/2013, (516-552) 541-547] [Wildi nr. 262] “Nicht darin wird ja
die Entfremdung der evangelischen Kirche von der Reformation in solchen Zeiten bestehen, dasz die
christlichen Wahrheiten, die die Reformation wieder auf den Leuchter gehoben hat, etwa gar nicht mehr
verkiindigt oder gar geleugnet werden. Nein, gerade in solchen Zeiten wird man vielmehr die Beteuerung, und
zwar die ehrliche Beteuerung auf allen Gassen horen: dasz das Bekenntnis unangetastet bleiben, dasz nach wie
vor das Evangelium in der Kirche gelten und gehort werden solle [GA, a.w., 541n71 biedt hier een citaat uit
Hitlers Mein Kampf waarop de ‘jungreformatorische Bewegung’ zich beriep]. Gerade in solchen Zeiten — es ist
mehr als einmal so geschehen — wird hinsichtlich der lberkommenen Glaubenssatze geradezu ein
konservativer um nicht zu sagen reaktionarer Zug durch die Kirche gehen. Ein allzu offener Liberalismus hiite
sich in solchen Zeiten, dasz er nicht das Opfer eines der Totschlagsversuche werde, die gerade in solcher Zeit an
der Mode zu sein pflegen. Vielleicht dasz es dann nach krampfhaften Bemihungen in diesem Sinn friiher oder
spater ungewollt doch zu seltsamen Durchlocherungen und Veranderungen der liberkommenen Glaubenssatze
kommt. Aber wesentlich und urspriinglich handelt es sich nie darum, wenn die evangelische Kirche der
Reformation wieder einmal untreu wird. Sondern wesentlich und urspriinglich handelt es sich dann immer
darum, dasz man in guter Treue von Haus aus von ganz anderswoher denkt und redet als die Reformation,
namlich nicht mehr von der gefallenen Entscheidung, sondern nun eben doch von der Betrachtung und
Vergleichung, von der hoheren Einheit zweier Moglichkeiten her, von denen der christliche Glaube nur noch die
eine —vielleicht eine stark und ehrlich betonte, aber doch nur noch die eine ist. Man hat ihn nicht
preisgegeben, aber man hat ihm gegeniiber seine Freiheit wieder gewonnen. Seine Freiheit! Also doch
Liberalismus? Ja, im Grunde, in dem Punkt, auf den alles ankommt, gerade doch Liberalismus, so heftig man ihn
verabscheuen méchte. Das ist aber der Liberalismus in der Kirche: man wéahlt den Glauben, aus Griinden, mit
Ernst und Uberzeugung, aber man wihlt ihn als eine seiner eigenen Méglichkeiten. Man bekennt sich zu ihm,
aber man will doch die vielen anderen Moglichkeiten neben dem Glauben auch nicht ibersehen, die man ja in
derselben Freiheit auch wahlen kénnte. Man hat grundsatzlich doch noch oder doch wieder Zeit fiir sie. Man
will gewisz Gott und nur Gott dienen, aber man will das nun doch wieder von jener héheren Warte aus tun, von
der aus gesehen auch der Dienst Mammons eine ernste Moéglichkeit ist. Es triumphiert, auch und gerade indem
man nun doch Gott dienen will, die eigene Freiheit, in der man grundsatzlich in der Mitte steht. Diese Mitte
wird behauptet. Man hat Zeit zum Vergleichen, zum Erwagen, kurz, Zeit fiir sich selber. Und in diesem
grundsatzlichen Zeit-haben fir sich selber und seine eigenen Moglichkeiten will man nun auch den christlichen
Glauben verstehen und bekennen, erklaren und verkiindigen. Das heiszt aber: man versteht und bekennt, man
erklart und verkiindigt ihn nun in Beziehung zu demjenigen Verstandnis seiner selbst und seiner eigenen
Moglichkeiten, fir das man gerade Zeit hat, m.a.W. das gerade zeitgemadsz ist. Man musz ihn verstehen in
Beziehung zur Moral, so sagte man einst, dann: in Beziehung zur Vernunft, dann: in Beziehung zur Humanitat,
dann: in Beziehung zur Kultur und heute bekanntlich: in Beziehung zu Volkstum und Staat. Man hat als Kind
dieser oder jener Zeit, als Genosse ihrer Geschichte, ihres Geistes, ihrer besonderen Meinungen und
Uberzeugungen diese oder jene Bestimmung des Menschen bejaht und ergriffen als die derzeit allein richtige
und der Glaube — nun, der Glaube musz nun unter allen Umstédnden in Beziehung stehen zu dem so
bestimmten Menschen. Sonst wiirde er ja wohl — und das gehe doch nicht, so meint man jetzt seufzen zu
missen — ‘im luftleeren Raum’ sich befinden. [GA, a.w., 543n63 citeert hier Franz Tugel en Wilhelm Stapel]
Dasz er in jener Beziehung stehen musz, d.h. dasz er unter allen Umstanden ein moralischer oder ein
verniinftiger oder ein humanitarer oder also heute ein volksmasziger Glaube sein musz, das ist in aller Stille
merkwirdig gewisz und wichtig geworden. Musz man nicht sagen: ebenso gewisz und wichtig wie das Andere,
dasz er Glaube sein musz? Ja, musz man nicht vielleicht sagen: noch viel gewisser und wichtiger als dieses
Andere? Offen herausgefragt: Was ist in solchen Zeiten sicherer und notwendiger, die Beziehung des Glaubens
zur Moral, zur Vernunft, zur Humanitat, zur Kultur, zu Volkstum und Staat, kurz, zum Menschen in irgend einer
der Bestimmungen, die er sich selbst gibt — oder der Glaube selber? Das ist jedenfalls sicher, dasz alles

62



Interesse, aller Eifer, alle Leidenschaft in solchen Zeiten diesen Beziehungen des Glaubens gilt, nicht dem
Glauben selbst, nicht seinem Bekenntnis. Der Glaube und das Bekenntnis pflegen dann wohl als
selbstverstandlich vorausgesetzt zu werden! Es braucht dann nicht einmal so zu sein, dasz der Glaube in dieser
Gegenliberstellung gleich den Kiirzeren zieht. Es braucht nur so zu sein, dasz die beiden Notwendigkeiten wie
die Balken einer leeren Waage sich im Gleichgewicht gegeniiberstehen; der Mensch in seiner Freiheit aber sich
selbst als das Ziinglein an der Waage verstehen darf. Auch und gerade dann ist der Glaube selbst ein anderer
geworden. Er ist nun diskutabel geworden wie die anderen Méglichkeiten, fir die sich der Mensch entscheiden
kann, diskutabel deshalb, weil ja nun die Beziehung zu diesen anderen Moglichkeiten, in die man ihn setzen will
und damit diese anderen Moglichkeiten selbst seine eigenen Bedingungen werden. Frei ist er nun nicht mehr.
Er kann nun nur noch sein, was er vermége der Freiheit des Menschen und was er in jener Beziehung sein kann.
Mag er noch immer ein héchst orthodoxer Glaube sein — es hat schon im 18. Jahrhundert eine prachtvolle
Orthodoxie gegeben, die sich in dieser Lage befand [Barth zou in 1936 zijn inaugurele rede in Bazel houden
over Samuel Werenfels, de plaatselijke vertegenwoordiger van deze zogeheten ‘Verniinftige Orthodoxie‘] —so
ist er doch eingesehen von seinem Gegenlber her, gemessen an ihm, verpflichtet, Antwort zu geben auf die
Fragen, die ihm von dorther gestellt, Genlige zu tun den Anliegen, die ihm von dorther entgegengebracht
werden. Tut er das nicht, erweist er sich nicht als moralisch, als verniinftig, als vélkischer Art und Aufgabe
entsprechend, dann droht ihm schon heimlich die Kiindigung. Er ist nun ein vielleicht sorgfaltig und eifrig
gepflegter aber eben doch ein domestizierter, ein gefangener und in fremden Dienst gestellter Glaube
geworden! Und das umso mehr, wenn der Mensch in seiner Freiheit sich herausnimmt, jene dem Glauben
gegenibergestellten menschlichen Moglichkeiten ihrerseits mit religiosem Glanz zu umgeben, sie auf eine
gottliche Uroffenbarung zuriickzufiihren, sie mit der Ordnung der Schépfung zu identifizieren oder noch hoher
hinauf: mit dem Gesetz Gottes oder schlieszlich ganz direkt mit dem heiligen Geist, der ja bekanntlich in uns
allen lebe. [GA, a.w., 545n78 biedt een citaat van E. Hirsch, die het streven van de Deutsche Christen
rechtstreeks op de Heilige Geest terugvoert]. Ist der Mensch wirklich in der Lage, seine eigene Bestimmung, so
wie er sie zu verstehen meint, als Wort Gottes aufzufassen, wie sollte dann das Wort Gottes, das er im Glauben
zu vernehmen meint, auf die Lange zu ihm dringen als Gottes Wort, wie sollte es ihm dann auf die Lange etwas
anderes sein kdnnen als wiederum ein Wort, das er zu sich selber sagt, das er darum gestaltet entsprechend
dem, was er sich selber zu sagen hat oder zu sagen wiinscht. Er ist ein anderer geworden, dieser Glaube, der
sich von der Vernunft, von der Kultur, von Volk und Staat her hat Schach bieten lassen, der sich nur noch in
diesem Gegenliber vernehmen lassen kann. Er wird sich — von jenem anderen Ursprung her verstanden und
bekannt, erklart und verkindigt — auch beim besten Willen darstellen und erweisen als derjenige Glaube, in
welchem der Mensch Gott und den Mammon dienen kann und dann auch tatsachlich dienen musz. Die der
Reformation entgegengesetete Richtung ist, wo man sie einmal eingeschlagen hat, friher oder spater noch
immer darin sichtbar geworden, dasz man der Reformation im Glauben und im Leben tatsachlich ganz fremd
werden muszte. ‘Fallt der Mantel, so musz der Herzog nach!’ [uit: Schillers Verschwérung des Fiesco (1783),
hier bedoeld als: alleen de schijn bestaat dan nog.] Hat man jene Richtung einmal verloren, dann wird man auf
die Lédnge auch vergeblich orthodox sein wollen. Wie sollte man dann, um nur die vier erwahnten Punkte
nochmals zu nennen, in Sachen der Autoritat der heiligen Schrift, in Sachen der Erbslinde, in Sachen der
Rechtfertigung, in Sachen der Pradestination noch so lehren kénnen, wie es die Reformatoren getan haben?
Wird man ihre Lehre, die so von ganz anderswoher kam, dann tGiberhaupt noch verstehen kénnen? Wird sie
einem nicht notwendig, zuerst heimlich und dann offen, absurd erscheinen missen? Wird man sie nicht auf der
ganzen Linie umbiegen und abschwachen missen — bis sie ungefahr wieder so lautet, wie sie im Katholizismus,
von dem die Reformation ausgegangen war, gelautet hatte und bis heute lautet? Ist die Trennung vom
Papsttum dann noch rechtmaszig und notwendig? Wir kdnnen nur sagen: Ja, so haben sich die Dinge noch
immer abgewickelt, wo man die reformatorische Richtung, die der Freiheit Gottes genug tun wollte, verloren
hatte zugunsten der anderen Richtung, die der Freiheit Gottes und der Freiheit des Menschen miteinander
genug tun will, um im Ergebnis allein der Freiheit des Menschen genug zu tun. Es entsteht dann wirklich etwas
ganz, ganz Anderes: ein anderer Glaube, ein anderer Christus, eine andere Predigt, ein anderer Geist, eine
andere Kirche. Mag man dann streiten dartiber, ob man diese andere Kirche lieber als Humanitatskirche oder
lieber als Volks- oder Staatskirche ausziehen will, ob sich ihre Predigt besser am Einzelnen oder besser an der
Gemeinschaft orientiert. Unnitzer Streit! Die Kirche der Reformation wird sie, die nicht aus der Entscheidung
fr den christlichen Glauben, nicht aus dem Worte Gottes geboren ist, so oder so nicht mehr sein, sondern so
oder so eine Kirche der heimlich oder auch offen triumphierenden natirlichen Theologie, des Optimismus, der
Werkgerechtigkeit, des menschlichen Ubermuts, der nie grészer ist als wenn er auch noch religiés wird — eine
Parallele zum Papsttum trotz alles antirdmischen Geschreis, das man in ihren Hallen da und dort noch immer
vernehmen wird.”

63



kan met alle zekerheid beweren en met mathematische nauwkeurigheid bewijzen dat de
grote theologisch-kerkelijke catastrofe, die zich voor onze ogen in de Duitse evangelische
kerk voltrekt, onmogelijk zou geweest zijn als de drie woorden: “filium ejus unicum” in de
zuivere opvatting van de Niceense triniteitsleer voor de Duitse kerk niet reeds meer dan
tweehonderd jaar in een baaierd van quasi-onschuldige omduidingen, die er intussen de
spits [van] afbraken, waren verloren gegaan. Men moest zich door deze catastrofe in de
evangelische kerken en vooral ook in de theologische faculteiten van de andere landen, waar
men ten aanzien van het trinitarische dogma waarlijk niet op betere wegen gaat,?3!
waarachtig eindelijk laten waarschuwen. De minste afwijking opent opnieuw de weg voor de
zeer-verheven of ook zeer-wrede demonie van de heidense religiositeit.?3?

Het christelijke geloof staat en valt nu eenmaal hiermee dat God en alleen God, niets dan
God en niets naast God, zijn object is. Verwerpt men de bijbelse leer dat Jezus Christus Gods
Zoon en wel Gods enige Zoon is en dat dus alle Godsopenbaring en alle verzoening tussen
God en mens in Hem is besloten en samengevat — en spreekt men dan toch verder over
“geloof” in Jezus Christus, dan gelooft men in een tussenwezen, dan juist komt men dus in
de metafysica terecht en dan is men heimelijk reeds van het christelijke geloof afgevallen en
teruggezonken in een polytheisme dat in de oprichting van een bijzonder geloof aan God-de-
Vader en aan de Schepper en in de pretentie van bijzondere openbaringen van de Geest
verder vruchten voortbrengen zal zaad-zaaiende naar zijn aard [Gen. 1: 12].233 De
verkondiging van dit polytheisme kan stellig in menige van haar gestalten een stuk wijsheid
en een sympathieke geestesbeweging zijn, kan ook wel lange tijd en bij brede scharen goede
weerklank vinden. Werkelijke troost en werkelijke levensleiding, het Evangelie van Géd en

231 7eer veel ook te onzent heet sinds jaar en dag onweersproken “orthodox”, wat toch op dit centrale punt
afwijkt. Met al ons Nederlandse geharrewar zijn we toch met de term “orthodox” niet zuinig. Wie wordt er al
niet geacht “rechts” te staan? Te zeggen dat Jezus “de openbaring” van God is of “de gezondene des Vaders” is
een zeker summum of minimum van rechtzinnigheid, maar dan toch minstens een minimum dat 18-karaats
geacht wordt. Wat hier alles te vragen overblijft — och, men is reeds moe véér men er goed en wel mee
begonnen is. Vele theologische! studenten met name leven nog altijd in een ressentiment tegen het dogma en
de dogmatische bezinning. Het is hier niet de plaats uit te weiden over de mogelijke of waarschijnlijke gevolgen
die ons beangstigen. Het zal de kerk in haar geheel en de gemeenten, haar vrijheid, haar arbeid duur te staan
komen, dat is zeker. Reeds Athanasius (Contra Arianos Il c. 16, c. 52) heeft de Arianen polytheisme verweten.
Hij speurde daar het heidense idealisme. Terecht noemde Danaeus het afgoderij (idololatria) Christus naar zijn
mensheid te aanbidden. Met ongeveer dezelfde woorden wijzen Voetius en Hoornbeek deze dwaling af. Men
ziet, het ligt in de gereformeerde lijn liever vlak langs de Scylla van het nestorianisme te varen dan ook maar in
de buurt van de Charybdis van het monofysitisme (vgl. Gomarus, De scientia Christi, Opera Theologica Omnia, |,
196, 201, Brakel, Redelijke Godsdienst XVIII, 19, d'Outrein, Over de Heid. Cat., 732, Voetius, Disputationes
selectae ll, 325). Barth, Prolegomena, 135 [GA 11/1982, 175-177]: “De ‘menselijke natuur’ van Christus is
volgens het goede, en vooral door de gereformeerde theologie consequent vastgehouden inzicht van de
vaderen, een schepsel van de drievuldige God, geschapen en aangenomen om het vat en voertuig van de zich
openbarende Persoon van God te zijn, maar een schepsel en als zodanig niet de Openbaarder zelf. De
‘historische Jezus’... de ‘schonster Herr Jesu’ van de mystiek en van het piétisme, de mond van de wijsheid en
mensenvriend van de ‘Verlichting’, het inbegrip van een ‘verhoogde’ menselijkheid (volgens Schleiermacher)
enz. —deze Jezus is een lege troonzetel zonder koning, welks verering, al is zij nog zo warm en nog zo oprecht,
schepselvergoding betekent en niets anders.” *Scylla en Charybdis zijn twee gevaarlijke zeemonsters
waartussen Odysseus’ schip veilig moet laveren in Homerus’ Odyssee, boek XII. De uitdrukking is gaan
betekenen: ‘schipperen tussen twee kwaden’. ‘Schonster Herr Jesu’ is een hymne uit de rooms-katholieke
traditie (1677), tekst- en toondichter onbekend, opgenomen in Gotteslob als lied 364.

232 *Deze zin staat niet in Credo.

233 *Deze verwijzing naar Genesis 1 is van M.

64



de Wet van Gdd, zal echter uiteraard in deze verkondiging zwak en al zwakker te horen en te
verkrijgen zijn. De kerk van Jezus Christus als de vergadering van de verloren en geredde
zondaren zal door deze verkondiging al minder gebouwd worden. Hoe zou het ook anders
kunnen dan dat deze verkondiging daar waar de grote beslissingen moeten vallen door deze
dwaling diep in haar binnenste machteloos gemaakt wordt? Een bezonnen dogmatiek zal
juist hier achtgeven en waarschuwen. Zij zal niet nalaten de gehele kerk dringend te vragen
zich toch hierop te bezinnen dat de grond waaruit zij geworden is en waaruit zij alleen leven
kan, de onontkoombaar strenge en harde kennis-en-erkentenis is dat “niemand de Zoon
kent dan de Vader en niemand kent de Vader dan de Zoon en wie het de Zoon zal willen
openbaren” (Matth. 11: 27).

65



[VI] DOMINUM NOSTRUM: ONZE HEER

1

Wij kunnen nu al dadelijk van de waarheid van het in de vorige voordracht gezegde de proef
nemen bij deze woorden: Dominum nostrum. De benaming toch van Jezus Christus als de
Heer is in de christelijke kerk nog nimmer werkelijk in kwestie gesteld. De benaming! want
wie dat zou willen doen, zou tegen vele honderden van nieuwtestamentische plaatsen dwars
moeten ingaan. Maar wat betekent dat: Heer? Er zijn vele heren in de wereld, kleine en
grote, goede en boze. Is Jezus een van de vele heren in de wereld, is Hij in de grond slechts
op zulk een wijze Heer als ook anderen heer kunnen zijn, dan is onmogelijk in te zien volgens
welke beslissende noodwendigheid juist Hij en alleen Hij “onze Heer” zou wezen. Dan moet
men aannemen dat nog ettelijke andere koningen hun heerschappij over ons proclameren
en gaan uitoefenen. Dan is als waarschijnlijk te onderstellen dat wij, terwijl wij Jezus Christus
onze Heer noemen, bewust of onbewust reeds lange tijd en op de meest uiteenlopende
gebieden van ons leven ook nog gans-andere koningen hébben. De belijdenis “Jezus Christus
onze Heer” is dan een misschien goed, oprecht en vroom gemeende, maar in de grond toch
polytheistische belijdenis. Ons geloof aan deze Heer is dan niet méér dan datgene wat een
goed, oprecht en vroom geloof in het algemeen, gegeven de ons bekende wereld, zijn kan.
En dan is ook de verkondiging van deze Heer niet méér dan een ernstig, religieus woord,
gelijk het uit zeer ernstige beweegredenen in deze wereld op velerhande wijze uitgesproken
worden kan en inderdaad op de eerbiedwaardigste wijze uitgesproken wordt.?3

Intussen kan het geen vraag zijn dat de benaming van Jezus Christus als Kurios, als Heer, in
het symbool en in die honderden nieuwtestamentische plaatsen lang voor het concilie van
Nicea anders en wel principieel anders bedoeld is. De nieuwtestamentische getuigen hebben
weliswaar ook geweten en erkend wat immers geen mens loochenen kan, dat er vele heren
in de wereld zijn, kleine maar ook grote, boze maar ook goede. Vooral de apostel Paulus
heeft daarmee gerekend in alle nuchterheid en in grote openhartigheid daarover
gesproken.?®> Wanneer hij dan desniettegenstaande Jezus Christus de éne Heer noemt (1

234 Juist omdat het over de hele linie van het dogma om het gans-andere gaat, is het zonder krampachtigheid,
aanpassing, minutieuze afweging van waarheidselementen mogelijk ook ten aanzien van de religieuze
denkwijzen “ere te geven wie ere toekomt” (Rom. 13: 7). Maar dat betekent niet dat wij bijv. Emanuel Hirsch’
Jesus [Christus), der Herr [Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1929] zouden laten gelden als zuivere leer
aangaande het “Dominus noster”. *Het laatste zinsdeel staat niet in Credo.

235 Bijv. Rom. 8: 38, Ef. 1: 21, 2: 2, 3: 10, 6: 10, 6: 12, Kol. 1: 16, 2: 15. Vgl. [).] De Zwaan, Imperialisme van den
oud-christelijken geest, [Haarlem: Bohn 1919] 328vv., Antieke Cultuur, om en achter het NT, [Haarlem: Bohn
1918] 59v., 91v., 125v. [4887] De “goede” machten zijn in onze tijd de politieke bewegingen met hun
absolutistische heilsbeloften (vgl. C.C. Bry, Verkappte Religionen. Gothal: Klotz 1925], 109vv.). [5669] “Alle
Bewegungen unserer Zeit treiben Mission und erweisen sich hemmungslos als Religion durch ihre Behauptung,
Ich-sucht zu iberwinden und Damonie zu bekdmpfen. Sie alle haben ihre Orthodoxie und ihre charitative
Praxis, treiben hierarchisch Verfolgung, riihmen die Intoleranz der Liebe und wollen durch Gewalt —
systematisch und politisch — wenn nicht ein goldenes Zeitalter der Gewaltlosigkeit herbeifiihren so doch im
strengen Berufseinsatz die Vormacht des Guten begriinden. Das Sterben des Ich zu organisieren und seine
Wiedergeburt kulturell fruchtbar zu machen — das verheiszen und betreiben alle!” H.M. Miiller, Macht und
Glaube. [Munchen: Kaiser] 1932, 241. [7678] Geestig zegt Goethe: “Wir streben nach dem Absoluten / Als nach
dem allerhéchsten Guten / Ich stell’ es einem jeden frei / Doch merkt ich mir vor andern Dingen / Wie
unbedingt, uns zu bedingen / Die absolute Liebe sei.” [epigram ‘Dem Absolutisten’, in: Gedichte (Ausgabe
letzter Hand 1827), 589. *Laatste zinsdeel niet in Credo.

66



Kor. 8: 6), heeft hij niet bedoeld deze Heer enkel aan de top van de piramide, gevormd door
deze vele heren, en dus ten slotte aan hun zijde te stellen, maar hij wil deze Heer
uitdrukkelijk aan de zijde van de Vader stellen. “Heer” zijn in de zin waarin Paulus dat van
Jezus Christus zegt, betekent volgens dezelfde tekst: degene zijn “door welke alles geworden
is”. Het betekent Schepper zijn, gelijk het op een andere wijze de Vader toegeschreven
wordt.?3¢ Tot heerlijkheid van God de Vader (zo lezen wij Fil. 2: 10v.) zal alle knie zich buigen
van degenen die in de hemel en die op de aarde en die onder de aarde zijn en alle tong zal —
ter ere van God de Vader — belijden dat Jezus de Heer is. Dat reikt duidelijk en bewust verder
dan de zin waarin in de gelijktijdige hellenistische godsdienstvormen een cultus-god?¥” ‘Heer’
van de cultus-genoten, of de Romeinse keizer ‘Heer’ heette van het als alomvattende cultus-
gemeenschap gedachte wereldrijk.238 Alle knie, alle tong heet het hier, om zo uitdrukkelijk
ook de hoogste en diepste gebieden van de schepping mede te betrekken in deze uitspraak.
Slechts één godsdiensthistorische parallel komt hier ernstig in aanmerking, namelijk de
gebruikelijke Griekse vertaling van de oudtestamentische Godsnaam: Kurios betekent
Jahwe.?3 Maar deze parallel verbiedt ons volstrekt de benaming “Heer” anders dan streng
monotheistisch op te vatten. Vanuit het Nieuwe Testament gezien is het zowel naar vorm als
naar inhoud zeer wel te rechtvaardigen dat de Niceense geloofsbelijdenis ook bij het woord
“Dominum” het woord “unum” invoegt, opdat het geheel van de benaming zou komen te
staan in één rij en op één plan met de andere formules die daar gebruikt worden tot zeker-
stelling van de kennis van de Godheid van Christus. Christus’ heerschappij betekent Zijn
goddelijke actie. Heer-zijn betekent God-zijn.

2

Maar nu mag en moet ook de dialectische omkering onze aandacht trekken: de Godheid van
Christus beduidt het Heer-zijn van Christus. Men heeft reeds meermalen aan het
apostolicum het verwijt gemaakt dat het zo zonderling objectief en historisch is gehouden,
dat het speciaal in het tweede artikel nauwelijks iets zegt over de voor het christelijke geloof
toch zo beslissende betekenis van het leven van Jezus voor ons leven, ook niet over de
betekenis van Zijn persoon en Zijn werk voor de zijnen. Ware dit oordeel juist, dan zou
Luther zich schuldig gemaakt hebben aan een gewelddadige inlegkunde, toen hij juist deze
woorden: “onze Heer” tot richtsnoer maakte voor zijn gehéle uitlegging van het tweede

236 “Op een andere wijze”, vgl. KD |, 464vv.

237 ygl. W. Bousset, Kurios Christos. [Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1913] 32vv., 115vv. A. Deiszmann,
Paulus. [Tubingen: Mohr 21925] 90v., onderscheidt “Kult-titel” en “Kultus-titel”. [742]

238 ygl. P. Wendland, Die hellenistisch-rémische Kultur (usw) [Tiibingen: Mohr] 31912, 147vv., 406vv., E.
Bickermann, Die rémische Kaiserapotheose, [Leipzig/Berlin:] Teubner (Archiv fiir Religionswissenschaft) 1929,
nog steeds waardevol: Bruno Bauer, Christus und die Césaren. [Berlin: Grosser 1877]

239 ygl. Barth, KD |, 423, 445v. (ook 335v.). Dat is ook de enige grond en rechtvaardiging van het gebed tot
Christus, en dit gebed (vgl. Plinius-plaats) [is] het kenteken van de gemeente. Vgl. de Kurios-naam in Rom. 10:
9, 1 Kor. 12: 3, 2 Kor. 4: 5, Kol. 2: 6 (maar ook: 1 Kor. 16: 22: Maranatha). Dat de naam onder hellenistische
invloed ontstaan zou zijn, ontkent 0.a. Hermann Sasse in een betoog in Theologische Bldtter, oktober 1928. Vgl.
M. Dibelius, Geschichtliche und (ibergeschichtliche Religion [im Christentum], [Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 1925] 80v. En kuriooi (in de Heer) bijv.: Rom. 16: 2, 8, 13, Ef. 6: 1, Fil. 2: 29, 1 Tess. 5: 12, 1 Kor. 15: 58,
2 Kor. 2: 12, Ef. 6: 21. *Plinius-plaats: brief 96 (geschreven ca. 112) van de politicus Plinius de Jongere aan
keizer Trajanus in hun correspondentie over de christenen, waarin o.a. uitgebreid gesproken wordt over het
christelijke bidden. Moderne kritische editie van Roger Mynors, Pliny the Younger Epistularum Libri Decem.
Oxford University Press 1963.

67



artikel en deze woorden aldus verstond: “ik geloof, dat Jezus Christus... mijn Heer is, die mij
verlost heeft... opdat ik Hem tot een eigendom zij en in Zijn rijk onder Hem leve en

Hem diene...”?*9 Vooral wanneer wij letten op het feit dat de formule “Jezus Christus onze
Heer” misschien de oorspronkelijke, alomvattende vorm van de geloofsbelijdenis, in ieder
geval een van zijn oudste bestanddelen is geweest, zullen wij niet kunnen beweren dat
Luther, ook zuiver historisch beschouwd, zich heeft vergist door deze ongetwijfeld praktisch
zeer inhoudsrijke formule in het middelpunt van zijn uitlegging van de belijdenis te stellen.
Laat men haar inhoud en gestalte waarlijk gelden — natuurlijk onder de hierboven
omschreven védéronderstelling dat het woord “Heer” hier het volle gewicht van het woord
“God” heeft — dan blijkt inderdaad dat deze benaming niet slechts de algeméne noemer en
de éne sleutel is voor alles wat nog verder over Christus gezegd zal worden, maar eveneens
en tegelijk het éne teken-en-zegel waardoor bevestigd wordt dat alles wat over Christus
gezegd wordt een ethische strekking?*! heeft, betrokken is op ons menselijke leven. Met de
woorden “Dominum nostrum”, onze Heer, wordt werkelijk de inhoud, niet alleen van het
tweede artikel, maar van het gehele symbool, van aangezicht tot aangezicht tegenover het
woord: credo! geplaatst, wordt dit “ik geloof!” gevuld als erkentenis van een over het
werkelijke bestaan van de mens reeds gevallen, goddelijke Beslissing, wordt het echter ook —
en wel als zodanig, tegelijk mét de akte van deze erkentenis — zelf gevormd tot een
religieuze, zedelijke, ja politieke beslissing en keuze van de mens, die dit in volle ernst
zeggen zou: credo! Hoe zou het anders zijn wanneer het waar is dat wij in Jezus Christus
geloven als in onze Heer?

3
Dat Jezus Christus onze Heer is, dat wil allereerst zeggen dat Hij autoriteit en macht over ons
heeft?4? gelijk een Heer over zijn knechten. Hij leerde hen als een die “ex-ousia”, macht,

240 *K|eine Catechismus. het tweede artikel. Belijdenisgeschriften van de PKN, 67.

241 0ok dit onderscheidt de dialectische theologie van elke orthodox-systematische, dat er geen locus is die
zonder ethische strekking is. lets dergelijks heeft ook Chantepie de la Saussaye Sr. en Gunning voorgezweefd.
Het behoort trouwens tot de wezensstructuur van het calvinisme: “de oud-gereformeerde belijdenis berust op
de vooronderstelling dat de kerk in dit opzicht iets te zeggen heeft. Kennis van het dogma heeft bij de vaderen
met abstracte gnosis niets te maken. Zij is van huis uit ethos. Op de ganse wereld, op de ganse stad wordt door
het bekend-geworden ‘parole de Dieu’ beslag gelegd”. “Is de kerk (ten aanzien van het concrete leven der
mensen) als een stomme hond, die zijn wakersplicht niet verstaat, dan is ook haar dogmatiek niets waard”.
(Barth, Zwischen den Zeiten I, 331 [GA 111/1990, 639]).

242 Wellicht zou men hier willen vragen: macht, ook buiten het geloof om? Zo niet, dan zijn deze “ons” nader te
bepalen, inderdaad, men moet deze bepalen als de gelovigen (of gelovenden), maar aangezien het geloof zelf
de gave is van de Heer, is Hij het zelf die als Heer de grond legt van een leven waarin Hij als Heer tot gelding
komt met zijn bevelsmacht. Deze zo men wil “zedelijke” macht heeft nu echter de zwaartekracht en het
gewicht van de goddelijke scheppingskracht zelf. Dat is de zin van een passage gelijk de volgende (KD I, 322v.):
“Wer nach der Bibel der Offenbarung Gottes teilhaftig und ihr gehorsam wurde, der hatte nicht Motive und
Grinde dazu, der ist nicht belehrt und Uberzeugt worden, der folgte weder seiner Vernunft oder seinem
Gewissen noch der Vernunft und dem Gewissen anderer Menschen — das Alles mochte auch geschehen, aber
die Bibel spricht wenig davon und in dieser Sache ist nicht das wichtig — dem ist diese exousia
entgegengetreten und ihr und niemand und nichts sonst hat er sich gebeugt. Er hat einem Befehl gehorcht”. Dit
gaat klaarblijkelijk verder dan Calvijn...: “Nec alio respectu peculiariter in Christi personam competit Domini
nomen, nisi quatenus medium gradum statuit inter Deum et nos” (Institutio Il, 14, 3). *Vertaling A. Sizoo: “En de
naam Here past ook in geen ander opzicht in het bijzonder op de Persoon van Christus, dan voor zover Hij
Middelaar is tussen God en ons.”

68



volmacht, vrijmacht over hen oefent (Matth. 7 : 29). Hij maakt aanspraak op ons, hij beveelt
ons, hij regeert ons en beschikt over ons. “Knechten” zijn echter in het taalgebruik van de
heilige Schrift altijd slaven: zij zijn eigendom en bezit van hun heer, zij hebben geen eigen
rechten, zij staan niet als zelfstandige personen tegenover hem, zij handelen niet alzo dat zij
zichzelf rekenschap moeten geven en voor zichzelf verantwoord moeten zijn, maar Hém
alleen zijn zij rekenschap en verantwoording schuldig. Hij heeft voor hen ‘betaald’,?** opdat
zij uit vreemd bezit en vreemde dienst in Zijn bezit en in Zijn dienst zouden komen. En nu
treedt de vddronderstelling in werking dat de naam “Heer”, op Jezus toegepast, met de
Naam van God ident is. Daardoor wordt het begrip van deze heerschappij verwijd in een zin
waarvoor geen menselijk beeld en vergelijking meer bestaat. Alle menselijke heerschappij
heeft ook een menselijk begin. Zij is afgeleide, eenmaal ontstane en gegroeide en in zover
ons bestaan niét op een innerlijk-noodwéndige wijze omvattende heerschappij, maar de
heerschappij van Christus is de heerschappij van de Schepper van ons leven en daarboven
uit: van de Schepper en Bewaarder?** van het nieuwe leven dat het “onze” heten kan, omdat
wij in Hem van zonde en dood gered zijn. Zij is dus, of wij het erkennen of niet,?** een
heerschappij die onmiddellijk ons bestaan als zodanig raakt en dat bestaan als gehéél omvat,
een heerschappij waarvan wij nimmer bij een hogere instantie in hoger beroep kunnen gaan,
omdat wij zonder haar in het geheel niet zouden leven en, indien wij ook leefden, zonder
haar een verléren leven zouden leven.

Verder is het volgende te bedenken: alle menselijke heerschappij is*** naar binnen begrensd
door de vrijheid van de gedachten, van het geweten, van het hart van de beheersten. Er is
altijd vloekwaardige tirannie in het spel wanneer menselijke heerschappij deze grens niet
eerbiedigt, wanneer zij zichzelf, juist om rechte heerschappij te zijn, deze grens niet stelt. De

246

243 70 gewoon de term “betalen” in de belijdenisschriften van de Reformatie is, zo ongewoon is zij in het NT.
Wel komt het woord “gekocht” enige malen voor. De zin van deze beeldspraak, aan de slavenhandel in het
algemeen of aan de sacrale loskoping van slaven in het bijzonder ontleend, is dan steeds het in de tekst
aangegevene: dat de mens uit “vreemd” bezit overgaat in het bezit van God. 1 Kor. 6: 20, 7: 23 (vgl. Gal. 3: 13,
4:5). “Doulos” = slaaf, gelijk Paulus zich in de aanvangsgroet van menige brief noemt, heeft de neventoon van
dit “vrijgekocht” en daardoor “gebonden” zijn (Kittel, Theol. Wérterbuch z. N.T., Band I, 279).

244 *Credo: ‘Inhaber’.

245 Men komt ook hier dus met de onderscheiding van “wil des besluits” en “wil des bevels” niet uit: ook wat
men dan de “zedelijke macht” van Christus noemen wil, is heerschappij die ons aangaat ook in onze
ongehoorzaamheid. Vgl. KD |, 208, vanaf: “...dasz es also ganz unmoglich ist dieses Zusammensein (van
goddelijke beslissing en zelfbeslissing van de mens) gleichsam von einer ‘héheren’ Warte aus zu tGberblicken”...
tot en met 210: “es ist aber umgekehrt das Werk der menschlichen Selbstbestimmung, dem dies widerfahrt,
was ihm auch damit widerfahren moge”.

248 js: feitelijk, niet alleen: behoort. Het is nodig dit goed vast te houden om het “an-sich” van de
Christusheerschappij te verstaan. Dat de tiran deze grens feitelijk “niet eerbiedigt” wil niet zeggen dat hij haar
in feite kan overschrijden. Bij “de Heer” is het omgekeerd! Inzicht in het wezen van de staat krijgt zo indirecte
betekenis voor de dogmatische bezinning. Vgl. A. de Quervain, Die theologische Voraussetzungen der Politik,
[Berlin: Furche 1931] 116v. [849] De theoretische grondslag van het tegendeel is door Hegel gelegd: “Der Staat
ist als die Wirklichkeit des substantiellen Willens... das an und fir sich Verniinftige... so wie dieser Endzweck
das hochste Recht gegen die Einzelnen hat, deren hochste Pflicht es ist Mitglieder des Staates zu sein... der
Grund des Staates ist die Gewalt der sich als Wille verwirklichten Vernunft... man musz die Idee, diesen
wirklichen Gott, fiir sich betrachten” ([Grundlinien der] Philosophie des Rechts §258, ed. Lasson [1912] VIII,
313wv.). Inderdaad zal zulk een Dominus als de absolute staat een filosofie nodig hebben die zich een doel stelt
aan Hegels regel: “Die Philosophie verklart das Wirkliche, das unrecht scheint, zu dem Verniinftigen”
([Vorlesungen iiber die] Philosophie der Weltgeschichte, ed. Lasson [1920], 55). Ook hierin is deze filosofie dan
het contrastmatige schaduwbeeld van het Woord van God.

69



heerschappij van Christus daarentegen wil waarlijk en waarachtig — en véordien is er voor
ons geen rust — opzettelijk en stelselmatig een heerschappij over en in onze meest eigen en
vrije gedachten zijn, wil een macht niet alleen over onze woorden en daden, maar juist over
ons hart en ons geweten uitoefenen.

Eindelijk stelle men zich klaar voor ogen: alle menselijke heerschappij heeft een grens en
eind, al ware het slechts in de dood van de beheersten, aan gene zijde waarvan zij hen zeker
niet begeleiden zal. God zij dank dat het zo is, zullen wij zeggen, want nog geen menselijke
heerschappij heeft het bestaan aan te tonen dat zij het recht heeft op mensen gehéél, dat is:
als heersend over leven en dood beslag te leggen. Van de heerschappij van Christus
daarentegen geldt — en geldt wettig — het woord: “Hij zal koning zijn over het huis Jakobs in
eeuwigheid en Zijns koninkrijks zal geen einde wezen” (Luk. 1: 33). Want zij is, in
onderscheiding van alle andere heerschappijen, de alleen ware en de alleen waarlijk
werkzame heerschappij. Zij is als “basileia tou theou”, het Rijk waarvan alle andere rijken
slechts armelijke en scheefgetrokken schaduwbeelden zijn. Zij blijft daarom bestaan als (en
omdat) alle machtigen (en alle terecht) van de tronen afgetrokken worden (Luk. 1: 52). Om
de telkens vernieuwde oprichting van deze heerschappij zullen de beheersten van deze
aarde, wanneer zij tenminste bekennen wat tot hun vrede dient, alle dagen moeten bidden
en smeken: Uw Rijk kome!?#

4
Wij zien uit deze aanduidingen reeds dat ons tegenover deze heerschappij, die wij met
credo, ik geloof, erkend hebben, geen uitweg of schuilplaats overblijft, ook niet al zouden wij
die op nog zo waardige, schone of vrome wijze zoeken. Wij kunnen bijvoorbeeld ons
lichamelijke bestaan niet van ons zielsleven scheiden, om dan de heerschappij van Christus
slechts als een innerlijke, geestelijke, onzichtbare te laten gelden.?*® Christus is als Degene
ddér wie alle dingen geschapen zijn de Heer van de gehele mens en wordt 6f als zodanig 6f
in het geheel niet erkend. Wij kunnen verder ons natuurlijke, bovenpersoonlijke
levensgeheel, wij kunnen het veld van de menselijke cultuur (of wan-cultuur), waarop wij
immers, hoe dan ook, altijd staan geworteld, in vertwijfeling noch in trots opvatten als een

247 “Fltheto”... [“kome”:] hier blijkt ook weer hoe eenzijdig het is om Barths opvatting van de basileia als
‘eschatologisch’ op te vatten. Zelfs wanneer het in de Rémerbrief (die overigens niet meer als volwaardig
bewijsmateriaal te citeren is) heet dat het Evangelie “restloos eschatologisch” is, moet men, om het te
verstaan, niet een begrip ‘eschatologisch’ gaan hanteren dat Barth steeds heeft afgewezen (bij gelegenheid in
al te grimmige woorden als “theatralischer Spektakel” enz.). In welke zin dan wel? Daarvoor zie men o.a.
Voordracht XVI §2, 186v. De keerzijde, dat alle machten terecht van de tronen afgetrokken worden, hangt
samen met een geschiedenisbeschouwing die sinds de Rémerbrief waarlijk niet tammer geworden is. Men zie
bijv. Rémerbrief, 51 [GA 11/2010, 111]: “Geschichte ist das Spiel der vermeintlichen Vorziige des Geistes und der
Kraft der einen vor den andern, der durch die Ideologie von Recht und Freiheit heuchlerisch verhillte Kampf
ums Dasein, das Auf- und Abwogen alter und neuer Menschengerechtigkeiten, die einander gegenseitig an
Feierlichkeit und Nichtigkeit Gberbieten... Ein Tropflein Ewigkeit hat mehr Gewicht als das ganze Meer der der
Zeit unterworfenen Dinge... Am Maszstab Gottes gemessen verlieren die Vorziige der Menschen ihre Hohe,
ihren Ernst, ihre Tragweite... Die Taler werden erhoht, die Higel erniedrigt... Die Menschen treten in eine Linie.
Ihr ‘Verborgenes’ steht im Gericht vor Gott, aber vor Gott allein... Die Aufdeckung des Unsinns ist auch die
Offenbarung des Sinns”.

248 Gelijk nog Luther in het traktaat: Von der Freiheit eines Christenmenschen, waar de onderscheiding van een
“buitenmens” en een “binnenmens”, waartegen Kohlbriigge later zo toornen zou, inderdaad een bedenkelijke
rol speelt.

70



gebied waarin andere wetten en andere ordinantién gelden dan in het gebied waar wij als
zondaren voor de genadige God staan.?*® Het Koningschap van Christus is niet alleen-maar
zogenaamd religieus, het is uiteraard, op en voor zichzelf reeds, een zedelijk, ja een politiek
koningschap — want “de akker is de wereld”2°° (Matth. 13: 38). En juist in ons gegeven,
wereldse bestaan met al zijn werkelijke of vermeende noodwendigheden zijn wij,
daargelaten wat dat in elk bijzonder geval concreet moge inhouden, toch in ieder geval
verantwoordelijk gesteld voor de God van alle genade, die wij met de kerk belijden als
“Dominus noster” %' Wij kunnen verder aan het recht van deze koninklijke heerschappij
onmogelijk voldoen door een of ander speciaal, zij het nog zo diep, oprecht en levendig,
enthousiasme, een geestdrift bij momenten of, voor zover dat gaat, een geestdrift als
levenshouding.?®? Want deze heerschappij eist gehoorzaamheid. Zij voltrekt zich weliswaar
in de geest, maar deze geest is niet de een of andere geest, maar de Geest van Christus.
“Doch wie de Geest van Christus niet heeft, die is de zijne niet" (Rom. 8: 9). En of de geest
die ons drijft de Geest van Christus is, daarover hebben wij niet te beslissen, daarover beslist
Hijzelf in eigen persoon. Wij zullen Hem altijd weer moeten vragen: hoe het staat met de
geest waardoor wij gedreven worden, wij zullen zijn Geest steeds opnieuw moeten zoeken
in zijn WAérd, wij zullen Hem om zijn Geest steeds opnieuw moeten bidden.?>3

Dit is verder géén erkenning van Zijn koningschap wanneer wij eigenmachtig wel één van de
elementen van deze heerschappij laten gelden, om ons aan het andere openlijk of heimelijk
te onttrekken. Wij kunnen bijvoorbeeld ons niet daartoe bepalen dat wij ons door Christus
laten trodsten door de toezegging dat ons in Hem onze zonden vergeven zijn en het eeuwige
leven zekerheid mag zijn voor ons. Dat zou wel een gevuld, maar geen gevormd belijden zijn
en dus geen belijden waarop de koningsheerschappij van Christus haar stempel heeft
gedrukt. In deze begrenzing zou immers een eigenwilligheid en eigenmachtigheid liggen

249 Afgewezen wordt hier elke opvatting waarbij de “Eigengesetzlichkeit” bijv. van het economische leven niet
als voorlopige ervaring, maar als definitieve structuur wordt voorgesteld. Een zekere “Eigengesetzlichkeit” is te
erkennen, in dezelfde zin als het bestaan van de “machten” en “overheden” door Paulus wordt erkend.

250 Belangrijke parallel met het hier gestelde is wat Martin Buber voordraagt in zijn voor de gehele
oudtestamentische wetenschap stellig baanbrekend werk: Das Kommende |, Kénigtum Gottes (Berlin[:
Schocken] 1932 [853]), over de vervorming van de theocratie-idee bij Israél, hoe namelijk de vergeestelijking
daarvan tot religieuze en ethische categorie niet alleen vooruitgang, maar ook verarming betekent tegenover
de “unmittelbare”, “primitive”. Vgl. ook Hermann Kutters boek over Jeremia: Mein Volk, [Minchen: Kaiser]
1930, 38vv. Geen wonder dat Hans Michael Miiller als nationaalsocialist en “Duits-christen” bij hoog en bij laag
beweert dat de israélitische profetie ons — “den Willen zur Macht vorausgesetzt” — geen licht geeft. Macht und
Glaube, 435vv. (conclusie 442) en de stelling lanceert: “Der Kampf zwischen Evangelium und Casar entsteht nur
bei 6ffentlichen Zwang, der Gottheit eines Kaisers oder eines Staatsprinzips offentlich zu opfern”, 458.
Daarentegen zegt Peter Brunner: “Es gibt zwar innerhalb der christlichen Kirche kein den Nachsten bindendes
politisches ‘Du sollst’. Aber es gibt innerhalb der christlichen Kirche ein dem anderen unbedingt bindendes
politisches: ‘Du sollst nicht’... Die Gehorsamsverweigerung gegen den omnipotenten Staat kann unbedingte
Pflicht der christlichen Gemeinde werden, tiberall da, wo die gebietende Macht die Tatsache, dasz sie von Gott
her begrenzt ist, in ihrem Verhalten nicht mehr respektiert, gilt das Wort: Du sollst Gott mehr gehorchen als
den Menschen” (Zwischen den Zeiten 1932, 145vv.). ¥*Hans Michael Miller (1901-1989) was evangelisch
theoloog en actief in de Deutsche Christen, o.a. als naaste medewerker van rijksbisschop Ludwig Miiller.

251 ¥ 3atste bijzin niet in Credo.

252 *Deze bijzin niet in Credo.

253 ygl. Lukas 18: 1, Rom. 8: 26, Matth. 5: 3. Dit is het theologische tegendeel van het element van de
existentiéle wijsheid dat bij Heidegger “Entschlossenheit” heet (Sein und Zeit, 60vv.), met welk woordsymbool
hij een van de meest kenmerkende trekken van onze tijd heeft uitgedrukt.

71



tegenover deze heerschappij, waardoor wij ons aan haar niet slechts gedeeltelijk, maar
geheel en al zouden onttrekken. Het kan ons toch niet verborgen gebleven zijn dat Christus’
heerschappij juist betekent dat wij in feite bevrijd, dat is echter: van een valse dienst tot de
rechte dienst bevrijd werden (Rom. 6: 19),%°* dat wij in Christus gerechtvaardigd worden, om
als gerechtvaardigden onszelf in Hem te laten heiligen, dat is: te laten opwekken, te laten
binden en te laten leiden. Wij zullen niet kunnen loochenen dat wij in en mét het Evangelie
ook de Wet gehoord hebben — tenzij wij ook het Evangelie niét gehoord hebben, tenzij
tezamen met de toorn van God ook Gods gerechtigheid?* in Christus voor ons tevergeefs
zou geopenbaard zijn.

Anderzijds kunnen wij ons er niet toe bepalen ons door Christus, gebod en vermaning tot
ordening en vorming van ons leven te laten geven. Dan zou omgekeerd weliswaar een
gevormd, maar geen gevuld belijden aan de dag treden, een belijden waarop al evenmin?>®
de eigenaardige, alomvattende koningsheerschappij van Christus haar stempel heeft gezet.
Ook in deze begrenzing zou een beslissende en alles verwoestende eigenwilligheid en
eigenmachtigheid liggen tegenover deze heerschappij. Wij zijn immers in het geheel niet
mensen die in staat zijn Christus’ geboden ook maar te kunnen héren — tenzij wij door de
aanvaarding van de schuldvergiffenis onze gehele existentie en al onze verleden én
toekomstige werken in het Gericht en onder de Genade van God hebben laten?®’ stellen. Zijn
wij niet met Christus gestorven — en dit: ook de téekomst in het Gericht en onder de Genade
te laten stellen is eerst waarlijk stérven?®® — zo zullen wij onmogelijk met Hem kunnen leven.
Hebben wij het Evangelie niet gehoord, dan zullen wij nimmermeer de Wet kunnen horen.?>°
De wet die wij zonder het Evangelie, buiten de Genade om horen, is zeker niet Gods wet.2%°
Wij zullen dan ook even zeker de wet van God niet vervullen, niet omdat zij ons te hard en te
zwaar is, maar omdat wij van haar in het geheel geen kénnis hebben. Kenden wij haar, dan
zouden wij ons aan Christus vastklemmen?®! in Wie de wet vervuld is en wij zouden als
mensen die op genade aangewezen zijn en die zich daarop verlaten het “zachte juk”, de

254 Hoe mensen, ook wanneer zij enkel de Rémerbrief (werkelijk!) gelezen zouden hebben, konden aankomen
met de zonderlinge vraag (die de laatste jaren plotseling verstomd is): “waar blijft de ethiek? wat komt er van
de heiligmaking?” blijft een raadsel ten aanzien van bijv. de volgende passages: 188vv., 196v., 204v., 442v.,
476vv. [GA 11/2010, 286vv. (Rom. 6: 12vv.), 297v. (Rom. 6: 16v.), 306v. (Rom. 6: 19), 614 (Rom. 12: 12v.), 657
(Rom 13: 8vv.)] Men zal naar alle waarschijnlijkheid Barths ethiek, als die verschenen zal zijn (volgens het plan
telkens aan het eind van de verschillende delen van de dogmatiek), te oordelen naar de dictaten die mij onder
ogen kwamen voor het allerbelangrijkste van zijn werk moeten houden. Vgl. voetnoot 18n45.

255 “Dikaiosuné” in paulinische zin, d.i. gerechtigheid als eenheid van gericht en genade, als de genade, die ons
rechtvaardig verklaart in Christus. (Kittel, Theol. Wérterb. z. N.T. I, 204vv.).

256 “Al evenmin”, omdat ook de genade van de vergeving een “Herrschaft-akt” is.

257 “Hebben laten stellen”: niet: zich hebben gesteld.

258 *Deze tussenzin staat niet in Credo.

259 Dat dit een ramp is, deze waarheid komt ons tegen uit het gehele werk van de Joodse kunstenaar Franz
Kafka, zie het stuk Vor dem Gesetz in de roman Der Prozef3 [Berlin: Die Schmiede 1925] [3879], en het stuk: Zur
Frage der Gesetze in de novellenbundel: Beim Bau der chinesischen Mauer. [Berlin: Kiepenheuer 1931]

260 7jjn de ‘Tien Geboden’ dan niet Gods Wet? Zeker, maar die horen wij niet en ze zijn ook door Israél niet
gehoord dan als woord van de genadige God van de verkiezing en het verbond. Vgl. Barth, ‘Das Halten der
Gebote’, Zwischen den Zeiten 1927, 211vv. De wet, die niet is zegel en richtsnoer opkomend uit het
Genadeverbond, wordt altijd weer (of het met deze wijsgerige woorden uitgedrukt wordt of anders) tot de idee
van de “unendliche Aufgabe” (bijv. Hermann Cohen, Jiidische Schriften, [Berlin: Schwetschke 1924] II, 117). Het
mensenleven houdt daarbij, ondanks de eeuwigheid van de taak, zijn immanente geslotenheid.

261 *Beter: vastklampen.

72



“lichte last” (Matth. 11: 30) van Zijn geboden op ons nemen. Wij zouden verstaan wat [in] 1
Johannes 5: 3 geschreven staat: “en Zijn geboden zijn niet zwaar”.

5

De grote, waarlijk van alle kanten dreigende verzoeking, het gevaar en de nood van het
geloof tegenover deze heerschappij van Christus, bestaat eindelijk hierin dat wij haar zo licht
in haar gehéél — terwijl wij haar aanspraak op totaliteit misschien zeer zuiver hebben
begrepen — eenvoudigweg met onze eigen heerschappij verwisselen en verruilen. Het
christelijke geloof is immers, zo lang de tijd van deze bedeling duurt, geloof-in-
aanvechting.?®? Dit is de aanvechting dat de christelijke mens met zijn credo plotseling of
geleidelijk ertoe komen kan dit zijn geloof zéIf te vullen en zéIf te vormen in plaats van het te
laten vullen en vormen. Dit is de aanvechting van het geloof, dat het eensklaps zichzelf kan
verliezen, dat is: zichzelf voor een menselijke onderneming, werk, kunststuk en stelsel kan
houden, waarbij Christus nog juist goed genoeg is om zijn met hartstocht geciteerde naam
daaraan te geven, een verwisseling en verruiling waardoor hij reeds lang opnieuw verworpen
en gekruisigd is ten bate van een ideaal dat inderdaad 66k een beheersing van de gehele
mens of zelfs van de gehele wereld insluit, een ideaal dat 66k met het gebed rekent, dat
eveneens om de rechte verhouding van rechtvaardiging en heiliging, van wet en evangelie
zich bekommert en dat nu toch in waarheid slechts een karikatuur is en een grimas?3,
vergeleken met de waarachtige heerschappij van Christus.?%* Want in werkelijkheid is het de
mens die zich daar tot meester heeft opgeworpen?%°, die daar als het ware onder het
handelsmerk ‘Jezus Christus’ zelf een harmonisch geheel wil worden, zelf het scheppende
woord wil spreken, zelf de levende en levendmakende Geest zou willen zijn, zichzelf de
zonden zou willen vergeven, zichzelf zou willen heiligen.

En dit maakt deze aanvechting zo zwaar dat dit van huis uit eigenwillige en eigenmachtige
geloof met het ware geloof, dat onder en door de heerschappij van Christus ontstaat en
leeft, zoveel gelijkenis heeft als het ene ei met het andere?%®. Alleen dit “geloof” lijdt vroeg
of laat, plotseling of geleidelijk, openbaar of in het verborgene, schipbreuk, het gaat éver tot
en verliest zich in tomeloze dwaasheden of, wat bijna nog erger is, het verloopt in saaie
banaliteiten als een uitdrogende beek in het zand, indien het niet rechtstreeks omslaat in
twijfel en ongeloof. In ieder geval zal het zich zus of zo als bedrog ontmaskeren. Een
gebeuren dat daarom te smartelijker en te gevaarlijker is, omdat het immers niet zeker is dat
de mens het dan nog bijtijds merkt, dat het volstrekt niet het christelijke geloof, maar juist
het eigenwillige en eigenmachtige ménselijke geloof is wat daar schipbreuk geleden heeft,

262 Hier wordt het woord “Anfechtung” geheel anders gebruikt dan bij Luther, ja in volstrekt tegengestelde zin.
Bij Luther is de “aanvechting” de plaats waar de mens, aan zichzelf vertwijfelend, nu of nooit tot de beslissing
komt (die van God uit over hem valt) zich restloos aan de belofte te houden. “Anfechtung laszt aufs Wort
mercken” (vgl. H.M. Miiller, Glaube und Erfahrung bei Luther, Leipzig[: Hinrichs] 1929 [918]). Bij Barth wordt
juist de eenzelvigheid en zelfverzekerdheid van het geloof “aanvechting” genoemd, niet dus als ervaring, maar
als feitelijk gebeuren.

263 *Credo: ‘Fratze’

264 Aan het meest problematische komt Barth hier nog niet eens toe, nl. aan de heerschappij van christenen als
volksgroep in de politiek. Zo zacht mogelijk uitgedrukt moet men zeggen dat de bedoelde “aanvechting” daar
voortdurend latent aanwezig is.

265 *Beter: zich daarvan meester heeft gemaakt

266 *Beter: als twee eieren op elkaar lijken (of: als twee druppels water)

73



zodat het feit van deze zijn twijfel in het geheel géén grond is voor twijfel aan de Waarheid
die in Christus is.?¢’

Dat is de aanvechting die het raadsel van zo menig opvallend of heimelijk stil-staan en stil-
blijven-staan en falen en bezwijken in vroeger en later eeuw, in het leven van enkelingen en
in het leven van de kerk geweest is.2®® Men moet terdege weten van haar bestaan, van haar
blijvende mogelijkheid.?®® De heerschappij van Christus is werkelijk de heerschappij van
Christus! Men zal, wanneer men gaarne en in ernst christen zou willen zijn, niet waakzaam
genoeg kunnen zijn, men zal zichzelf nimmer genoeg kunnen beproeven in dit opzicht, of
men de heerschappij van Christus toch niet misschien alreeds of alweer onder zijn eigen
heerschappij gebracht, voor zijn eigen plannen gespannen en voor zijn eigen werkzaamheid
ingeschakeld heeft.?’% Indien dit zo is, dan zal men zich over een vroeg of laat intredende
catastrofe van zijn vermeende geloof niet te zeer moeten verwonderen. Deze aanvechting af
te slaan en te overwinnen kan alleen gelukken, doordat men de alleen-waarachtige en
alleen-heilzame ex-ou-sia van Jezus Christus zelf, Zijn volmacht en vrijmacht, in tegenstelling
met alles, maar werkelijk alles wat men reeds van Hem meent te weten en te hebben,
[ge]heel van voren af aan zich voor ogen laat stellen. En dat zal het beste geschieden door
weer als beginneling en leerling tot de getuigenissen van de profeten en apostelen, als tot de
documenten van hetgeen in waarheid Zijn heerschappij inhoudt en uitwerkt,?’* terug te
keren, en daarmee tegelijk achter zich te laten en prijs te geven alle, maar ook werkelijk alle
christelijke overtuigingen, meningen en denkgarelen, al zouden ze ons nog zo vertrouwd en
dierbaar geworden zijn.?’2 Men zal daar, in de school van de profeten en apostelen, zonder
twijfel zijn deemoediging, maar ook — evenzeer zonder twijfel — nieuwe bemoediging vinden.
Men mag dan echter tot geen prijs de deemoediging willen ontwijken, wil men aldaar
bemoediging vinden en daardoor léren het christelijke geloof in het vervolg niet meer met
zijn evenzo droevige als gevaarlijke dubbelganger en naamgenoot te verwisselen. De stem
van de Heer ZélIf en zij alleen maakt scheiding tussen deze beiden. Wij moeten altijd weer de
stem van de Heer Zelf horen om aan de tirannie van de wereldmachten en aan de
geiisurpeerde zelfmacht van ons ‘geloof’ te ontkomen.?”3

6

Wij besluiten met een korte opmerking over het feit dat het in het credo heet: onze Heer.
Het houdt een zekere versnijding en verkorting in dat Luther van dit “onze” een “mijn”
gemaakt heeft. Het “onze” wil zeggen dat ook en juist de betrekking die in het symbool en in
de heilige Schrift gesteld wordt tussen het Christusgetuigenis en het leven, het ethos, de

267 *| aatste bijzin niet in Credo.

268 Hier voorbeelden te willen geven, ligt voor de hand, en is toch o.i. na te laten, omdat het “voorbehoud” hier
geldt, genoemd op 54, en eveneens te rekenen is met het gezegde op 141.

269 *Credo: ‘Man muR um sie wissen.’

270 *Deze bijzin niet in Credo.

271 Hoe dit nader te verstaan is, kan men zien in Voordracht X1V, 158vv.

272 Het ongelukkige is dat wij de Schrift zelf ook gebonden hebben en haar veelal niet kennen dan als
“grondslag” van onze beginselen en onze arbeid. Bij een terugkeer tot de Schrift gaan wij bijna instinctief een
nieuwe, betere bevestiging zoeken van onze overtuigingen en meningen. De vrijheid, de onthevenheid en
vrijmacht van het Woord moet ons te sterk worden en ons uit onze baan uitwerpen, wil het ook maar tot een
eerste aandacht en echte openheid komen.

273 *Tweede deel van deze zin niet in Credo.

74



dienst, geen privaatverkeer tussen Christus en de gelovige als enkeling is, maar het regiment
van Christus in Zijn kerk. In de vergadering van degenen die tot het geloof zijn opgeroepen
wordt Christus als de Heer gekend en geéerd, in de gemeenschap en principieel énkel in
haar, dan ook in afgeleide zin door de enkelingen als geroepenen. Ik kan dat niet voor mij
alleen hebben dat Christus de Heer van mijn gehele leven wordt. Ik kan het Evangelie noch
de Wet particulier hebben, ik kan op een eenzame wijze gerechtvaardigd noch ook geheiligd
worden. lk kan ook de grote aanvechting van het geloof niet alleen en niet voor mijzelf
overwinnen?’4, ik kan dit alles slechts hebben of verkrijgen?’> in het midden van degenen die
daardoor mijn broeders en zusters zijn, dat zij mét mij Gods Woord gehoord hebben en
horen, dat zij aan mij getuigenis geven van Gods Woord en zij ook van mij getuigenis
aangaande Gods Woord willen aanvaarden in de gemeente. De heerschappij van Christus
stelt orde over ons gehele leven, door bemiddeling van de ordening van de kerk,?’® dat is:
doordat in de kerk recht geleerd en gepredikt wordt, op de rechte wijze de sacramenten
bediend worden, doordat de een de ander dient “gelijk als God aan een ieder de mate des
geloofs toegedeeld heeft” (Rom. 12: 3), doordat de kerk zich steeds opnieuw uit de
verstrooiing en uit de aanvechting laat vergaderen om opnieuw Zijn Naam te belijden. Jezus
Christus is onze Heer. Wij laten ons daardoor voor gezegd houden wat geen vermeende
Godskennis uit natuur en geschiedenis, wat nimmer eigen wijsbegeerte of intuitie?’’ ons
indringend en dwingend zou kunnen zeggen, als hoofdsom van alle ethiek:2’® dat ik alleen
tezamen met mijn naaste voor God kan staan, dat ik alleen in verantwoordelijkheid voor
hém mij voor Géd verantwoorden kan.

274 *Dit eerste gedeelte van de zin niet in Credo.

275 *pe tekst van Credo heeft hiertussen: ‘im “Leibe Christi”,’

276 Wie van ons zou op het eerste gehoor zulk een uitdrukking niet pijnlijk aandoen, gezien de empirische
toestand van de kerk? Nochtans gaat deze ordening dwars door de wanorde en dwaalleer heen en wordt
gevonden, juist door degenen die zichzelf niet vertrouwen en niet trachten het Woord aan zichzelf te bedienen.
Niets kan funester heten dan het dilemma 6f de “leertucht” tot volstrekte voorwaarde te stellen 6f te vluchten
in een tegenstelling tegen de “ontaarde” gemeenschap, “der Gegensatz des Einzelnen zur Gemeinschaft kann
immer nur darauf beruhen, dasz der Einzelne auch sich selbst noch nicht recht versteht” (Barth, [Erkldrung des]
Philipperbriefles]. [Miinchen: Kaiser 1928] 47, vgl. 69 over de deemoed.) [1690] [Nog niet verschenen in de GA]
[Wildi nr. 188]

277 *Credo: ‘kein eigener Geist’

278 Filosofie die het begrip “naaste” wil vullen, raakt meestal vast in een conflict van “ontologische” en
“axiologische” gezichtspunten. Wanneer zij het axiologische laat overwegen, gelijk bijv. Nicolai Hartmann in zijn
Ethik (Berlin[: De Gruyter] 1926), wordt de zedelijke verplichting tegenover de naaste een ondenkbaarheid,
tenzij de religie geheel wordt opgeheven. Wat Barth hier meent is wel te onderscheiden van Gogartens leer
(o.a. Glaube und Wirklichkeit, [Jena: Diederichs 1928] 84v., 258vv. [4752]). Juist wanneer ook Christus verstaan
wordt als onze Naaste (en niet als de Heer van eeuwigheid in trinitarische zin), als ook het geloof ontstaat “vom
Néachsten her”, komt het, om met Barth te spreken, wel tot een “gevormd”, maar niet tot een “gevuld” credo,
wordt de “eerste tafel” van de wet afhankelijk van de “tweede”. Dan kan echter de wet ook niet meer als wet-
van-de-genade gelden.

75



[VII] QUI CONCEPTUS EST DE SPIRITU SANCTO, NATUS EX MARIA VIRGINE: DIE
ONTVANGEN IS VAN DE HEILIGE GEEST, GEBOREN UIT DE MAAGD MARIA

De belijdenis: “Jezus Christus, Gods enige Zoon, onze Heer” wordt mogelijk en noodzakelijk
tegenover het objectieve Gebeuren, waarvan het symbool spreekt in de wending die ons
vandaag ter behandeling wordt voorgelegd. Reeds in de twee laatste voordrachten hebben
wij dit Gebeuren in onze overwegingen moeten betrekken, want nu wordt eerst met zoveel
woorden uitgesproken wat eigenlijk ten grondslag ligt aan al hetgeen over openbaring
gezegd werd, namelijk over die openbaring die tegelijk verzoening is:?”° nu wordt deze grond
in het middelpunt van onze aandacht gesteld. Het gaat om het Gebeuren dat God mens, of
gelijk het Joh. 1: 14 nauwkeuriger gezegd wordt: dat het Woord viees werd. Omdat hier niets
meer of minder dan dit wonder in het geding is, daarom moesten wij dit Gebeuren
omschrijven als iets dat niet van elders, ook niet vanuit een voorafgaande kennis van de
menselijke zonde en verlorenheid, maar alleen uit zichzélf kan worden verstaan en dus
alleen in de beslissing van het geloof kan erkend worden. Wij zouden ook kunnen zeggen:
dat het Woord vlees wordt, dat is de goddelijke beslissing en déze beslissing is het die de
werkelijke inhoud van het menselijke geloof uitmaakt?®°, deze beslissing ook is het die dit
geloof de vorm geeft van een menselijke keuze: Dominus noster!

1

Wij hebben nu in de ons heden voorgelegde plaats van de belijdenis te rekenen met een
tweeledige betekenis. De woorden: “ontvangen van de Heilige Geest, geboren uit de Maagd
Maria” hebben namelijk een algemene en een bijzondere, een innerlijke en een uiterlijke,
een zakelijke en een significatieve?®! zin. Toch is het één Gebeuren waarop de woorden in
hun tweeledigheid doelen, namelijk de Incarnatie. Er is evenwel te onderscheiden tussen het
algeméne, het innerlijke, het zakelijke waarvan zij spreken, het geheimenis zelf en als
zodanig: dat Jezus Christus waarachtig God en waarachtig mens is — en het andere: het
bijzondere, het uiterlijke, het teken waarvan zij spreken: het wonder dat Jezus Christus als
waarachtig God en waarachtig mens alleen God tot Vader heeft en alzo de Maagd Maria tot
moeder. Het eerste is het daadwerkelijke feit van de Genade van God in Zijn openbaring, het
tweede is de bij deze openbaring behorende vorm, de gestalte waarin zij zich als vrije
genade kenbaar maakt. Stellen wij voorop: het is zinvol en zuiver dat in de woorden van het
symbool beide tegelijk, het één in en met het andere wordt uitgesproken en getoond: het
geheimenis van de zaak en het wonder van het teken.

279 *De |aatste twee bijzinnen staan niet in Credo.

280 |Incarnatie (vleeswording) is openbaring en openbaring is vrije daad van de verkiezing. Geloof is correlaat van
de openbaring, maar in zijn kwaliteit van keuze, tegelijk: ethos, gehoorzaamheid, waarin, om zo te zeggen, het
geloof vlees wordt. Men zou hier werkelijk van een gesloten samenhang (‘kreits’, 33, 35) kunnen spreken
indien men goed voor ogen houdt dat God zowel van het “objectieve” als van het “subjectieve” gebeuren het
Subject is (145v.), men zou, onder dit voorbehoud, ook een goede zin kunnen geven aan de bekende regels uit
Nijhoffs ‘Kerstnacht’ (Vormen, [Bussum: Van Dishoeck 1924] 98): “Zijn vleeswordend woord, wij omhelzen het,
in ons woord-wordend vlees, in ons gebed”. [2256]

281 “Significatief”: de zin van een gebeuren enz. aangevend door een teken, een woordsymbool enz. Vgl. op het
randgebied van taalwetenschap en wijsbegeerte het vak: ‘significa’, gelijk het te onzent door Jakob Israél de
Haan, door [Gerrit] Mannoury, door Fred[erik] van Eeden e.a. is voorgestaan en beoefend. Dit heeft op zichzelf
nog niets met ‘nominalisme’ te maken.

76



Men kan en moet hier wel onderscheiden om te kunnen verstaan, maar men kan en mag
hier niet scheiden. Men doet in elk geval goed wel tien keer te bedenken wat men doet,
wanneer men hier de inhoud van de vorm, de zaak van het teken zou willen scheiden,
zodanig?® dat men hiér ja en daar nee zegt. Tot nog toe, zover ons oog reikt over het veld
van de kerkgeschiedenis, is nog steeds mét de vorm?®3 ook de inhoud, de zaak zélIf, verloren
gegaan. Het is wel waar dat het dogma van de geboorte-uit-de-Maagd slechts de vorm en de
gestalte is van het getuigenis aangaande de ware godheid en mensheid van Christus, maar
het is evenzéér waar dat de kerk dit getuigenis van meet af juist in deze vorm en gestalte
gehoord heeft. En het kon wel eens zo zijn dat de klaarheid en beslistheid van het getuigenis
met deze vorm en gestalte onverbrekelijk verbonden is, dat het dus in zijn klaarheid en
beslistheid ook door ons anders dan in deze vorm en gestalte in het geheel niet te héren is.

2

Maar richten wij onze opmerkzaamheid in de eerste plaats op dit getuigenis als zodanig, dus
op de algemene, innerlijke, zakelijke zin van deze woorden van het symbool. De formule:
“ontvangen van de Heilige Geest” wil in elk geval ook dit algeméne uitdrukken: dat de
menselijke bestaanswijze van Jezus Christus in haar geschapenheid haar oorsprong
onmiddellijk in God heeft en alzo ook onmiddellijk Gods eigen bestaanswijze is. En de
formule: “geboren uit de Maagd Maria” wil in elk geval ook dit algeméne uitdrukken: dat
Gods eigen bestaanswijze in Jezus Christus, zonder dat dit iets afdoet van het feit dat God
ook hier de Schepper is, ook een menselijk-schepselmatige oorsprong heeft en dus ook een
menselijk-schepselmatige bestaanswijze is.

Beide leerstellingen tezamen willen dus God en mens niet op een of andere wijze in een zeer
grote, wellicht oneindige nabijheid tot elkaar brengen, maar zij willen zeggen dat God en
mens in de ontvangenis en geboorte van Jezus Christus één werden, om in de zé ontvangene
en z6 geborene voor alle tijd en in alle eeuwigheid één te zijn, zodat men van Jezus Christus
wel beide zeggen kan en zeggen moet als een tweeledigheid: hij was en is God en mens,
maar wel verstaan nooit het ene zonder het andere, maar beide waarheden (elk op haar
wijze, naar de eis van haar gehalte) even ernstig en nadrukkelijk, de ene noch de andere
onder zeker voorbehoud, de ene noch de andere in een bloot-oneigenlijke, voorlopige,
figuurlijke zin.

Dit is Jezus Christus: niet slechts mens, ook niet alleen een uitzonderlijk mens, zodat wij
geneigd zouden zijn om te wagen hem gelijkenis met God of zelfs Godgelijkheid toe te
schrijven, maar hij is van huis uit en in zichzelf: zowel waarachtig mens als ook waarachtig
God. Daarom: “ontvangen van de Heilige Geest”.

En dit is Jezus Christus: niet alleen God, en niet slechts een van de heersers, engelen of
demonen, een van de bekende of onbekende Machten, geesteskrachten en ideeén die
tezamen met de heersers van de mensheid de ruimte tussen God en mens van boven naar
beneden bevolken. Deze hoge Machten kunnen ons door en in bepaalde mensengestalten

284

282 *takst: in dier voege
283 *Credo: ‘und dem Zeichen’
284 *Credo: ‘auch nicht nur so ein auBergewdhnliches Mensch, daR wir’

77



tegemoet treden, zonder dat zij daarom zelf voluit menselijke werkelijkheid worden?®>, Jezus
Christus evenwel is, in tegenstelling daarmee, niet alleen waarachtig God, maar ook
waarachtig mens. Daarom: “geboren uit de Maagd Maria”.

3

Men zal tot verklaring van hetgeen ons daarmee door Schrift en belijdenis betuigd wordt
ddarvan moeten uitgaan dat het woord van Joh. 1: 14 van een worden en dus van een
geschiedenis spreekt. Het spreekt niet vanzelf, het ‘is’ niet eenvoudig zo dat God mens is,
het gaat hier niet over een ‘zijn’, dat van tevoren of achteraf doorzichtig te maken is.?8 Wij
zeiden boven reeds: hier is aanleiding om verbaasd te staan en ontsteld. En bijzonderlijk het
geldof dat immers weet dat God God en de mens mens is, de Schepper niet een schepsel en
de Heilige niet één-van-ons, zal nimmer kunnen ophouden verbaasd en verstomd te staan.
Wij dragen geen kennis van een goddelijke noodwendigheid, op grond waarvan het Woord
vlees moest worden. En wij weten natuurlijk nog veel minder van een menselijke
mogelijkheid, op grond waarvan het Woord vlees zou kunnen worden. Ons is slechts
gegeven van de voldongen werkelijkheid te weten: het Woord wérd vlees. Wij kunnen alleen
—en dat is het werk van het geloof — trachten deze weg, dit gebeuren te volgen.

Wij hebben nu natuurlijk verder daarop acht te geven dat dit gebeuren door het “egéneto”
van Joh. 1: 14 wel niet zonder meer in een afgesloten verléden gesteld wordt, maar toch als
een objectief voléindigd gebeuren gekarakteriseerd wordt.?®” Dat wil zeggen: hetgeen
helemaal niet vanzelf spreekt, wat wij vddrdien noch nadien ook maar enigszins kunnen
verstaan, dat is niettemin en eens-voor-al zo: de waarachtige God is waarachtig mens in
Jezus Christus. Ontsteld, geslagen van verwondering en bewondering staat het geloof, dat is:
het geloof staat stil voor een werkelijkheid die zozeer werkelijkheid is dat onze rechtmatige
vragen naar haar goddelijke noodwendigheid en naar haar menselijke mogelijkheid daarin
zijn dpgeheven.?88 Het is ons onmogelijk gemaakt deze vragen in het afgetrokkene, dat is:

285 Het in de tekst bedoelde zou men zeer goed kunnen toelichten met Stefan George's verhouding tot en
verering van Maximin (vgl. George, Tage und Taten, [Berlin: Blatter fir die Kunst 1903] 74-82, bijv. 79:
“Maximin hat nur kurz unter uns gelebt. Geméasz einem frithen Vertrag den er geschlossen, wurde er auf einen
andren stern gehoben ehe seine gottlichkeit unsres gleichen geworden war”). Vgl. verder A. Roland Holst, De
Afspraak, Bussum[: Van Dishoeck] 1926, 21, 61, 74. [2232] In het algemeen kan men zeggen dat de
incarnatieleer van de christelijke kerk werkelijk geen parallel heeft, dat op de incarnatie van goden, van
bodhisattva’s enz. de definitie past welke Oliver Lodge gegeven heeft: “the manifestation in time and place of
something previous existing — the display in bodily form, for a limited period, of some portion of an eternal
spiritual essence”. *Oliver Lodge (1851-1940) was een vooraanstaande Britse natuurkundige, hij
communiceerde met een medium en had bijzondere belangstelling voor spiritualisme en spiritisme. Citaat uit
Oliver Lodge, ‘A Divine Incarnation’, in: Jesus or Christ, The Hibbert Journal. London: Williams & Norgate 1909,
116-121, citaat op 117. De ‘Maximin’-mythe creéerde Stefan George na de dood van zijn jonge Kreis-lid en
dichter Maximilian Kronberger (1888-1904). Vgl. Stefan George, Maximin. Ein Gedenkbuch. Berlin: Blatter fiir
die Kunst 1907.

286 *Het tweede gedeelte van de zin staat niet in Credo.

287 Dit is de eigenaardigheid van de Griekse werkwoordsvorm die goristus genoemd wordt.

288 |n deze passage moet enerzijds de nodige nadruk vallen op het woord “rechtmatige”, anderzijds op het
woord “opgeheven”. Wie de rechtmatigheid van deze vragen ontkent, is gehouden tot een apologie zonder
einde, waarin hij zich verwarren moet zonder enige zegen te brengen aan de vragende geest. Wie de vragen
achteraf door “geopenbaarde waarheden” redelijkerwijs beantwoord acht, miskent het goddelijke
daadkarakter van de openbaring. “Opgeheven” zijn ze omdat en in zoverre in het Woord werkelijkheid en
waarheid samenvallen.

78



afgezien van deze werkelijkheid, op te werpen. Het werk van het geloof toch kan nimmer
een eigenmachtige gang zijn op een weg die ons te hoog is, maar het is altijd een volgen.
Reeds voor wij geloofden, is dit geschied: het Woord werd vlees, in het geloof volgen wij dit
aan ons geloof voorafgaande gebeuren.?®

4

Maar Gdéd is het subject, de handelende in dit gebeuren, niet de mens, ook niet God én de
mens, maar alleen God. Het Woord werd vlees. Dat God mens werd en mens is, dat is en
blijft Zijn vrije beslissing en keuze. Geen klimmen van de mens tot God, maar een nederdalen
van God tot de mens, is de zin van de Incarnatie.?®°

De mens Jezus Christus als zédanig heeft geen eigen, aparte?®! bestaanswijze, dat wil zeggen
geen wezen en geen leven dat men op en voor zichzelf zou kunnen beschouwen en dat op
en voor zichzelf betekenis zou hebben. De mens Jezus Christus heeft zijn bestaan
onmiddellijk en uitsluitend in het Bestaan van de eeuwige Zoon van God.?*? Dat deze
eeuwige Zoon van God het mens-zijn aangenomen heeft tot een gemeenschap-van-het-
bestaan met Zichzelf, dat is bedoeld als er gezegd en beleden wordt dat het Woord vlees
werd en dat Jezus Christus ontvangen is van de Heilige Geest. Geen vermenging tussen God
en mens en geen verandering van God in een mens of van een mens in God wordt daarmee
uitgesproken, maar eenvoudig dit dat God, zonder op te houden God te zijn, tegelijk mens
wordt en mens is.2%3 Hij spreekt, Hij handelt hier, Hij doet het als mens, maar Hij doet het.

289 Dit schijnt nogal wiedes, toch is het allesbehalve overbodig dit nog eens te onderstrepen, want er is niet
alleen een niet-opvolgen, maar [een] anticiperen op en een zich bereiden voor de openbaring, maar er is ook
een “volgen”, dat alweer een volgen als overtuigde!, als aanhanger, als genoot geworden is, en dat dus
afgevallen is van de lijn hier bedoeld met “volgen in het geloof”.

2% “Nederdaling”, dat wat H. Bezzel “Condescendentie” noemde (vgl. Brunner, Der Mittler, [Tiibingen: Mohr
1927] 307). [552] Hier kan men de door Calvijn (niet principieel, maar bij gelegenheid) ontwikkelde leer van de
“accommodatie” van God (nl. ook aan ons begrip) een plaats geven en tot gelding brengen (vgl. Comm. op 1
Kor. 13: 8, op 2 Kor. 3: 4, ed. Tischendorf, 419, 520v. Vgl. Barth, Prolegomena, 214. [GA 11/1982, 289; t.a.p.
begint de paragraaf over de vleeswording van het Woord. Van de accommodatieleer is hier geen sprake.]

291 Men is geneigd hier kritisch op te merken dat dit “aparte” juist niet “abstract” (vgl. Prolegomena, 263) [GA
11/1982, 352], maar “concreet” zou moeten heten. Natuurlijk, maar dit concrete, misschien al te concrete leven
is theologisch een abstractie, omdat het is losgemaakt uit het eenheidsverband van de twee naturen, omdat
het op en voor zichzelf niets “zegt”, het is dus dezelfde abstractie als welke de historisch-kritische wetenschap
maakt, als zij meent in de evangelién de feiten te kunnen losmaken van het kerugmatische gehalte, van de
verkondiging, waarin opgenomen deze feiten eerst spréken, als heilsfeiten. Zie J.H. Gerretsen, Christologie,
[Nijmegen: Ten Hoet] 1911 [4896], die meent een christologie te kunnen bouwen op gegevens van de
synoptische evangelién als zodanig. *J.H. Gerretsen (1867-1932) was hervormd (hof)predikant en ethisch
theoloog. BLGNP 3 (1988) 132vv.

292 Dit is de leer van de “en-hypo-stasie” (Joh. Damascenus, De fide orthodoxa lllI, 8). Zij sluit in dat de
menselijke natuur het “orgaan” is van de goddelijke, vgl. Prolegomena, 267v. [264? GA 11/1982, 352v.] Zij werd
onder de gereformeerden o.a. door Zanchius en Bavinck verdedigd (De Incarnatione Filii Libri duo, 1601, Ger.
Dogm. lll, 330-335), door Kuyper verworpen (Dictaten Dogmatiek 111, [ca. 1900] cap. Il §7, 43vv.).

293 7Zje voor de woordelijke overeenkomst de uitspraak van het concilie van Frankfurt 794 (Denzinger,
Encheiridion symbolorum (1933), 312 [latere edities 613]). [441] Het woord “menselijke natuur” wordt door
Barth vermeden, doch niet uit docetische overwegingen. Integendeel, het is juist het begrip “natuur” dat het
docetisme geholpen heeft zich lange tijd te verbergen. Vergelijk overigens KD |, 510. Het werkelijke menszijn
kan Gberhaupt niet verstaan worden als een substantiéle werkelijkheid. Overigens zou Barth geheel instemmen
met hetgeen Tertullianus (De Carne c. 4) Marcion toevoegt: “Hanc venerationem naturae, Marcion, despuis, et
gquomodo natus es? Odisti nascentem hominem, et quomodo diligis aliquem... Sed videris, si tibi displices aut si
aliter es natus. Certe Christus dilexit hominem illum, in immunditis in utero coagulatum... Propter eum

79



Het is Zijn, alleen Zijn kracht die de kracht van dit mens-worden uitmaakt, en die ook de
openbarende en verzoenende kracht van dit mens-zijn is. Alzo, aan het Woord, aan de Zoon
van God, houdt zich het geloof. Hoe zou het zich echter aan Hem kunnen houden als Hij niet
mens geworden was? En anderzijds, hoe kan het zich in deze mens aan iets anders houden
dan juist aan de Zoon van God, die zelf deze mens is, aan het Woord in deze gestalte??%
Maar nu moeten wij verder hierop nadruk leggen dat de ménselijke natuur het object van
het goddelijke handelen is in de vleeswording. Gods vrije verkiezing is en blijft een genadige
verkiezing: God wordt mens, het Woord wordt viees. Geen schijnbaar en geen
terughoudend, maar een reéel en volkomen nederdalen van God is de zin van de incarnatie.
God werd werkelijk wat wij zijn, om werkelijk bij ons, om werkelijk voor ons tegenwoordig te
zijn, om in dit menselijke worden en zijn — “geboren uit de Maagd Maria” — niet te doen wat
wij doen, namelijk de zonde, en te doen wat wij niet doen, namelijk de wil van God?%>, dus
om zijn eigen heilige wil te doen en zo werkelijk in onze plaats, in onze situatie en onze
aanleg de nieuwe mens te zijn. Niet in zijn eeuwige heerlijkheid — waarin Hij ons verborgen is
en blijft — maar als deze nieuwe mens en aldus als het Wéérd-in-vlees-openbaar, is Gods
Zoon de openbaring van God aan ons en onze verzoening met God. Dit is de reden waarom
het geloof niet aan Zijn menselijkheid, aan de kribbe van Bethlehem en aan het kruis van
Golgotha voorbij kan zien, om Hem dan in Zijn godheid te schouwen. Geloof in het eeuwige
Woord van de Vader is geloof in Jezus van Nazareth 6f het heeft met het christelijke geloof
niets van doen.

5

Wij hebben in zeer gedrongen vorm enige van de inzichten aangeduid die in dit stuk van het
symbool ineengeschakeld liggen en die de kerk later getracht heeft nader te bepalen en
verder te ontvouwen. Zij heeft dit ook hier niet in opzettelijke, gezochte scherpzinnigheid
gedaan, maar in een noodzakelijke geestesstrijd met beschouwingen die enerzijds 6f de
vrijheid o6f de genade van de goddelijke beslissing-en-verkiezing in Jezus Christus, anderzijds
of de werkelijke goddelijkheid van deze verkiezing 6f de daarin werkelijk plaatsgrijpende
openbaring van God (en mét het ene zeker ook steeds het andere), dreigden te verdonkeren
of te... verduisteren.?®® Zijn God en mens in Jezus Christus niet onderscheiden, dan is God

descendit”. *Vertaling: ‘Deze verering van de natuur, Marcion, die veracht je, maar hoe ben je geboren? Je
haat een mens die geboren wordt, hoe kun je dan iemand liefhebben?... Maar je zult het wel zien of je jezelf
mishaagt, ook als je op een andere manier was geboren. Christus beminde zeker deze mens, die geweven werd
in de moederschoot te midden van alle onreinheden. Daarom is deze mens geboren.’

294 *De laatste bijzin staat niet in Credo.

295 De vraag kan licht opkomen of hier geen ‘monotheletisme’ (leer dat er in Christus slechts één wil moet
worden aangenomen, nl. die van de “godmenselijke natuur”) wordt geleerd. Een zeer moeilijk punt, want het is
duidelijk dat de leer van de enhypostase onmiddellijk aan deze leer grenst. Toch moet er die grens blijven,
gelijk we in de voordracht over “Crucifixus” [Voordracht IX] nader zullen horen.

2% Het schema waarin Barth hier de christologische strijd aan de orde brengt, verwaarloost uiteraard allerlei
factoren en gezichtspunten die mede een rol hebben gespeeld. Toch is het niet een product van willekeur en
allerminst een gewelddadige ordening vanuit Barths eigen christologie. Breder, tot in uiterste fijnheden van
onderscheiding doorgevoerd, daarom meer overtuigend is het grote stuk KD |, 422vv. (kleine letters).
Eigenaardig is ook het structurele verband waarin deze verre begrippen gesteld worden met het moderne
denken: o.a. “den fatalen Ausgangspunkt des ebionitischen (van de mens Jezus uitgaande) Denkens: die
Personlichkeit — und den fatalen Ausgangspunkt des doketischen (van de eeuwige Zoon uitgaande) Denkens:
die Idee” (424).

80



niet vrij, dan hebben wij in de verschijning van Jezus Christus niet werkelijk met Géd te doen.
Zijn God en mens in Jezus Christus gescheiden, dan is God niet genadig, dan hebben wij in de
verschijning van Jezus Christus niet werkelijk met Gods Openbaring te doen. Alle afwijkingen
die hier mogelijk zijn hebben, ondanks de tegengestelde richtingen waarin zij gaan, dit
gemeen dat zij het Geheimenis van de openbaring aantasten.?®” Doch juist daarvoor heeft de
christologie van de oude kerk over de gehele linie zich ingespannen: het Geheimenis van de
openbaring als geheimenis kenbaar te maken, te omschrijven en te verdedigen. Er zou reeds
veel gewonnen zijn voor de kerk van heden wanneer men de theologanten het vulgaire
bijgeloof uit het hoofd kon praten dat de oude kerk in dezen zich heeft afgesloofd voor
verstandelijke of zelfs spitsvondige onderscheidingen, die door ons (zeer mild!) moeten
verklaard worden uit de eigenaardigheden van het hellenistische denken.?°® Nee, men kan
de afwijzende houding van de oude kerk tegenover de heresie?®® in haar verschillende
vormen in het algemeen z6 omschrijven: zij, de kerk, roept 6p tot de vreze, tot eerbied en tot
aanbidding, terwijl de eenzijdigheden van de Arianen en de Doceten, van de Monofysieten

297 Geheimenis!, maar alweer niet in de zin van raadsel, van irrationeel grensgeval, maar het Geheimenis van de
openbaring, dat niet zozeer vanwege de betrekkelijkheid van ons bevattingsvermogen als openbaring
geheimenis blijft, maar veeleer vanwege het volstrekte karakter van de openbaring als akte, als daad. In zekere
zin is overal en altijd, om met Schelling te spreken, het “Da-sein” geen object van begrijpen, maar enkel het
“So-sein”, men kan zeggen dat niets geheimzinniger is dan het factum. Maar men houde bovendien goed vast —
men vergeve dit schoolmeesteren — dat de dialectiek van “openbaring” en “verborgenheid” niet een heen en
weer lopen is tussen uiterste denkmogelijkheden, maar een beweging die wentelt om de as van het voor het
geloof opgerichte factum (contra de kritiek van Theodor Siegfried in Das Wort und die Existenz [Gotha: KloR
1930] [7916]). Dat is niet een nieuwe duiding van de laatste tijd. Men zie Barth, Prolegomena, 225 [GA 11/1982,
304]: “Unter dieser nunmehr prazisierten Bedingung also: ‘wenn Gott Mensch wirde’, konnte die
erschreckende Gleichung Offenbarung ist Nichtoffenbarung, moglicher-erlaubterweise (nicht mittels eines
dialektischen Kunstgriffs, sondern in legitim gewonnener Erkenntnis eines Sachverhaltes) umgekehrt werden,
ware also zu sagen, dasz Gott sich uns offenbart gerade durch Nicht-Offenbarung, sofern er ganz und gar Gott,
aber verhillt als Mensch, menschlich, anschaulich, begreiflich, faszbar uns begegnen, unseren Augen, unseren
Ohren, unseren Verstehen sich zeigen wiirde.”

298 Het kan niet ontkend worden dat het laat-hellenistische denken de neiging heeft tot intellectualistische
haarkloverij. Maar de christologische vragen zijn daaruit niet opgekomen, en wat de antwoorden aangaat
zullen wij te letten hebben op het gebruik dat de oude kerk van de vigerende “spitsvondige” begrippen heeft
gemaakt. Dit gebruik is zeker eerder het tegendeel van intellectualisme. De begrippen zijn slechts de actueel-
geldende grammatica, waarmee een voorgegeven zin wordt uitgedrukt, waarbij deze zin z6 overmachtig blijkt
dat hij om zo te zeggen de regels van de syntaxis verstoort. Het is zeker juist wat Keyserling zegt (Schépferische
Erkenntnis, [Darmstadt: Reichl 1922] 71 [953]): “Der Ausdruck wird ein mehr oder minder eigentlicher sein, je
nach dem, ob der Sinneszusammenhang, den das Ausdrucksmittel als solches darstellt, mit dem
auszudrickenden harmonisiert” — maar wanneer dit niet het geval is kan de uit te drukken zin zich handhaven
juist in de breuk welke in de zin-samenhang van het uitdrukkingsmiddel geslagen wordt. Dit is in de
christologische formules van het Nicenum zeer duidelijk gebeurd. *Deze zin staat niet in Credo.

299 “Heresie” = ketterij. Men zie over dit “paradoxe Faktum” Barth, KD |, 31. De ruimte ontbreekt om, anders
dan zeer vluchtig, deze verschillende heresieén te omschrijven.

De ‘Arianen’ zagen in de Zoon (Logos) de voortreffelijkste van de hemelgeesten, het hoogste geestelijke
schepsel, dat tot een menselijk lichaam was ingekeerd.

Het ‘Docetisme’ legt zoveel nadruk op de Godheid van Christus dat zijn mensheid tot een schijn, een soort
spiritistische “materialisatie” wordt verklaard.

De ‘Monofysieten’ (Eutyches) leerden dat de menselijke natuur in Christus met de goddelijke was versmolten
en kwamen zodoende veeleer tot een ‘theopoiesis’, een god-wording van de mens dan tot een menswording
van God.

De ‘Nestorianen’ vatten de verschijning van de Godmens op als een uitwendige vereniging (sun-aphei-a) van
God en mens, zodat tweeérlei ik, tweeérlei bewustzijn in Christus moest worden ondersteld.

81



en de Nestorianen ten slotte alleen uit vrees voor deze vreze te verstaan zijn, en hierop
uitlopen dat wij uitgenodigd worden tot een gemoedelijk en voorzichtig vis-a-vis met een al
te nabije of ook een al te verre God. Het geheimenis van de openbaring bestaat eenvoudig
hierin — wanneer men het geheimenis geheimenis laat is dit zelf op een eenvoudige wijze te
omschrijven —3% dat zij in de echt-bijbelse zin van dit begrip de waarheid, dat is: het
handelen van de ware God is dat wat Hij aan de ware mens doet. Dit handelen is vrij, omdat
het op Gods vrije, onverdiende barmhartigheid berust, genadig, omdat het niettemin in volle
werkelijkheid de méns wedervaart. In deze eenheid van vrijheid en genade is de openbaring
de waarheid, maar juist in deze eenheid is zij ook geheimenis. En dit geheimenis van de
openbaring valt samen met het geheimenis van de in de persoon van Jezus Christus
verenigde waarachtige godheid en mensheid.

6

Dat dit zo is, daarop wijst ons nu de tweede, namelijk de bijzondere, uiterlijke, significatieve
zin van deze plaats van de geloofsbelijdenis, die inhoudt dat Jezus Christus, in de boven
omschreven eenheid van Zijn bestaanswijze als God en mens, onmiddellijk van God, van de
Heilige Geest ontvangen en zo uit de Maagd Maria geboren werd. Men heeft reeds dikwijls
gezegd dat men de Openbaring van God en dus de waarheid en het daarmee gegeven
geheimenis van de eenheid van God en mens in Jezus Christus heel goed en volmondig, ook
zonder dit wonder te gedenken, kan geloven en erkennen, belijden en dogmatisch vertolken.
Het korte overzicht van deze locus, van dit stuk van de leer, dat wij daareven gegeven
hebben, schijnt dit te bevestigen. En zo hebben ook de orthodoxe dogmatici uit vroeger
tijden uitdrukkelijk verklaard dat de eenheid van het zijn van Jezus Christus als waarachtig
God en waarachtig mens niet op dit wonder moet gegrond worden en zij hebben daarom
meestal afzonderlijk van het geheimenis van de unio hypostatica, de wezenseenheid, en
daarna afzonderlijk van het wonder van de nativitas Christi (geboorte van Christus)
gesproken 301

Inderdaad, het is niet in te zien waarom de leer van de incarnatie niet als in zichzelf gegrond
verstaan zou kunnen worden, of in hoever zij naar haar inhoud een aanvulling door de leer
van de geboorte-uit-de-maagd zou nodig hebben. Maar nu zal men toch —om een voorbeeld
te nemen — evenmin kunnen zeggen dat de waarheid en de kracht van de zondenvergeving,
die Jezus de geraakte toezegt, daardoor gefundeerd of vermeerderd wordt dat Hij hem
daarna (Marcus 2: 5, 11) oproept (zodat het werkelijk geschiedt) zijn bed op te nemen en
heen te gaan naar zijn huis. Toch is het blijkbaar niet de bedoeling dat deze geschiedenis ook
zonder het wonder van deze genezing gelezen en begrepen kan worden. Zij wil gelezen zijn
met dit wonder erbij, want het bevel tot de geraakte geschiedt volgens Marcus 2: 10: “opdat
gij weet, dat de Zoon des mensen macht heeft, de zonde op de aarde te vergeven”. Precies
zo hebben wij de verhouding tussen het geheimenis van de incarnatie en het wonder van de
geboorte-uit-de-maagd te verstaan. Het wonder van deze geboorte heeft —om het in
wijsgerige termen te zeggen — geen ontische, maar noétische3%? betekenis. Het wijst aan wat

300 *Deze tussenzin staat niet in Credo.

301 7o bijv. [Bartholomeus] Keckermann, [David] Hollaz, [Antonius] Byneus.

302 “Ontisch” en “noétisch”. Deze begrippen hier zuiver te verklaren is niet wel doenlijk. Misschien is het in dit
verband voldoende aanduidenderwijs te zeggen: in de éne werkelijkheid van de kennis noemen wij “ontisch”

82



hier geschiedt. Het wijst aan dat hetgeen hier geschiedt het geheimenis van de openbaring
is. Het is als wonder op zichzelf, en dan ook bijzonderlijk als dit wonder, als de wachter voor
de deur, die ons opmerkzaam maakt dat het hier om hét geheimenis, om Gods vrije genade
gaat.

Wij zeiden boven dat de christologie van de oude kerk het gehéimenis bewaart en
beschermt en dat zij daarom tot vreze en aanbidding oproept. Nu zouden we hieraan willen
toevoegen: zij doet dat juist omdat zij op de stem van deze wachter voor de deur acht geeft.
Zij respecteert het wonder van de geboorte uit de maagd. In en met dit respect voor het
wonder blijft voor haar ook de kennis van de incarnatie behouden. Het dogma3% van de
maagdelijke geboorte zegt namelijk reeds daarmee dat het de vleeswording van het Woord
beschrijft als het gebeuren van een wonder zeer klaar en nadrukkelijk: de vleeswording van
het Woord is midden in de continuiteit van de werkelijke, menselijk-schepselmatige
geschiedenis en zonder deze terzijde te stellen of ook maar te doorbreken een goddelijk
Begin, zij is Genade, maar genade van de vrijmachtige God, zij is Vrijheid, maar vrijheid van
de genadige God. Dat wil zeggen: er is wel een eenheid van God en mens, maar God zelf
schept die, alleen God kan haar scheppen. God schept die eenheid, omdat Hij haar scheppen
wil. Zij is geen andere eenheid dan zijn eigen, eeuwige eenheid als Vader en Zoon.3% Deze
eenheid is de Heilige Geest. Hij en Hij alleen maakt de eenheid van God en mens
noodwendig3® en mogelijk. De Heilige Geest is God zelf in Zijn vrijmacht, om het schepsel
voor de gemeenschap met Hem geschikt en ontvankelijk te maken, om het tot object3% van
Zijn openbaring te stellen.

Door de Heilige Geest bestaat in de wereld zoiets als de vrijheid van de kerk, waarin God
gehoord en verkondigd wordt. De vrijheid van de kinderen van God in deze kerk, dat is: de
aan mensen geschonken vrijheid kinderen van God te zijn, is niets anders dan deze vrijheid
van God de Heilige Geest. Om deze vrijheid gaat het eigenlijk en oorspronkelijk in de

dat wat het zijn, het “gegevene” betreft, “noétisch” dat wat de kennis als zodanig betreft. Nog grover gezegd:
de beide termen verhouden zich als feit-op-zichzelf en als feit-voor-ons. De onderscheiding komt, ofschoon ook
weer niet geheel, overeen met die van “zakelijk” en “significatief”. Vgl. KD I, 321v. Vgl. de meer populaire
weergave van de verhouding tussen “Geheimenis” en “Wonder” in het bundeltje dagbladartikelen: Weihnacht.
[Minchen: Kaiser 1934] 21v. [8070] [GA 1/1998] [Wildi nr. 304.] Hetzelfde is aangeduid door Calvijn, Institutio I
13, 4. *Barth kreeg na afloop van deze reeks colleges de vraag of het toegestaan was de begrippen ‘ontisch’ en
‘noétisch’ te gebruiken. Zie voor zijn beantwoording ‘Vragen’ (bijlage) §4.

303 0ok de nativitas, ook het teken hoort dus, ondanks de onderscheiding door Barth ingevoerd, wel degelijk tot
het dogma zelf, gelijk immers ook “ontisch” en “noétisch” twee zijden zijn van één kennis-werkelijkheid.

304 “Geen andere éénheid”. Een zeer moeilijk stuk! Het woordje “is” in: zij ‘is’ geen andere éénheid, zou in ieder
geval nader te verklaren zijn. De tekst is hier al te gedrongen. De enhypostasie is een opneming van de
menselijke natuur in de eeuwige Zoon, maar nu is te bedenken dat de Zoon nimmer zonder de Vader is, zodat
de enhypostasie ten slotte samenvalt met de éénheid van de Vader en de Zoon door de Geest.

305 Men moet dit niet zo verstaan alsof Barth nu toch zou leren dat de incarnatie een goddelijke
noodzakelijkheid zou zijn, ook afgezien van de zonde. De bedoeling is dat het “conceptus de Spiritu sancto”
geen mindere, om zo te zeggen lossere, vorm-van-gemeenschap kan zijn dan de hypostatische éénheid. God
wil haar scheppen, maar deze wil kan niet gedacht worden als toevallig. Wij staan hier voor een parallelle
moeilijkheid als bij het stuk van de schepping, waar het ook heette: “de wereld kan niet zonder God, maar God
kon, wanneer Hij niet de Liefde was, zeer wel zonder de wereld zijn” (42): “Hij is niet alleen vrij tegenover de
wereld, maar ook aan haar gebonden” (45v.).

306 “Gegenstand” is hier synoniem met = ontvanger.

83



incarnatie, daarom is deze de ‘Realgrund’>®’ van de kerk, de ware geboorte van alle kinderen
van God. Niet uit eigen vermogen, maar alleen door de Heilige Geest wordt het vlees, wordt
het mens-zijn vrij om opgenomen te worden in deze éénheid met de Zoon van God. Evenwel
door de Heilige Geest wordt het dan ook werkelijk daartoe gemachtigd en bekrachtigd3°8,
krijgt het werkelijk de vrijheid die nodig is om het eeuwige Woord te kunnen ontvangen.

7

Uit dit alles volgt niet dat de Heilige Geest volgens het dogma de Vader van Jezus Christus
zou zijn. Het “conceptus de Spiritu sancto” in het symbool en in de nieuwtestamentische
plaatsen waarop deze uitdrukking steunt spreken niet in het minst van een echt-
gemeenschap tussen God en een menselijke vrouw.3% “Ontvangen van de Heilige Geest” wil
veelmeer zeggen dat Jezus Christus naar zijn menselijke existentie géén vader heeft. Het
gaat in het geheel niet over een echt-gemeenschap, er wordt gesproken van een aan Maria
zich voltrekkende schepping van God. Dat deze zich aan Maria voltrekt, dat beduidt de
Genade van God, dat het een schepping is, dat duidt de vrijheid van God aan in dit bij het
grote geheimenis passende wonder.

Over de mens gaat in dit wonder, d66r de ontmoeting en dus tezamen mét de genade van
God, een eigenaardig Gericht. Doordat God als Schepper daar intreedt waar wij verwachten
van een echt-gemeenschap tussen man en vrouw te horen, wordt blijkbaar de mens, hoewel
het gebeuren van de openbaring hem in de meest eigenlijke zin aangaat, op besliste wijze
van de medewerking aan dit gebeuren uitgesloten. Het is wel juist als men dit z6 verklaart
dat de zondige mens hier moest uitgesloten worden. Men zal dan echter het zondige dat
hier uitgeschakeld moet worden niet in de daad van de echtelijke gemeenschap of in het
geslachtsleven als zodanig moeten zoeken, maar in de soevereiniteit van het menselijke
willen, volbrengen en scheppen in het algemeen en op zichzelf. Want in deze soevereiniteit
is de mens niet vrij voor Gods Woord. De mens is slechts vrij bij uitschakeling van deze
soevereiniteit. Hij is het dus alleen wanneer wordt uitgeschakeld hetgeen — wel verstaan:
niet door de schepping, maar krachtens de zondeval — de man als drager van de humaniteit,
van de menselijke heerschappij, zelfontwikkeling en zelfverwerkelijking, tot de bevoorrechte
vertegenwoordiger van de mensheid maakt.31° Daarom treft het gericht zichtbaar de man:

307 “Realgrund” wordt in de Duitse wijsgerige terminologie gebruikt in onderscheiding van “Erkenntnisgrund”.
Hoe, om zo te zeggen, Maria zelf “Realgrund” van de kerk wordt, zodra men haar zalig spreekt om iets anders
dan haar geloof (hetwelk is Gods gave) hore men bijv. in de tegelijk cerebrale en zwoele passage bij Przywara
(Stimmen der Zeit, mei 1926): “Maria ist die jungfrauliche Mutterlichkeit, die allein auserwahlt ward Gott zu
empfangen und Gott weiterzuschenken, und darum ist der letzte menschliche Wesensatem Christi der Atem
dieser Jungfraulicher Mutterlichkeit, und der letzte Wesensatem des ‘Haupt und Leib ein Christus’. Duft der
Jungfrau-Mutter — ‘Das Ewig-Weibliche zieht uns hinan’ (slot Faust Il)... ist nur unbewuszten Erinnerungsklang
der geheimnisvollen Tiefe von Christentum: Maria, Mater gratiae...”

308 y/g|, Joh. 1: 12. *Deze negen woorden staan niet in Credo.

309 |In de Prolegomena (1927, 281 [GA 11/1982, 375]) legt Barth er nog nadruk op dat het symbool niet zegt: ex
Spiritu Sancto, maar: de Spiritu Sancto. In Matth. 1: 18, 20 staat echter uitdrukkelijk: ek pneumatos hagiou. De
oude dogmatici duidden dit (in analogie met Rom. 11: 36 en 1 Joh. 3: 9) als bedoelende een “causa efficiens”
en niet een “causa materialis”, zodat “ek” verstaan zou moeten worden in de zin van “apo”. Het symbool in
ieder geval heeft het blijkbaar zo opgevat.

310 yg|. de beroemde en zeer-aangevochten passage in de Prolegomena, 276-281 [GA 11/1982, 369-374]. Hoe dit
dogma in het leven van moderne mensen kan leiden tot een verheerlijking van de vrouwelijkheid als de ware
menselijkheid, is na te gaan aan het merkwaardige dichtwerk van de renegaat Reinhard Johannes Sorge (Sus.

84



daarom is Jozef als aardse3!! vader van Jezus uitgesloten, daarom is het object, de

ontvangende van de openbaring de vrouw, daarom: ex Maria virgine. Dit bedoelt niet te
leiden tot een apotheose van de vrouw. Immers de vrouw heeft evenzeer deel aan deze
soevereiniteit van de mens, die door het gericht-van-de-genade uitgesloten wordt. Ook
Maria kan slechts zalig geprezen worden omdat ze gelé6fd heeft (Lukas 1: 45)31?, niet dankzij
haar maagdelijkheid, niet omwille van haar vrouw-zijn. Zij is echter zonder haar verdienste in
haar vrouw-zijn, dat is: in datgene wat haar betrekkelijk van de man onderscheidt, tot een
teken verkoren en gesteld, een teken van hetgeen de mens, niettegenstaande zijn zonde, ja
ook midden in zijn zonde doen kan, wanneer God bemoeienis met hem houdt: “zie, de
dienstmaagd des Heren, mij geschiede naar uw woord” (Lukas 1: 58). Wat is het dan dat hij
doet en blijkbaar doen kan? Hij kan onder uitschakeling van zijn eigen soevereiniteit het
Woord van God geloof schenken. Zo en in deze zin is Maria de moeder geworden van de
Heer, die slechts de Eeuwige God tot Vader heeft.

Dit alles heeft te gelden als teken (niet meer, maar ook niet minder) van de vleeswording van
het Woord, opdat gij weet dat wij hier waarlijk de vrije genade van God ontmoeten.

8

Dit dogma is nu, gelijk men weet, in de nieuwere tijd vooral, veel bestreden. De
uitlegkundige gronden die men in dit verband pleegt aan te voeren zullen op zichzelf niet
kunnen volstaan voor een theologische kritiek op het dogma.3'® Maar men bestrijdt of
betwijfelt het in laatste instantie toch alleen daarom omdat men zijn karakter als
begeleidend teken niet verstaan heeft en het daarom als een ontoereikende hypothese tot
fundering van de leer van de incarnatie of als een overbodig sieraad, als een miraculeus

M. Sorge, Unser Weg, Miinchen[: Kosel & Pustet] 1927) — maar... “Magdtum ist geradezu die Formel furr Sorge-
kunst, auch schon der heidnischen Epoche” ([Martin] Rockenbach, Sorge, Leipzig, [Gral 16°Jg.] 1922). *De tekst
van Credo is korter: ‘den Mann als Trager der Humanitat auszeichnet oder kennzeichnet’. Dichter en
toneelschrijver R.J. Sorge (1892-1916), leerling van Nietzsche, activistisch katholiek geworden, sneuvelde in
1916 in WOI. Zijn weduwe Susanne M. Sorge schreef een portret van hem en van hun huwelijk. Sorge’s
toneelstuk Der Bettler (1912) inspireerde met zijn vervreemdende theatrale experimenten Bertolt Brecht.

311 *Credo: ‘leiblicher’

312 yg|. Barth, ‘Vier Bibelstunden iiber Lukas I’ (Heft 19 [1935] van de serie Theologische Exististenz heute).
[8069] [GA 1/1998, 483-532] Vgl. vooral Luthers Magnificat, opnieuw uitgegeven in modern gewaad door
Kaiser-verlag, Miinchen 1927. Daarentegen: Sigrid Undset, Und wdr dies Kindlein nicht geboren (Minchen[:
Miiller] 1929).

313 Gedoeld wordt 0.a. op de exegese van “de man van Maria”, op die van Jes. 7: 14, waar de vertaling van
“alma” door “maagd” op veel tegenspraak van de Oudtestamentici stuit (vgl. Hugo GreRmann, Das
Weihnachtsevangelium auf Ursprung und Geschichte untersucht, [Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht] 1914,
Ed. Norden, Die Geburt des Kindes, [Leipzig/Berlin: Teubner] 1924). Behalve de exegese kan ook de
godsdiensthistorische parallel dienst doen, die inderdaad opvallend genoeg is, vooral in de fenomenologische
duiding die o.a. dr. G. van der Leeuw geeft in zijn boek Phaenomenologie der Religion (1933), 91: “Die
Parthenogenesis war, lange bevor die Virginitat als sittliches Gut geschatzt wurde, das stehende Mittel um
das ganz Andere am neugeborenen Heile zu erklaren oder vielmehr zu betonen”. [862] Maar indien dit goed
gezien is moet men juist niet tegen de maagdelijke geboorte argumenteren vanuit een modern besef, waarin
de virginiteit niet meer als bijzondere deugd geldt en als protest tegen de smaad die door het dogma zou
geworpen worden op de heilige huwelijke staat. *In 1933 was het vertaalwerk aan het OT voor de Nieuwe
Bijbelvertaling gestart, die opgenomen zou worden in de NBG-vertaling van 1951. Ook hier was er onenigheid
over ‘de maagd’ in Jes. 7: 14, die uiteindelijk leidde tot het opmerkelijke compromis: “de jonkvrouw”.
Oudtestamenticus M.A. Beek — die eraan meewerkte — sprak van een “zwarte dag voor de theologie”.

85



ornament3* meende te mogen verwerpen. Het is intussen het een noch het andere, een
hypothese noch een ornament. Nogmaals: het tdént ons wat hier geschiedt, het wijst ons
het geheimenis dan.

De kritiek op deze kritiek kunnen wij hier slechts vluchtig aangeven, ook de ontkenning van
de geboorte-uit-de-maagd zou wel eens iets kunnen aanwijzen!, namelijk wat bij de
theologen in kwestie3!> geschiedt of ook niet geschiedt ten aanzien van het geheimenis van
de openbaring zelf. Zou het een toeval zijn dat men bij de theologen die de geboorte-uit-de-
maagd verwerpen, steeds na een kleinere of een grotere afstand in het gebied van hun
theologie afgelegd te hebben, zonder mankeren op een ‘natuurlijke theologie’ stuit,3® die
bestemd is om de theologie van de radicaal-vrije Genade meer of min in te perken?
Wanneer men de maagdelijke geboorte verwerpt, dan zal men inderdaad naar een
‘aanknopingspunt’ voor het Woord van God moeten zoeken, dan kan men niet verstaan dat
het woord zelf zich de rechte hoorder schépt.3 Vestigia terrent.3'®

Het is waarschijnlijk dus zo dat uit oorzaken die niet gehéél doorzichtig te maken zijn, het in
het begin van deze voordracht gezegde onverminderd moet blijven gelden, namelijk dat
men déze inhoud van déze vorm, deze vorm van deze inhoud feitelijk niet kan scheiden en
dat men dus beter doet juist dit deel van het dogma fijntjes, vrij van kritiek, te laten staan.3%®

314 *Credo: ‘Schnérkel’ = letterlijk: krul, versiersel.

315 Bjjv. R. Seeberg, Christliche Dogmatik [Leipzig: Deichert 1925] Il, 178v., E. Brunner, Der Mittler, 288v., te
onzent Ph. Kohnstamm, De Heilige, [Haarlem: Tjeenk Willink 1931] 176 vv. [7766/3]. G. van der Leeuw,
Dogmatische Brieven, [Amsterdam: Paris 1933] 70 [614]: “Niet dat zij een mythe is, maakt de geboorte uit de
maagd voor de huidige christenheid tot een onaannemelijke vorm, maar dat zij niet de mythe is die spreekt tot
onze tijd... Het komt mij voor dat de mythe van de maagdelijke geboorte niet het woord, het beeld is dat ons
het mysterie van de nederdaling Gods in deze wereld het beste doet verstaan... Wie behoefte heeft aan
onbegrijpelijkheden als zodanig moge de oude mythe handhaven... het is het gevaar van veler traditionele
handhaving van het leerstuk dat het eigenlijke mysterie (nl. dat de Zoon geboren is) niet meer gezien wordt.”
J.H. Gerretsen daarentegen verdedigt de maagdelijke geboorte als theologisch noodzakelijk, juist als men op
traduciaans standpunt staat, Christologie, ([Nijmegen: Hoet] 1911, 49 [4896]). (‘Traducianisme’ is de leer dat de
mens ook naar de ziel ontstaat uit de echtelijke gemeenschap, het tegendeel van het ‘creatianisme’ volgens
hetwelk iedere ziel uit een aparte scheppingsdaad van God ontstaat).

316 *Verwijst vooral naar Emil Brunners Der Mittler, vgl. KD 1/2, 191 en 200-201.

317 *Deze zin staat niet in Credo.

318 yestigia terrent = de sporen werken afschrikwekkend, nl. als blijkbaar heenleidend naar of komend uit de
richting van een “natuurlijke theologie”. *Geciteerd uit Horatius, Epistolae |, 1, 74.

319 Wij geven hier een plaats aan een fragment uit een stuk (Kerstmis 1931 verschenen in de Miinchner
Neuesten Nachrichten, opgenomen in het bundeltje Weihnacht (1934), (48-55) 49-55) [GA 1/1998, (628-634)
629-634] [Wildi nr. 216 voor het krantenartikel en nr. 304 voor het bundeltje], 0.a. omdat de Duitse
omstandigheden van toen zich op het ogenblik bij ons herhalen.

“... ‘gibt der Welt ein neuen Schein’ hat Luther in dem schonsten seiner Weihnachtslieder von dem im Stall von
Bethlehem in die Welt hereingegangenen ‘ewigen Licht’ gesagt. Auch das war nachgesagt (den heiligen
Schriften nachgesagt, im Glauben, nicht im Wahn eigenen Wissens um das Geheimnis gesagt) und gerade
darum in Kraft gesagt. ‘Das ew'ge Licht geht da herein’ war eine Ubersetzung des Zeugnisses, mit dem die
Kirche aller Zeiten anfangen und bei dem sie unverriickt stehen musz: das Wort ward Fleisch, Gott ward
unsereiner. So steht es auch mit dem anderen: ‘... gibt der Welt ein neuen Schein.” Luther hat diesen 'neuen
Schein’ nie in seinem Herzen oder Leben oder Gberhaupt in menschlichen Zustdanden und Verhaltnissen
(‘Werken’, wie man damals sagte) aufzeigen zu kdnnen gemeint. Er nannte den Glauben den ‘rechten
Werkmeister’ und hat den Glauben immer beschrieben als ein Sichklammern an das uns gegebene Wort im
Zeugnis der heiligen Schriften. Wenn er recht hat, so ware von dem, was die Weihnachtsbotschaft dem
heutigen deutschen Menschen bedeuten kdnnte, vor allem dies zu sagen, dasz dieser Mensch glauben, d.h.
dasz von dorther, von diesem auch ihm jedenfalls nicht ganz unbekannten und unzuganglichen Zeugnis her

86



seine Welt einen neuen Schein bekommen kdnnte. Woher? Aus der neu erwachenden Tiefe seines Gemiites?
Aus dem Lebendigwerden des ‘Weltgewissens’? Aus der zu erhoffenden Geburt einer neuen europaischen oder
universalen Geistigkeit? Die Theologie ist nicht dazu da, solche Hoffnungen als lllusionen zu verdachtigen. Sie
kann freillch fir solche Hoffnungen auch keine Verantwortung Gbernehmen; sie kann jedenfalls, wenn es sich
um den der Welt gegebenen neuen Schein handelt, nicht auf solche Hoffnungen verweisen. Sie kann aber in
voller Verantwortlichkeit und mit aller Bestimmtheit auf den Glauben, d.h. auf das Zeugnis der heiligen
Schriften verweisen. Sie kann darauf aufmerksam machen, dasz es sich hier um eine Instanz handelt, von der
nicht Vertrostung, sondern Trost, nicht ein Programm, sondern Weisung zu erwarten ist. Die
Weihnachtsbotschaft konnte — und das ware der mit dem ewigen Licht in die Welt hereingegangene neue
Schein — Trost und Weisung bedeuten. Er ware freilich ein ganz aphilosophisches, apolitisches, amoralisches
Geschehen, wenn sie uns das bedeuten wiirde. Es ware blosz das Geschehen des Glaubens, geweckt durch das
alte, nun nicht mehr tiberhdrte, nicht mehr miszverstandene Zeugnis. Der neue Schein, den die Welt
bekommen, Trost und Weisung waren da, wie das in die Welt hineingegangene ewige Licht selber. Wir dirften
uns nicht darliber wundern und nicht davor zuriickscheuen, dasz von ihm dasselbe zu sagen ware, wie nach
einem anderen Weihnachtslied von Christus selbst: ‘Er liegt dort elend, nackt und blosz in einem Krippelein’
und: ‘Er duszert sich all seiner G'walt, wird niedrig und gering und nimmt an sich eins Knechts Gestalt, der
Schopfer aller Ding"”. Trost und Weisung in solcher Verborgenheit zu haben, das kénnte das Héren der
Weihnachtsbotschaft fir den deutschen Menschen von heute bedeuten.

Es ist nicht unmoglich, dies noch etwas zu erldutern: Angenommen, ein solcher heute lebender deutscher
Mensch wirde glauben, so miste der Trost und die Weisung, die er damit in aller Unscheinbarkeit empfing,
ebenso unscheinbar aber ganz bestimmt in der Erlaubnis und in dem Gebot bestehen, irgendwo, wo er es jetzt
nicht ist und nicht sein kann, ganz unprinzipiell zu werden. Prinzipien, Weltanschauungen, Uberzeugungen und
dergleichen sind freilich nicht schon an sich das Merkmal des Unglaubens. Sie konnen, wie der im verflossenen
Jahr verstorbene Schweizer Pfarrer und Schriftsteller Hermann Kutter gerne sagte, als ‘Bohnenstangen’ dem
wirklichen Leben niitzliche Dienste tun. Ihre Geltung und Geltendmachung musz aber ihre Grenzen haben. Der
Mensch dirfte nicht nur prinzipiell, er miiszte auch unprinzipiell sein kdnnen. Nun, das ewige Licht, das im Stall
zu Bethlehem in die Welt hereingegangen ist, ist jedenfalls, wenn das Zeugnis von ihm recht ist, die denkbar
unprinzipiellste Wirklichkeit: dasz Gott Mensch ward, das springt aus allen Systemen heraus, wie oft man auch
versucht hat, es in ein solches einzubauen. Das ist weder natiirlich, noch logisch, noch rechtlich, noch
geschichtlich zu begriinden, das ist wahr als das ewige Licht, dasz im Unterschied zu allen unseren Lichtern
keiner Speisung und keines Leuchters bedarf. Das ist wahr als die uns wiederfahrene Barmherzigkeit. Und nun
kénnte es sein, dasz der deutsche Mensch von heute glauben wiirde und dasz sein Glauben der Glaube an
dieses ewige Licht ware, und dasz er dann irgendwo, wo gerade er es bis jetzt nicht war, von ganzen Herzen
unprinzipiell werden diirfte. Hatte er das nicht ganz besonders noétig? Sollte der vorbehaltlose Glaube an
allerhand Prinzipien nicht die besondere deutsche Form des Unglaubens sein? Oder wo in aller Welt auszer in
dem Lande zwischen Maas und Memel hilt ein jeder so unentwegt seine Bohnenstange fiir den Baum der
Erkenntnis und des Lebens und tut man sich selber und anderen so viel Leid an — beileibe nicht aus Bosheit,
sondern aus heiliger Uberzeugung? Wo sollte eine allgemeine geistige ‘Abriistung’ so nétig und heilsam sein?
Wenn der deutsche Mensch von heute glauben, den heiligen Schriften glauben wiirde, dann wiirde er gewisz
vor allem weniger feierlich von seinen Uberzeugungen denken lernen, er wiirde seine Bohnenstangen — gewisz
nicht zerbrechen und wegwerfen, aber ihrem naturlichen Gebrauch zuriickgeben. Er wiirde Furcht, Liebe und
Vertrauen, die er jetzt an die Systeme verschwendet, dem schenken, dem sie allein gehéren und der in kein
System zu bringen ist. Und dann wiirde er — was ware das flir ein ‘neuer Schein’! — barmherzig werden.
Vielleicht in dieser Hoffnung hat unser Herr Reichsprasident den politischen Parteien fiir die Weihnachtszeit
Feiertag geboten, auf dasz jedermann sich besinne, ob er nicht vor allem glauben sollte!

Derselbe Trost und dieselbe Weisung der Weihnachtsbotschaft wiirden dann auch wohl dahin lauten, dasz wir
statt unpraktisch praktisch sein dirften. Im engsten Zusammenhang mit dem Unprinziellwerden! Wenn man
allzu prinzipiell ist, dann kommt man nicht zusammen, dann bleibt nichts librig, als sich gegenseitig ins Gesicht
zu schlagen, und dann kann das Nachstliegende, dasz man gemeinsam tun sollte, nicht oder nur schlecht
geschehen, und dann ist man bei aller Heiligkeit der verschiedenen Uberzeugungen unpraktisch. Hitte Gott
prinzipiell sein wollen gegen uns, wie er es kdnnte und wie wir es reichlich verdienten, er hatte nicht
ausgerechnet Mensch werden diirfen. Er war und ist aber barmherzig und darum kam er in Christus mit uns

87



zusammen, wohlverstanden mit uns, mit denen er wegen seiner Heiligkeit gar nicht zusammenkommen
konnte! Mit denen um ihrer Ohnmacht und Bosheit willen ein Zusammenwirken fiir ihn ganzlich
ausgeschlossen war! Gott aber tat und tut gerade dieses Ausgeschlossene — sollen wir nicht sagen: dasz fiir ihn
den Barmherzigen allein Praktische, dasz, was geschehen muszte, wenn sein freier, barmherziger Wille
geschehen sollte? Und nun kdnnte ja das ewige Licht auch in dieser Hinsicht, geglaubt werden und das wiirde
dann heiszen: es konnte in uns ein Wille da sein fiir das Nachstliegende, dasz man unter allen Umstanden
gemeinsam tun sollte.

Die Hindernisse zu solcher Gemeinsamkeit waren entfernt so schwer nicht wie die, die Gott hindern kénnten
und nicht gehindert haben, mit uns gemeinsame Sache zu machen. Diirfen wir sozusagen gottlicher sein wollen
als Gott selber? Wenn wir glauben wiirden, so wiirden wir wissen, dasz wir gerade das nicht tun dirfen. Das
einzig Gewiesene ware dann, das scheinbar Ausgeschlossene zu tun und also zueinanderzukommen, uns die
verschiedenen Uberzeugungen in Ehren, aber nicht in letzten Ehren — die Hand zu geben und uns zu helfen,
statt uns unaufhorlich mit Querschlagern zu plagen. Der blosze Appell an die Liebe zum gemeinsamen
Vaterland scheint nicht zu geniigen, um uns in diesem Sinn praktisch zu machen. Und an den christlichen
Glauben kann man nicht einmal appellieren, denn er ist wahrlich nicht so da, wie irgendeine Gesinnung da ist,
an die man appellieren kann, sondern als Gottesgabe, die wir alle uns nicht nehmen kénnen. Man kann und
musz aber sagen, dasz diese Gabe sehr konkret dies bedeuten wiirde, dasz der deutsche Mensch von heute,
dieser grosze Unpraktische im Kreis seiner anderen Menschenbrider, bei aller Prinzipientreue etwas
praktischer wirde.

Und schlieszlich konnten derselbe Trost und dieselbe Weisung der Weihnachtsbotschaft dies bedeuten, dasz
wir wesentlich werden miszten. Und das miiszte dann nicht heiszen, dasz aufs neue ein jeder in seine
Innerlichkeit versinkt und den Traum seines Ich in neuen, womaéglich christlichen Tiefen weiter dichtet und
denkt. Wir haben von dieser Wesentlichkeit zuviel gehabt in allen Jahrhunderten deutscher Geschichte. Unser
wartet heute, wenn nicht alles tduscht, das wesentliche Drauszen: der Mitmensch, den wir durch die Brille des
Prinzips nimmermehr zu sehen vermdgen und der auch im gemeinsamen Werk noch nicht so gesehen ist, wie
er gesehen sein will: um seiner selbst willen. So hat uns Gott gesehen, indem er Mensch wurde. Prinzipiell
konnte er uns gewisz nicht lieben. Weil er etwas mit uns anfangen konnte, konnte er uns auch nicht lieben dem
was in aller Welt konnte er mit uns anfangen? Er hat uns offenbar um unserer selbst willen geliebt. Der neue
Schein, den die Welt damit bekommen hat, dasz das ewige Licht da herein gegangen ist, kénnte dies bedeuten
— nicht dasz wir im Handkehrum den Mitmenschen als solches liebten, wohl aber, dasz wir wiiszten: Liebe ist,
ob von uns erfillt oder nicht erfiillt, die hohe Kunst, bei der es nicht um den guten und nicht um den
nitzlichen, sondern um den wirklichen Mitmenschen geht. Es ist heute viel von ihm die Rede, von diesem
wirklichen Mitmenschen. Der Begriff ‘Klasse’ hier und der Begriff ‘Volk’ dort wird ungestiim genug als seine
authentische Interpretation ausgegeben: mit dem Erfolg, dasz die Angehorigen derselben Klasse und desselben
Volkes grimmiger widereinander sind, sich gegenseitig als Menschen weniger sehen als je zuvor. Man sehe zu,
ob es auf diesem und auf jenem Weg ein Weiterkommen gibt! Wesentlich werden hiesze doch wohl auf beiden
Wegen: menschlich werden. Nun, man kann die Menschen nicht aufrufen und auffordern, wesentlich und also
menschlich zu werden. Mit zum Besten am deutschen Menschen der Gegenwart gehort sicherlich, dasz ihm mit
Moralpredigten in keiner Weise mehr beizukommen ist. Aber das darf er sich sagen lassen: Wenn er glauben,
das in die Welt hereingegangene ewige Licht, Gott, der Mensch war, nach den heiligen Schriften glauben
wirde, dann wiirde er menschlich werden.”

*Naar deze uitvoerige aantekening wordt in de hoofdtekst niet verwezen. Het eerstgenoemde citaat uit een
kerstlied van Martin Luther is uit ‘Gelobet seist du, Jesu Christ’ (1524), Evangelisches Gesangbuch 23, Gotteslob
252. Het tweede geciteerde lied is ‘Lobt Gott, ihr Christen, alle gleich’ van Nikolaus Herman (ca. 1550),
Gotteslob 247. "Herr Reichsprasident”: dat was in 1931 Paul von Hindenburg (1847-1934). “Der Begriff ‘Klasse’
hier und der Begriff ‘Volk’ dort” verwijst naar de onverzoenlijke haat en straatgevechten tussen communisten
en nazi’s in de laatste jaren van de Weimar-republiek.

88



[VIII] PASSUS SUB PONTIO PILATO: DIE GELEDEN HEEFT ONDER PONTIUS PILATUS

Calvijn laat in zijn catechismus van 1545 bij deze plaats van de belijdenis de leraar de
volgende vraag stellen aan de leerling: “Waarom gaat gij nu van zijn geboorte onmiddellijk
over tot zijn dood en laat zodoende de overige levensgeschiedenis daar?” Als ik deze leerling
geweest was, zou ik met de wedervraag geantwoord hebben, of dan wel werkelijk de
geschiedenis van Jezus’ leven hier overgeslagen is? Men zal intussen ook het antwoord dat
de leerling in de catechismus van Calvijn op deze vraag te geven heeft nu niet bepaald
bevredigend kunnen noemen. Het luidt namelijk: “Hier (dat is: in de geloofsbelijdenis) wordt
alleen gesproken van datgene wat tot het eigenlijke wezen van onze verlossing behoort.”320
Hoe nu, zal men moeten vragen, zou de kerk bij de vorming en opstelling van het symbool
werkelijk van mening geweest zijn dat Jezus’ leven niet tot het eigenlijke wezen van onze
verlossing behoort?

1

Calvijns levende leerlingen (want die in de catechismus spreekt is maar een leerling van
papier), namelijk de opstellers van de Heidelbergse Catechismus, hebben in dezen niet
alleen een dieper, maar vooral ook een bijbels-exegetisch nauwkeuriger inzicht gehad dan
de meester zijn leerling in de mond geeft, als zij op [de] overeenkomstige plaats bij de
behandeling van het apostolicum (vraag 37) op de vraag: “Wat verstaat gij onder het
woordeke: geleden?” het antwoord gaven: “Dat hij aan lichaam en ziel de ganse tijd zijns
leven op aarde, maar inzonderheid aan het einde zijns levens, de toorn Gods tegen de zonde
van het ganse menselijke geslacht gedragen heeft, opdat hij met zijn lijden als met het enige
zoenoffer ons lichaam en onze ziel van de eeuwige verdoemenis verloste en ons Gods
genade, gerechtigheid en het eeuwige leven verwierve”.

Het staat toch niet zo dat Paulus (wiens bedoeling Calvijn in het bovenbedoelde
catechismus-antwoord waarschijnlijk bijzonder trefzeker meende weer te geven), omdat wij
bij hem ogenschijnlijk alleen over de dood en de opstanding van Christus horen spreken,
voor Zijn overige bestaan (en zulks in tegenstelling met de vier evangelisten) minder of in het
geheel geen belangstelling zou hebben gehad. Het staat veeleer zo dat Paulus door van
Christus’ dood te spreken, ook van zijn gehele overige leven wilde spreken — zij het dan in
geweldige (daarom geenszins gewelddadige) samenvatting en verkorting van het
totaalbeeld. Dat dit zo is kan ons bijvoorbeeld op de beroemde plaats over de
knechtsgestalte (Fil. 2: 6v.) nog heel duidelijk voor ogen komen te staan.3?!

Het beste bewijs terzake is echter het indirecte: dat de vier evangelisten zelf bij nader
toezien in het geheel geen lévensgeschiedenis van Jezus willen geven, waarin dan zo
ongeveer tegen het slot ook nog het bericht van zijn lijden en sterven een plaats vindt. Maar
wat zij van Jezus’ optreden, van zijn woorden en wonderen, van zijn gesprekken met zijn
leerlingen en met de joodse tijdgenoten vertellen, dat is in alle vier evangelién (het minst
wellicht bij Lukas) onmiskenbaar van het begin af als een rivier met een sterk verval in de

320 yg|. Catéchisme de Jean Calvin, ed. Cadix-Krafft-Lecerf, Parijs 1934, 33. [Belijdenisgeschriften van de PKN,
118, vr. 55].

321 Fjl, 2: 6vv. Vgl. Barth, Erkldrung des Philipperbriefes (1927) [niet in GA], 54vv. Vigl. Rémerbrief (1922), 136:
“Keine Zeile der Synopse, die allenfalls auch ohne das Kreuz zu verstehen wére.” [GA 11/2010, 219]

89



richting van dit einde. Het is niet slechts voorbereiding van de Lijdensgeschiedenis, maar het
staat zelf reeds meer of min zichtbaar in de steeds zwaarder wordende schaduw van het
lijden én het staat, met dit lijden tezamen één geheel vormend, reeds in het licht van de
opstandingsgeschiedenis, dat tégenover dit geheel van leven-en-lijden opgaat. Ik kan echter
ook in de plaatsen van het boek Handelingen-van-de-apostelen (bijv. Hand. 2: 22v., 10: 37v.,
13: 33v.), waarin ons aangeduid wordt hoe de apostolische verkondiging aangaande Jezus
luidde, geen andere verhouding vinden die recht zou geven om hier en in de evangelién van
een ‘gevuld’, bij Paulus daarentegen van een leeg of half-gevuld kerugma®?? te spreken.
Gelijk Paulus, wanneer hij van het lijden van Christus sprak, op het gehele overige leven van
Jezus zag, zo houden de evangelisten en de schrijver van Handelingen, wanneer zij van het
overige leven van Jezus spreken, het oog gericht op zijn dood. Wij mogen aannemen dat de
zin van deze plaats van de geloofsbelijdenis geen andere is dan die in deze Schriftuurlijke
twee-eenheid is vervat. Juist omdat de geloofsbelijdenis niet slechts de kruisiging en de dood
van Jezus Christus, maar allereerst en apart Zijn lijden noemt, wil zij klaarblijkelijk aan de
overige levensgeschiedenis niet voorbijzien, wijst zij terug op “de ganse tijd van zijn leven op
aarde”, geeft zij aan het geheel het karakter van lijdenstijd.

2

De vleeswording, de openbaring van de Zoon van God en de in Hem volbrachte verzoening
van de wereld met God, betekent stellig een heimelijke — maar dan ook een zéér heimelijke,
zeer verborgen zegepraal en triomftocht. “Wij zagen zijn heerlijkheid” (Joh. 1: 14). “Hij werd
voor hun ogen veranderd van gedaante en zijn aangezicht blonk gelijk de zon en zijn
klederen werden wit gelijk het licht”, zo lezen wij eenmaal midden in de evangelische
levensgeschiedenis van Jezus (Matth. 17: 2). “Gij zijt de Christus, de Zoon des levenden
Gods” belijdt Petrus en het is niet vlees en bloed maar de hemelse Vader die hem dit
geopenbaard heeft (Matth. 16: 16v.). Overeenkomstige betekenis hebben stellig op hun
wijze alle wonderverhalen. Zij zijn tekenen van het komende Rijk, manifestaties van de vrije
genade van God. Wij hebben in de voorgaande voordracht ook in de geboorte-uit-de-maagd
zulk een teken van de verborgen heerlijkheid van Jezus Christus leren kennen, en in de
geschiedenis van de genezing van de geraakte een ander voorbeeld althans even
aangeroerd. Maar juist in hun karakter van als het ware uit de diepte opduikende, niet tot
regel en vast bestand wordende3?3, maar weer verdwijnende, het leven van Jezus in het
vlees om zo te zeggen onderbrekende, ja doorbrekende tékenen, behoort dit alles eigenlijk
al tot de Paasgeschiedenis. Zij zijn vooruitgeworpen — maar slechts vooruitgeworpen, een
gans anders-geaard gebied van de werkelijkheid plotseling overlichtende, dan echter dit
gebied weer in het donker achterlatende — stralen van Zijn opstanding-en-verhoging. De
regel van Jezus’ leven in het vlees als zodanig blijft echter deze dat de heerlijkheid van de

322 kerugma = boodschap: staande term in de NT vakliteratuur voor het evangelie in zijn oorspronkelijke,
mondelinge grondgestalte, als verkondiging: “deze Jezus, die gij gekruist hebt, heeft God opgewekt” [Hand. 4:
10]. Op dit eenvoudigste kerugma vormt het eenvoudigste credo het antwoord: “Jezus is Kurios”.

323 Het is aan een optisch bedrog te wijten wanneer wij de indruk hebben dat hele perioden om zo te zeggen
dpgingen in het verrichten van wonderen. De meesten van ons maken zich zo moeilijk los uit de instelling op
een kroniek, op een verslag. De ouderwetse term “taferelen” uit het leven van de Heer komt ten slotte dichter
bij de bedoeling van de evangelién. Alleen moet men daarbij nog in acht nemen dat deze “taferelen” als
zodanig reeds prediking zijn van de apostelen aangaande de verhoogde Heer.

90



eeuwige Zoon verborgen is onder het aspect van het tégendeel van de heerlijkheid: Jezus
lijdt. Dus: hij overwint niet, hij viert geen triomf, hij ziet geen vrucht, of wat hij aan vruchten
zamelt vervloeit weer en al het bereikte vergaat in het beslissende ogenblik als sneeuw voor
de zon. Dat hij als een gast en vreemdeling door de rijken en gebieden van het natuurlijke
leven gaat, dat hij tot familie en volk, tot staat en cultuur geen positieve verhouding heeft
gehad die, hoe dan ook, voor ons valt te onderkennen, dat hij niet heeft waar hij het hoofd
nederlegge [Lk. 9: 58] — dat zou nog verklaarbaar geacht kunnen worden.

Maar ook in de hem eigen, hem bijzonderlijk opgedragen werkzaamheid als leraar van het
volk en opvoeder van zijn leerlingen heeft hij generlei resultaat bereikt, ja het schijnt dat hij
daarin geen enkel bewust doel heeft nagestreefd.3?* Hoe het zij — de religieuze leiders van
zijn volk staan in de aanvang even vreemd tegenover hem als aan het eind, en aan het eind
even vijandig als in het begin. Hij heeft met hen niets bereikt dan juist datgene wat van
meet-af als een dreiging over hem hing, om dan aan het eind te voorschijn te breken: zijn
verhoging aan het kruis. Evenwijdig hiermee loopt wat te zeggen zou zijn over zijn
verhouding tot het volk en tot zijn leerlingen. Hij schijnt echter ook persoonlijk volstrekt niet
zo overtuigend en harten-veroverend gewerkt te hebben als een beminnelijke christelijke
journalistiek en retorica het in later tijden gaarne voorgesteld heeft: de hardste aanklachten
bleven hem ook op het hoogtepunt van zijn werken niet bespaard, het volk dat vandaag
halleluja geroepen heeft, zal morgen schreeuwen: kruist hem.3?° Zijn leerling Judas verraadt
hem, ten laatste verlaten hem alle, ook zijn drie3?® liefste leerlingen en hij op wie hij zijn
gemeente wilde bouwen als op een rots: Simon Petrus verloochent hem, eer de haan kraait,
onmiddellijk driemaal.

En daarmee begint eerst recht zijn lijden in engere zin: onder Pontius Pilatus. Reeds lang
tevoren — als een donker, onrustbarend refrein keert het telkens weer — heeft hij het immers
voorzegd, trouwens reeds in de bedreiging van het nieuwgeboren kindeke door Herodes, ja
in de hele onherbergzame omgeving van zijn geboorte zal men dezelfde profetie moeten
vinden...: de Zoon des mensen moet veel lijden en verworpen worden en gedood worden.
Hij “moet”... Wanneer er dus een doel te onderkennen valt in dit leven, een opdracht, om de

327

324 Er zijn belangrijke dingen hierover gezien door Hans Hartmann, Jesus, das Ddmonische und die Ethik, 82vv.
([Berlin: Der weisse Ritter] 1923, zweite, vollig umgearbeitete Auflage [724]), in tegenstelling bijv. met Joh.
Miiller (Bergpredigt [Miinchen: Beck 1919]), die ondanks alle inspiratie op Nietzsche aan een moralistische
inslag niet ontkomt, maar in overeenstemming met Hans Bliher, Die Aristie des Jesus von Nazareth, Prien[:
Kampmann] 1921 [512], en Constantin Brunner, Unser Christus, oder das Wesen des Genies, Berlin[:
Oesterheld] 1921 [813] (dit zijn beide door en door ontheologische boeken, die de theologant van heden toch
moéet lezen, 1) om vrijer te worden tegenover het academische onderzoek van de evangelién, 2) om aan de
innerlijke grootheid van deze werken een onvermijdelijke aporie te leren zien, waarop alleen de orthodoxe
christologie als antwoord past).

325 Het is bedenkelijk hier, gelijk vaak geschiedt, een staaltje te zien van de “psychologie de la foule” in het
algemeen. Behalve deze doet zich een zeer bijzondere reactie gelden, te vergelijken met het merkwaardige feit
dat de “demonischen” in de evangelién Christus altijd moeten onderkennen, “belijden” én afweren. *De
“psychologie de la foule” verwijst wellicht naar het boek van Gustave Le Bon uit 1895, Psychologie des foules.
[Paris: Alcan]

326 *Djt aantal niet in Credo.

327 De mogelijkheid dat de toevoeging “en ten derde dage zal hij wederom opstaan” een glosse is, toegevoegd
vanuit het “gemeentegeloof”’, moet ernstig worden overwogen, maar heeft weinig gewicht (immers is het
ganse evangelie neerslag van de Paasprediking op Pinksteren en verder), tenzij men, gelijk Bultmann, in de
lijldensaankondiging het “messiaanse bewustzijn” niet wil doen optreden: een inzicht dat ook dogmatisch
belangrijke consequenties kan hebben.

91



volbrenging waarvan het klaarblijkelijk gaat, dan is het deze: de Zoon des mensen moet
lijden. Hij moet “verhoogd worden van de aarde” — zoals in het Johannes-evangelie, met
gruwzame, groteske dubbelzinnigheid, het eigenlijke en laatste van zijn weg wordt
omschreven. De lijdensgeschiedenis in engere zin “onder Pontius Pilatus” brengt waarlijk
niets nieuws in dit leven, het is zo eindeloos ver van wat men een catastrofe zou kunnen
noemen: het is eigenlijk in het geheel geen verrassing, het brengt tot voleinding — men moet
wellicht zeggen: zij brengt slechts voor alle anderen, omstanders en toeschouwers (waartoe
dan ook de discipelen behoren) aan de dag wat Jezus reeds lang niet alleen als toekomst
voor de geest heeft gestaan, maar wat voor hem al de dagen reeds een werkelijkheid
geweest is die hij droeg. Pontius Pilatus, de brave of misschien ook niet zo bar brave
stadhouder van de Romeinse keizer, die Jezus onschuldig vindt en hem nu toch en als
zodanig ter dood veroordeelt, is als het ware slechts de mond van de wereld, die nu ook nog
eens uitspreekt wat Jezus tevoren gezegd heeft: de Zoon des mensen moet lijden. Voeg
daarbij dat ook het onderricht en de raad die Jezus aan zijn leerlingen geeft niet in een
andere richting wijst. Immers de toekomst die hij hin voor ogen stelt bestaat daarin dat zij
omwille van Zijn Naam vervolgd zullen worden. En wat hij van hen verlangt is dit dat zij hun
kruis op zich nemen. “Indien zij de heer des huizes Beélzebul hebben geheten, hoe veel te
meer zijn huisgenoten” (Matth. 10: 25). Troost, bijstand en hoop zullen ook daar niet
ontbreken, zo waarachtig als het lijden van Jezus zelf niet zonder de grens, die aangeduid
wordt met de woorden: “ten derde dage zal hij wederom opstaan”.3?® Maar zie, dat is de
gréns, dat staat in een ander boek, dat is de keerzijde die de mens maar niet naar zich toe
keren kan wanneer hij wil.32°

3

Houden wij ons, gelijk het behoort, aan het eerste boek, dat is: aan de vraag: wat betekent
de openbaring van God in het vlees, in het mens-zijn van Jezus Christus als zodanig, dan
moet het antwoord luiden: zij beduidt in tegenstelling met wat openbaring in elk geval
schijnt te moeten betekenen: bedekking, verberging van God. Wat daar openbaar wordt
houdt immers geen licht in maar donker. Deze openbaring hier betekent niet de overwinning
van de wereld, niet de bevrijding uit de zonde, het kwaad, de dood, de macht van de duivel.
Zij betekent veelmeer vernedering en prijsgave van de Zoon van God aan al deze machten
van de onmogelijkheid33°, de goddeloosheid. Zij richt niet haar zegepraal op, maar vestigt die
van hén. Zij is niet bij machte al dit onmogelijke op te heffen, ze is zelfs niet in staat dit alles

328 Zie vorige voetnoot. Hier doet het er niet meer toe of deze “grens” door Jezus zelf van tevoren of door de
apostelen achteraf is gezien. Vgl. 95: het lijden zonder grens, zonder zin en zonder toekomst.

323 #Deze bijzin staat niet in de Duitse tekst.

330 Dat wij, Nederlanders, het woord “onmogelijk” niet of nauwelijks in de zin van “redelijk-onmogelijk” kennen
en gebruiken (behalve dan in “een onmogelijk mens”!), zou wel eens op een [ver]groving door een bedenkelijk
realisme, door een ‘Krdmergeist’ kunnen duiden. Wat de “vernedering” aangaat, houde men in het oog wat
Kierkegaard zegt, Tageblicher 1l, 122: “Christus erniedrigte sich selbst... O unendliche Erhabenheit, von der mit
kategorischer Notwendigkeit gilt: es war im Himmel, auf Erden, im Abgrund keiner, der ihn erniedrigen konnte.
Er erniedrigte sich selbst. Darin liegt ja Christi unendlicher qualitativer Unterschied von jedem Menschen, dasz
er bei jeder Erniedrigung, die er erleidet, unbedingt selber einwilligen, approbieren musz, dasz er dieser
Erniedrigung sich unterwerfen will. Dies ist die unendliche Erhabenheit liber das Leiden, aber zugleich das
qualitativ unendlich intensivere Leiden” (Men overwege het verschil met de wijze mens naar Maeterlincks
voorstelling in La Sagesse et La Destinée). [Paris: Charpentier 1895] *Krdmergeist = kleingeestig mens.

92



te verzwakken en te verlichten, zij houdt veelmeer in dat wat in de boven aangehaalde
catechismusvraag staat: het drdgen van de goddelijke toorn tegen het ganse, menselijke
geslacht. De openbaring zelf heeft tot vorm, tot bestaanswijze het “lijden onder Pontius
Pilatus”. Deze verberging van de heerlijkheid is zelf de openbaring van God. Dit negatieve is
geladen met positiviteit. Hier is openbaar dat het zwakke van God sterker is dan de
mensen.33! Dat dit lijden, gelijk we daareven zeiden, een grens en daardoor een zin en een
toekomst heeft, dat is wel waar. Wij hoorden immers ook het vervolg van de
catechismusplaats: “opdat hij met zijn lijden als met het enige zoenoffer ons lichaam en onze
ziel van de eeuwige verdoemenis verloste en ons Gods genade, gerechtigheid en het
eeuwige leven verwierve”. Deze voortzetting echter spreekt reeds datgene uit wat eerst van
Pasen uit in volle geldigheid over de Goede Vrijdag te zeggen is.33? Op de Goede Vrijdag zelf
— en niet eerst op deze dag, maar “de ganse tijd van zijn leven op aarde” — heeft het lijden
van Jezus, juist omdat het een lijden onder de toorn van God tegen het ganse menselijke
geslacht is, géén grens, géén zin, géén toekomst. Hoe zou hij, die zich werkelijk daarheen
begeeft en daar standhoudt waar het ganse menselijke geslacht staat: onder de toorn van
God — en daar heeft Jezus zich gesteld — hoe zou die een grens, een zin en een toekomst
kunnen zien in hetgeen hij te dragen heeft? Dat is immers de afgrond waarin ons de zonde
stort — wél ons! dat wij niet eens weten hoe diep deze afgrond is — het lijden zonder grens,
zonder zin en zonder toekomst.333 Deze last kon, als zij bewust gedragen wordt, alleen zo
gedragen worden. En dit is eerst het werkelijke dragen van de werkelijke last. En Jezus
draagt die: dit is de werkelijkheid van zijn vleeswording. “Alle vlees is als gras en al zijn
goedertierenheid als een bloem des velds, het gras verdort, de bloem valt af, want de Geest
des Heren blaast daarin, voorwaar het volk is gras” (Jes. 40: 6v.) En het Woord, het Woord
van God werd vlees, werd wat dit volk is. Als lid van dit volk, als waarachtig mens draagt
Jezus deze last: omdat “de Gerechtigheid Gods vordert dat de menselijke natuur, die
gezondigd heeft, voor de zonde betale” (Heidelbergse Catechismus, vraag 16).

Men doet goed stil te staan voor het aangezicht van dit raadsel en niet onmiddellijk naar
menselijke behoefte dat andere boek op te slaan, dat de ontknoping van het raadsel brengt.
Het is noodzakelijk om eerst het raadsel als raadsel te laten staan en als raadsel te laten
uitspreken. Het boek van Gods zege en van onze verlossing kunnen wij eerst dan lezen als
wij het boek van het lijden van Jezus Christus ten einde toe gelezen hebben.33* Wij zullen in
de volgende voordracht, wanneer wij zullen te handelen hebben over het crucifixus,
mortuus, sepultus, trachten dit boek met de huiver die ons bij deze dingen behoort te
doordringen trachten ten einde te lezen.

3311 Kor. 1: 25. *Deze drie zinnen staan niet in Credo.

332 yg|. Voordracht X, 115v., Voordracht XVI, 189v. De woorden “Goede Vrijdag” en “Pasen” zijn hier niet bloot-
historisch te nemen, maar nog veel minder symbolisch. Het gaat hier ook niet om het “suprahistorische”
(Seeberg, De Hartog, Dibelius), maar om de categorie van het Woord waardoor het goddelijke gebeuren ons als
heilsfeit aanspreekt, vgl. 123v.

333 ygl. Voordracht IX, 103.

334 Hoe is dit te rijmen daarmee dat de Genade moet védrafgaan? (Voordracht V, 55v.) werd er gevraagd. [Zie
bijlage: ‘Vragen’, 17.] Antwoord: waar wij in het geloof afzien van onze wetskennis en zelfbeoordeling, van
onze idealen en van onze vertwijfelingen en op Christus zien, daar zijn wij ook, zolang het donkere boek van het
lijden ligt opgeslagen, in het domein van de verkondiging, van het woord-van-het-kruis.

93



4

Wij vestigen nu nog een ogenblik onze aandacht op de merkwaardige toevoeging dat het
lijden van Jezus zijn lijden onder Pontius Pilatus genoemd wordt. Hoe komt Pontius Pilatus in
het credo? Het antwoord kan om te beginnen zeer eenvoudig luiden: het betreft hier een
tijdsbepaling. De naam van de Romeinse stadhouder over Judea, onder wiens regering Jezus
Christus leefde en door wiens vonnis hij gekruisigd werd, zegt: in deze en die historische tijd
is dit geschied. En dat is precies wat het symbool zeggen wil en waaraan het gewicht hecht:
in een bepaalde en nauwkeurig-aan-te-geven tijd binnen de tijd die ook de dnze is, is dat
geschied wat van Jezus Christus wordt betuigd. Een afgrenzing tegen een gnostisch Christus-
idealisme wordt daarmee polemisch voltrokken. Dat het woord vlees werd, houdt
uitdrukkelijk ook dit in dat het tijdelijk werd, dat de werkelijkheid van de openbaring in Jezus
Christus ook dat was wat wij de levenstijd van een mens noemen. Zij was niet alléén dit,
maar zij was 66k dit: een mensenleven. Want zij is wel een eeuwige, maar niet een tijdloze,
zij is tegelijk een eeuwige én een tijdelijke werkelijkheid. Zij is dus bijvoorbeeld niet het
gehalte van alle of van enige tijden, dat in zichzelf tijdeloos-ontheven zou wezen. Hij die zou
trachten uit alle tijden of uit bepaalde tijden, al was het de tijd van de jaren 1-30, zoiets als
een tijdloze geest of zin, een tijdloos wezen van deze tijd, uit te pellen, die zou de
openbaring van God die in deze bepaalde tijd geschied is zeker niet ontdekken.3** Dié mens
verstaat er nooit iets van die haar concreetheid pijnlijk vindt, voor wie zij in deze gegeven
vorm aanstotelijk is, die haar van het haar aanklevende tijdelijke zou willen losmaken, die,
door aan haar tijdelijke concreetheid voorbij te gaan, meent haar ideéle wezenlijkheid te
kunnen grijpen. De openbaring van God is nu eenmaal naar haar wezen concreet en dus
tijdelijk en dus niet minder historisch te bepalen dan bijvoorbeeld de regering van Perikles in
Athene. Wie op de zogenaamde “eeuwige waarheden” belust is, die scheide zijn geloof, als
hij zich niet bekeren wil, in ieder geval scherp van het christelijke geloof en wachte er zich
voor hier verwarring te stichten. Openbaring is een hic et nunc, eenmalig en volstrekt
eigensoortig, of zij is niet de openbaring waarvan de Heilige Schrift getuigt, daarom: sub
Pontio Pilato. Ja, die man hoort terdege in het credo! Had men maar steeds bedacht dat hij
in het credo staat — dan waren de kerk en de theologie ettelijke omwegen en dwaalwegen
bespaard gebleven.33¢

5

Maar nu heeft het een goede zin te vragen waarom deze tijdsbepaling juist met de belijdenis
van de lijdende Christus verbonden werd. Waarom niet met zijn geboorte? Waarom krijgen
wij niet in verband met het “geboren uit de Maagd Maria” de uit Lukas 2: 2 bekende naam
van de landvoogd Cyrenius te horen? Ik meen dat dit geen toeval of willekeur is. Ik denk
veeleer dat hier voor het eerst een aanwijzing zich voordoet die in het derde artikel van de
geloofsbelijdenis, waar sprake komt van de opstanding van het vlees en van het eeuwige
leven3%’, tot nadere en meer volledige ontvouwing zal komen. Deze naar Romeinse

335 ygl. bijv. H.W.Th.E. van den Bergh van Eysinga, Het Christusmysterie, een onderzoek naar de oorsprong en
de esoterische betekenis van onze godsdienst, Zwolle[: Ploegsma] 1917, 123vv. [7683], idem, Het Weidsch
Ornaat, Amsterdam[: Veen] z.j. [1917], 223vv. *De laatste bijzin staan niet in Credo.

336 0ok de omweg over het “supra-historische”.

337 vgl. Voordracht XlI, 134v., Voordracht XVI, 195v.

94



stadhouders of ook naar Romeinse keizers of op andere, soortgelijke wijze te bepalen tijd, de
historische tijd waarin Christus door zijn geboorte werd ingevoegd, om in dit historische
tijdsverloop in de jaren 1-30 te bestaan als in de tijd die de ‘onze’ is — hoe zou hij waarachtig
mens zijn zonder dat? — deze ganse tijd als zodanig, met haar verste verleden en haar verste
toekomst, is de tijd van de ongehoorzaamheid en de wanorde en dus de tijd die onder Gods
lankmoedigheid ndg bestaat, doch onder Gods toorn slechts bestaan kan als een tot
voortdurend vergddn bestemde en het vergaan tegemoet snellende tijd. De gedaante van
deze wereld — en daaronder hebben wij immers de tijd te verstaan — gaat voorbij (1 Kor. 7:
31). Daarom is zij dan ook de tijd — en nu verstaan wij de innerlijke samenhang tussen
“geleden” en “onder Pontius Pilatus” —waarin de Zoon van God als waarachtige
mensenzoon lijden moet, de tijd waarin hij alles: het succes en het geluk, de boze en de
goede mensen, de staat en de kerk, zijn eigen mens-zijn — hij is immers ‘vlees’ — maar ook en
vooral God zelf tégen zich hebben moet, de tijd kortom waarin hij niet kan leven zonder de
toorn van God te dragen. Wat kan hij in deze wereldtijd anders zijn dan de volkomen
vreemde en de volstrekte vreemdeling? Wat kan hij hier anders doen dan reeds met zijn
bestaan op zichzelf ergernis verwekken? Welke andere gestalte kan hij hier hebben dan de
“knechtsgestalte” (Fil. 2: 7), zonder enige schoonheid. “Hij was veracht en de onwaardigste
onder de mensen, een man van smarten en verzocht in krankheid; en een iegelijk was als
verbergende het aangezicht voor hem; hij was veracht, daarom hebben wij hem voor niets
geacht" (Jes. 53: 3).

Werd het Woord vlees en werd het aldus tijdelijk en was de tijd deze tijd, onze wereldtijd, de
tijd die naar de regering van Pontius Pilatus en zijn gelijken gedateerd wordt — ach, voor elke
held of halfgod kon destijds en kan nog heden deze tijd een grote, een schone tijd zijn (Gods
lankmoedigheid strekt zich immers zélfs over helden en halfgoden uit!) — voor de eeuwige
Zoon van de Vader echter kon deze tijd enkel lijdenstijd zijn. De in en onder de tijd, namelijk
in en onder de wereldtijd geworden Godszoon kon reeds als kind alleen maar de kribbe tot
legerstede vinden en hij kon als man geen einde vinden dan in de kruisdood. lets anders dan
het doodvonnis had deze wereldtijd, had deze onze eon33® door de mond van Pontius Pilatus
hem niet te zeggen: niet ofschoon, maar juist omdat hij onschuldig, ja de enige schuldloze in
deze eon was.

Maar zou het doodvonnis uit de mond van Pilatus niet tegelijk het doodvonnis over deze eon

338 “gioon” = eeuw, tijdperk. In het NT de tegenstelling van “aioon houtos” en “aioon melloon”, de

tegenwoordige en de toekomende eeuw. Door de mond van Pilatus spreekt deze aioon, meer of minder
openlijk, met beleden of heimelijke scepsis, het vonnis... “die Religion Bismarcks der das groszartigste Beispiel
ist dafiir, wie die Welt sich unter dem lauten Beifall der Vertretern der Religion mit ihr ...abfindet.” — “Eben
darum ist Bismarck der berufenste Verkiinder ihrer Entbehrlichkeit fiir alle irdische Wirksamkeit. Er hatte
Religion lediglich, um sich die Hande frei zu machen fir seine weltliche Aufgabe... Seine Religion sasz im Boden
seines Selbstgefiihls, in Ubrigen ein Ding, dasz er auf den Dimensionen eines Privatspielzeuges reduziert hatte
und jederzeit beiseiten legen konnte. Aber dasz er damit nicht spielen konnte und gelegentlich einen
christlichen Einfall hatte, genligte um ihn bei den modernen Advokaten des Christentums zum Christen, ja zum
Musterchristen zu machen... so ist das Christentum heute jedem Machthaber preisgegeben, selber zur
Machtanbetung geworden. So billig ist heute die Kanonisierung im christlichen Himmel!” (Overbeck,
Christentum und Kultur (1919), 155vv., Barth, Die Theologie und die Kirche, [Minchen: Kaiser 1928] 17v.). [457]
*Bedoeld is de in een brochure uit 1920 verschenen boekaankondiging ‘Unerledigte Fragen an die heutige
Theologie’, [Wildi nr. 115], opgenomen in de tweede bundel voordrachten [Wildi nr. 193]. GA 111/2012, (622-
661), 652v.

95



geweest zijn? Wat betekent dat voor deze tijd, voor deze wereld, als de eeuwige Zoon van
God in haar klaarblijkelijk alleen maar lijden, ja sterven kan? Is hij daarmee veroordeeld — of
is niet veeleer zjj daarmee geoordeeld en verworpen? Zijn zijn smarten “onder Pontius
Pilatus” niet in zichzelf reeds de geboorteweeén van een nieuwe tijd, die geen wereldtijd,
maar Gods-tijd, de tijd van de nieuwe mens en alzo de tijd van de vrije genade33° voor het uit
de oude wereldtijd (die bezig is te vergaan) geredde menselijke geslacht34° zal zijn? Zie,
wordt zo met dit lijden, dat het Godsgericht over de tijd beduidt, niet toch reeds midden in
het eerste, het andere, het tweede boek aangekondigd? Nu, wij zouden dit alles zeker ook
zelfs in vragende vorm niet kunnen zeggen, wanneer wij niet reeds, juist van dit
merkwaardige “onder Pontius Pilatus” af, een blik geworpen hadden in dat andere boek,
waaruit wij weten dat wij ons niét bedriegen, wanneer wij juist in de vernedering van God in
zijn openbaring — niet ofschoon, maar omdat zij werkelijk vernedering is — heimelijke maar
hoogste zege en triomf zien34!, gelijk ook immers niet anders mogelijk is, indien hier namelijk
werkelijk de waarachtige God zich tot het waarachtige mens-zijn vernederd heeft.

33% Men lette op deze nevenstelling van synonieme bepalingen: “de nieuwe mens” en “de vrije Genade”, vgl.
Voordracht X, 116v.

340 Het “menselijke geslacht” als éénheid gedacht. Kuyper sprak van “de stam en de takken van de boom als
één blijvend, hoeveel takken ook uit het geheel mogen uitvallen” (vgl. J.C. Sikkel, Het Boek der geboorten |,
Commentaar op Genesis, [Amsterdam: Van Schaik 1906] passim). [7762] Het is intussen niet toevallig dat Barth
over het algemeen deze uitdrukking vermijdt en bij schepping, verzoening en verlossing gelijkelijk spreekt van
de mens (vgl. Voordracht XVI, 196v.).

341 vgl. Voordracht X, 105vv.

96



[IX] CRUCIFIXUS, MORTUUS ET SEPULTUS, DESCENDIT AD INFEROS: GEKRUISIGD,
GESTORVEN EN BEGRAVEN, NEDERGEDAALD TER HELLE

Nadat wij het tweede artikel als het centrum van de gehele geloofsbelijdenis hebben
aangegeven, zullen wij de zinsneden die ons nu tegemoet treden, betreffende de dood en de
opstanding van Jezus Christus, nog eens opnieuw het centrum moeten noemen, namelijk het
middelpunt van dit middengebied. Geen resultaat van het exegetische onderzoek van het
Nieuwe Testament kan zo helder zijn als dit: dat het getuigenis van de apostelen en
evangelisten van alle zijden naar dit midden verwijst: crucifixus est et resurrexit.3*? Hier
lopen zichtbaar of onzichtbaar alle draden van de Godskennis van de kerk3*3 tezamen. Van
hieruit moet worden gepeild en gemeten wat de menswording, wat de wederkomst, maar
ook wat de schepping en wat de kerk in het christelijke credo betekent. Hier scheiden zich
dan ook de geesten en gaan ganselijk uiteen. Hier wordt het credo als geheel begrepen of
niet begrepen. Hier wordt het dode recitatie in een kerk die totaal vergeten is dat zij niet
slechts te bewaren heeft, maar ook zéIf steeds weer moet verwerven wat zij meent te
bezitten.34* Ofwel het is de belijdenis van een kerk die gelooft en daarom weet wat zij
gelooft en wat zij in het geloof waagt te zeggen. Hier wordt het credo in datgene wat het het
meest dringend zeggen wil omzeild door theologen en predikers of door hun lezers en
hoorders of door beide partijen tegelijk, als van lieden die iets gestolen hebben en het
gaarne vermijden op het terrein van hun euveldaad ooit terug te keren — hier heeft het
credo echter ook zijn kracht in de gemeente, in de verkondiging, in de theologie, die zich
door deze zijn meest dringende oproep werkelijk vergaderen en leiden laat, en niet in de
laatste plaats in het leven van de enkelingen die geloven, dat is: die zich door deze oproep
laten dragen en bewegen in de arbeid, in het lijden, in de aanvechting, in het uur van
sterven. Maar hier wordt het voorwerp van het geloof met innerlijke noodzaak tot een
gericht over alle menselijk kennen en belijden, ja over alle menselijke houding en
verantwoording daartegenover, hoe goed die ook gemeend moge zijn, hoe ernstig en hoe
vroom zij zich ook mogen verwerkelijkt hebben. Hier eerst recht moet en kan men zich
echter ook oefenen om zijn ganse kennen en belijden, zijn gehele menselijke verhouding tot
het voorwerp van de geloofsbelijdenis, namelijk tot God, getroost aan de barmhartigheid
van deze God aan te bevelen, met andere woorden zich werkelijk aan de gerechtigheid van

342 Kruis en Opstanding zijn tezamen in de verkondiging en daarom in de belijdenis, zo is er in de dogmatiek
plaats, naast de leer aangaande de twee “naturen” en de leer aangaande de drie “ambten”, voor de leer
aangaande de twee “staten”, de staat van de vernedering en de staat van de verhoging. [Zie bijvoorbeeld
Calvijn, Institutie 1559, boek Il resp. de hoofdstukken 14, 15 en 16.] Maar men zou het “tezamen” toch weer
misverstaan als men deze beide tegenover elkaar zou willen afgrenzen. Het behoort tot de zeer goede dingen
van de “ethische” theologie en prediking dat zij op dit punt begonnen is het Geheimenis te eren. Al is het waar
dat de jongere “school” met een theologie-van-de-opstanding de fundamentele betekenis van de incarnatie
veelszins heeft verdonkerd. En merkwaardig, overal waar dit gebeurt glijdt men ongemerkt in het ‘arianisme’
terug en in alle mogelijke geestrijke religiositeit. Vgl. Rémerbrief*, 214vv. [GA 11/2010, 319v. (bij Rom. 7: 2)]
343 xCredo: ‘christlicher Erkenntnis’

344 Toespeling op Goethe’s bekende spreuk: “Was du ererbt von deinen Vitern hast, erwirb es um es zu
besitzen”. [Uit Faust | (1808), r. 682v.]

97



het geloof en in het minst niet aan de gerechtigheid van zijn theologische, kerkelijke, vrome
of zedelijke werken te houden.3*

1

Wij beginnen onze overdenking van de leer aangaande de dood van Christus met een blik op
het minst opvallende deel van onze symbooltekst, ik bedoel het woord: sepultus, begraven.
Deze op zichzelf zo triviale, onbetekenende, zo in het geheel geen diepere kennis belovende
waarheid: dat Jezus Christus begraven werd is, gelijk uit 1 Kor. 15: 4 blijkt, reeds voor Paulus
een gewichtig element geweest. Hij heeft, opvallend genoeg, juist daarin de realiteit gezien
van datgene wat de mens in de doop wedervaart: dat wij mét Christus begraven worden34¢
(Rom. 6: 4, Kol. 2: 12). In het symbool heeft het noemen van Jezus’ begrafenis blijkbaar in de
eerste plaats een overeenkomstige functie als tevoren het noemen van Pontius Pilatus: het
wil nog eenmaal herinneren aan de waarachtige mensheid van Christus. Het herinnert
daaraan in ieder geval op een nog meer beslissende en omvattende wijze dan het sub Pontio
Pilato. Dat hij begraven werd, dat is het meest ondubbelzinnige waarmee men een wezen als
een echt, werkelijk mens kan aanduiden: een engel of een idee of het “wezen van het
christendom” kan men inderdaad niet begraven! Maar Jezus Christus is begraven geworden.
Merkwaardigerwijze is er dus een leerstuk, namelijk dit punt in het credo, waar het woord
van de gelovige3*’ met het woord van de niet-gelovige volkomen overeenstemt. Begraven:
dat konden met de kerkvaders, met Luther en Calvijn, ook Celsus, ook Voltaire, ook David
Friedrich StrauR3*® zeggen. Natuurlijk zeiden ze dan beiderzijds iets totaal verschillends,
maar zij zouden het hier toch noodzakelijk met dezelfde woorden moeten zeggen. Reeds dit
feit is wel in staat om onze belangstelling te spannen op dit aan het resurrexit onmiddellijk
voorafgaande sepultus. Blijkbaar heeft het juist in zijn trivialiteit een eminent kritische
betekenis.

Daarin dat een mens begraven wordt, blijkt — schijnbaar nog in zijn tegenwoordigheid, in
werkelijkheid reeds tijdens zijn afwezigheid — dit feit bevestigd en bezegeld: dat hij geen
toekomst en ook geen heden meer heeft. Hij is om zo te zeggen louter verleden geworden.

345 De onderscheiding van “geloof” en “werk des geloofs” (vgl. Voordracht |, 14n33) eist deze omlijning van
“negativiteit” en troost onverbiddelijk.

346 Over de invloed van de Helleense mysterién op Paulus’ voorstellingswereld, die met name op deze plaats
extra-duidelijk aan de dag zou treden, zie men Dolger, Antike und Christentum |, [Mlnster: Aschendorff 1932]
152vv., E. Rohde, Psyche Il, [Tibingen: Mohr °1921] 128vv. [830], P. Althaus, Die Heilsbedeutung der Taufe im
Neuen Testament, [GUtersloh: Bertelsmann 1893] 41v., M. Dibelius, Die Isis-weihe bei Apuleius [und verwandte
Initiations-Riten], [Heidelberg: Winters 1917] 19v., 45v., A. Schweitzer, Geschichte der Paulinischen Forschung,
[Tubingen: Mohr 1911] 169v., 175v.

347 De term “der Glaubende”, is niet = de “gelovige”, maar omdat Barth de werkelijkheid en waarde van de
toestand van de “gelovigheid” niet ontkent en omdat juist op deze plaats het woord “gelovige” o.i. beter het
bedoelde weergeeft (men kan toch van met name genoemde mensen niet zeggen dat zij zonder onderbreking
akten van ongeloof hebben uitgevoerd, evenmin als men van Luther en Calvijn kan zeggen dat zij bij
voortduring akten van geloof gesteld hebben) vertalen wij hier in de gewone zin: “gelovigen”.

348 David Friedrich] StrauR (1808-1874) was intussen een aanhanger van de mythische verklaring van de
evangelién, aan een werkelijke, nuchter-realistische opvatting van sepultus ging hij voorbij. In zijn werk Leben
Jesu [1836] analyseert hij alle stukken van de evangelische overlevering naar de drieslag: 1) bovennatuurlijk? 2)
rationeel? 3) mythisch! Zover 2) verworpen wordt kan men dus niet zeggen dat StrauB, zij het formeel, met de
kerk gezegd heeft: sepultus est. Maar in zijn Leben Jesu fiir das deutsche Volk (1864) is het anders, in zoverre
daar toch een “historisch” Jezusbeeld wordt ontworpen en dat zal Barth voor de geest hebben gestaan.

98



Hij is nog slechts in de herinnering te bereiken en ook dit slechts zolang degenen die zich
hem herinneren kunnen en willen niet zelf begraven zijn. En nu is dit de toekomst waarheen
elk menselijk heden op weg is: begraven te worden. Wordt dit terugziend van iemand
gezegd: sepultus est, dan is daarmee inderdaad zo sterk mogelijk uitgedrukt: hij is een
waarachtig, werkelijk mens geweest. Een mens te zijn betekent, zo zeker als het eenmaal
met het begraven-worden eindigen zal: de staat van het louter verleden tegemoet-snellen.
In deze zin is ook Jezus Christus mens geweest. Het christelijke geloof belijdt het, maar juist
hier zal ook het ongeloof niet weigeren mede in te stemmen met deze waarheid. Ja, hoe
meer het werkelijk ongeloof is, naar die mate zal het met meer energie, minder voorbehoud
en zonder enige verbloeming zeggen: Jezus Christus is begraven.

Toch hebben wij hier volstrekt niet te doen met een analogia entis,>* met een
aanknopingspunt, met een gemeenschappelijke basis voor een gesprek tussen geloof en
ongeloof. Z6 energiek, zo onvoorwaardelijk, zo onverbloemd kan namelijk het ongeloof
nimmer zeggen: “hij is begraven” dat het daarbij datgene wat het gelddf met hetzelfde
woord zegt ook maar van vérre voor ogen krijgen zou. Het zou zelf op een of andere wijze
reeds geloof moeten zijn om daartoe in staat te zijn. Als ongeloof kan het wel meer of min
radicaal en consequent uitlegkunde bedrijven en trachten te verstaan wat het inheeft een
mens te zijn en dus de staat van de verleden-heid tegen te gaan, maar geen doorlichting en
verklaring van deze gegeven werkelijkheid zal hem ook slechts één schrede nader brengen
tot hetgeen deze werkelijkheid inheeft, wanneer Jezus Christus het onderwerp is van de zin:
hij is begraven. Dan is met deze zin namelijk uitgesproken: het is eenmaal geschied dat op
deze aarde bevestigd en bezegeld werd dat in en met deze mens Jezus van Nazareth God zelf
geen toekomst, maar ook geen heden meer had en alzo louter verleden werd. Om deze zin in
deze interpretatie, dus naar de bedoeling van het symbool, te onderschrijven, zou het
ongeloof klaarblijkelijk geen ongeloof, maar geloof-aan-God moeten zijn, wel verstaan niet
geloof aan een God in het algemeen, maar geloof aan God in Christus en dus geloof aan
Gods openbaring. De analogie tussen het woord van het geloof en het woord van het
ongeloof duikt dus slechts een ogenblik op, om onmiddellijk weer te verdwijnen. Zij biedt
geen nader houvast, zij wordt niet discutabel als gemeenschappelijke formule, tussen de
verschillende uitleggingen waarvan men dan nog zou kunnen kiezen. Niet tussen tweeérlei
uitlegging is hier te kiezen, maar tussen geloof en ongeloof. En steeds is de keuze reeds
gevallen wanneer beide hetzelfde woord uitbrengen: Jesus Christus sepultus est.

2

In de samenhang van de christelijke geloofsbelijdenis zegt dit woord (en dit is zeker ook de
reden waarom Paulus het zo gewichtig geacht heeft): dat de weg van God, die in de
vleeswording van het Woord werd betreden en die in het lijden van de Zoon van God in deze
onze wereldtijd verder afgelegd werd, in de vernedering is voortgezet tot in de diepste,
laatste verborgenheid van zijn God-zijn. Wat dit diepste en laatste inheeft? “Hij ontledigde,

343 “Analogia entis”, d.i. letterlijk: een overeenkomst in het zijn of in zijnswijze, nl. tussen God en mens, nl. dat
zij, hoezeer ongelijk, toch beide aan het “zijn” deelachtig zijn (Lateraanse Concilie), maar “inter creatorem et
creaturam non potest tanta similitudo notari, quin inter eos maior sit dissimilitudo notanda” (Denzinger [1932]
432 [latere edities 806]). In de tekst schijnt mij eerder een ironische toespeling bedoeld op de analogia fidei
(overeenkomst van het geloof), KD |, 257v. dan op de analogia entis.

99



hij vernietigde3>° zichzelf en nam knechtsgestalte aan” (Fil. 2: 7), dat zegt ons het woordeke:
begraven! Het houdt immers in dat God zijn eeuwigheid verhulde en doordat Hij in en door
zijn mens-zijn in Jezus Christus tijdelijk werd, ook dit op zich nam en in zich opnam: in dit zijn
mens-zijn, gelijk ieder mens eenmaal, louter verleden te worden. Wat het “sepultus est” tot
een deel van de christelijke belijdenis maakt is dus ten slotte dit dat het van een handelen
van God spreekt! namelijk — men kan het moeilijk anders uitdrukken — van een zelfovergave
van God aan het leven en lot van de mens, een zelfovergave waarin Hij wel niet ophoudt God
te zijn, wel echter z6 met leven en lot van de mens zich vereenzelvigt dat zijn God-zijn voor
alle andere ogen dan zijn eigen volstrekt onzichtbaar wordt. “Paulisper interea delitescebat
ejus divinitas, hoc est vim suum non exserebat” (Calvijn)3>!: “een korte wijle intussen verborg
Hij zijn godheid, dat is: Hij bracht zijn kracht niet aan de dag”. Niemand kent hier de Zoon
dan alleen de Vader. Want wie zou Gods God-zijn nog zichtbaar zijn waar Hij als mens
begraven wordt en dus inderdaad louter verleden wordt?

Maar juist door deze zelfovergave van God aan het leven en lot van de mens, zoals wij die in
het “begraven!” van het christelijke credo voluit en aangrijpend zien voorgesteld, valt nu op
dit leven en lot van de mens als zodanig een licht dat wij ons in geen geval als het resultaat
van een antropologische analyse zelf kunnen verschaffen, doch alleen als kennis, uit Gods
openbaring afgeleid, kunnen en mogen aanvaarden.

En hiermee komen wij tot de eigenlijke boodschap van de Goede Vrijdag, tot overweging
waarvan wij ons nu tot de andere woorden van onze symbooltekst kunnen wenden. Het gaat
bij de woorden crucifixus, mortuus, descendit ad inferos voortdurend over iets tweeledigs,
namelijk over de goddelijke vioek en over de goddelijke vrijspraak, als zijde en keerzijde van
het éne gebeuren van de goddelijke zelfovergave aan het leven en lot van de mens.

350 De leer van de ‘kenosis’ (ontlediging) (meer in de lutherse dan in de gereformeerde kerk inheems, op
monomane wijze voorgestaan door Zinzendorf) in haar rechte zin moet worden losgemaakt van de vragen naar
Jezus’ kennis, in verband waarmee zij in de vorige eeuw bijna steeds is behandeld, moet ook worden
losgemaakt van de gedachte van een terugwinning van de goddelijke eigenschappen in de weg van de
ontwikkeling (Sartorius, Die Lehre von der heiligen Liebe ||, [Stuttgart: Liesching 1840] 21 [701], [Alexander] von
Oettingen, Lutherische Dogmatik lll, [Miinchen: Beck 1902] 107v., [Hermann] Plitt, Zinzendorfs Theologie Il,
[Gotha: Perthes 1869] 166v., P.J. Forsyth, The Person and Place of Jesus Christ, [London: Hodder & Stoughton
1909] 230v., 312vv., [Fr.] Loofs, art. ‘Kenosis’ in: Herzogs Realenzyklopddie [Leipzig] 3[1901], X, 246-263, Francis
Hall, The kenotic theory, [New York/London/Bombay: Longmans & Green 1898] 87vv.). Vgl. Dr. W.J. Aalders, De
Incarnatie ([Groningen: Wolters] 1933), 245 vv., 255v. [899] Calvijn toont grote reserve (/nstitutio IV, 17, 4,
Comm. op Fil. 2: 7), maar doet ook wel een andere toon horen (Comm. op Kol. 1: 19, 2: 9). Het is dan ook in de
geest van Calvijn als Barth meest het woord “ontlediging” vermijdt en bij voorkeur spreekt van “verberging”.
Vgl. nog J.J. Miiller, Die Kenosis-leer in die Kristologie sedert die Reformasie, [Purmerend: Muusses] 1931
(passim). Het is duidelijk dat het monotheletisme uit de kenosis-leer zeer licht kan worden afgeleid.

351 ygl. voor andere plaatsen bij Calvijn en de gereformeerde vaderen: Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek I,
328vv. over de “communicatio charismatum”, in onderscheiding van “communio idiomatum”, 336v. Men ziet
dat Calvijn, o.a. naar de grondstructuur van zijn Franse geest, vaak tracht paradoxen te vermijden, op andere
plaatsen echter weer Luther schier overtreft in gewaagdheid. Een gewaagdheid die aan de logica zelf ontspringt
(in tweeérlei betekenis). Zeker kan reformatorisch denken nooit toestemmen wat dr. Van Senden zegt (in
Encyclopaedisch Handboek van het moderne denken [Arnhem: Van Loghum Slaterus 1931] II, 183 s.v. paradox):
“Wil men echter niet in vals vernuft of oncontroleerbaar beweren vervallen, dan moet beslist de eis gesteld
worden dat de paradox ook getransponeerd kan worden in woorden, uit welke de schijn van ongerijmdheid is
weggewerkt”. Dan zou de vorm waarin het denken al denkend zichzelf te boven gaat dus niets anders zijn dan
een vonken van literaire esprit, een grammaticale figuur die men door parafrase evengoed anders kan zeggen,
een bonmot dat men zich in de salon van het rationalisme heeft laten ontvallen en dat met enige géne, nu ja
geduld wordt, zolang men het niet te bont maakt.

100



3

De woorden van het symbool omschrijven dat wat de mens Jezus van Nazareth overkomt als
het dragen van een goddelijke vloek (dat is de zin van crucifixus volgens Gal. 3: 13: “vervloekt
is, die aan het hout hangt”), verder als het ondergaan van een goddelijke straf (dat is de zin
van mortuus, indien volgens Rom. 6: 23 “de dood de bezoldiging der zonde is”), en ten slotte
als de nood van een door God toegelaten aanvechting (dat is de zin van descendit ad inferos,
als Calvijn het recht verstaan heeft met zijn verwijzing naar Mar. 15: 34: “mijn God, mijn
God, waarom hebt Gij mij verlaten?”).3°2 Dit alles is toch stellig een zeer opvallende en alle
mensenmaat te buiten gaande karakteristiek van het sterven van deze mens: Jezus van
Nazareth. Wij verstaan haar niet, wij kunnen haar niet verstaan, tenzij wij voor ogen houden
wat wij daareven hebben gehoord: dat wij in het leven en in het sterven (als voleinding van
dit leven) van Jezus van Nazareth te doen hebben met de zelfovergave van God in het zijn en
leven en lot van de mens. Op zichzelf beschouwd is hetgeen door de begrafenis van een
mens bevestigd en bezegeld wordt, namelijk dat hij louter verleden geworden is, in het
geheel niet met de begrippen vloek, straf en aanvechting verbonden. Het sterven van een
mens en met name het gewelddadige en harde sterven van een onschuldig, ja goed mens zal
door deze mens zelf geheel anders gevoeld en door anderen noodzakelijk geheel anders
worden opgevat dan als vloek, straf en aanvechting. Wie van ons zou aan een sterfbed, welk
het ook zijn mag, uit zichzelf op deze gedachten komen? En wie zou erop komen wanneer hij
aan die sponde gezeten bijzonderlijk denkt aan hetgeen op Golgotha geschied is? Het is
inderdaad een gedachte waarop men niet komen kan.

Het is echter als gedachte van Géd tot ons gekomen doordat op Golgotha niet slechts een
onschuldig, ja goed mens een gewelddadige en harde dood gestorven is, maar doordat daar
de eeuwige God zelf 6ns zijn en dnze ondergang, in de vorm van een misdadigersdood en,
dit bevestigend en bezegelend, ook in de vorm van het begraven-wdrden, als Zijn eigen zijn
en ondergang heeft aanvaard. Wat weten dan wij? Hoe zouden wij uit onszelf weten dat het
vergaan van een mensenkind in de dood, dat wij stompzinnig of toch weinig-bewogen aan
anderen als toeschouwer meebeleven, dat wij zelf even stompzinnig of toch slechts weinig
verontrust tegemoet gaan —wat weten dan wij daarvan dat het méér is dan een van de
raadselen van ons bestaan, die wij (doordat wij ze met optimistische of ook pessimistische,
met al-te-veel-wetende of ook al-te sceptische gedachten zo bij gelegenheid in onszelf
overwegen)®3 in de regel en ten slotte heel goed kunnen verdragen? Of heeft het, om iets te

352 *nstitutie 11.16.10-12.

353 Hoe schoon de mens zich met de dood verzoenen kan, daarvoor sta hier als voorbeeld een uitspraak van
Frau Claudine in Wilhelm Raabe’s Abu Telfan (Gesammelte Werke Il 1, 166): “Mein Sohn, es ist eine Glocke, die
klingt Giber alle Schellen; wer in der rechten Weise still sein kann, der wird sie wohl vernehmen — mein Kind, fir
die heiszeste Stirn hat das Schicksal ein kiihlend Mittel; dem einen legt es eine weiche Hand darauf, dem
andern einen klaren Schein und zuletzt allen eine Erdscholle; du, sei still und warte, bis deine Augen hell
werden”. Vgl. Franz Rosenzweig, Stern der Erlésung [Frankfurt a/M: Kauffmann 1921] 1, 9 [968], “over de dood”
(in philosophos, aan het adres van de filosofen!). Het is bedenkelijk met Brunner te zeggen: “Der Hinweis
Heideggers auf den vorrationalen Menschen (die o.a. van de fundamentele ernst van de dood weet) — der wir
irgendwie alle sind — bleibt ein Gewinn, auch fiir die Theologie”... Auf ihn (nl. op de “vorrationalen” mens) und
sein Wissen von sich selbst... hat sich auch heute wie zu allen Zeiten rechte Theologie zu beziehen... Der Glaube
kann sich nicht anders vollziehen als so, dasz diese natiirliche Selbsterkenntnis in ihm vollendet wird” (Zwischen
den Zeiten 1932, 529).

101



noemen, aan één van ons reeds een slapeloze nacht bezorgd dat hij weet: ik word eenmaal
begraven, om dan “louter verleden” te zijn? Dit begrip, gelijk wij dat weten te vormen en
gelijk wij dat met gevoelsvoorstellingen weten te verbinden, bereikt ons niet, treft ons bij
lange na niet gelijk de bedoeling van de geloofsbelijdenis is ons te treffen met het crucifixus,
mortuus, descendit ad inferos. Wij dragen feitelijk niet de minste kennis daarvan dat de
onontkoombare toekomst van het begraven wérden voor de mens vloek, straf en
aanvechting betekent — en wel bovenal aanvechting: godverlatenheid van een die door God
veroordeeld werd en getuchtigd. Nee, wij weten daarvan niets. Wij zouden ook geen
ogenblik dit weten kunnen verdragen: wij weten niets van het goddelijke doden dat aan de
mens met recht en daarom noodzakelijk voltrokken wordt. Het is ons onmogelijk vanuit onze
ethische zelf-beoordeling te komen tot het kennen of vermoeden of voorvoelen daarvan,
laat staan: tot een erkennen en aanvaarden daarvan.3>* Jezus Christus evenwel heeft dit
weten gehad en heeft dit weten gedragen. Hij kon het weten en hij kon het verdragen dit te
weten, hij kon wat hij op Golgotha gedragen heeft waarlijk dragen als vloek, straf en
aanvechting, omdat hij mens was gelijk wij, maar als mens-gelijk-wij tegelijk God. Het is de
Zelfovergave van God waarmee Hij zich overgeeft aan ons zijn die in dit mens-zijn deze
ontzettende zin en dit schrikwekkende gehalte teweegbrengt. Het is daardoor dat wij een
indruk hebben van de dood als van een ondergaan van de goddelijke toorn. Ook hier is het
achteraf, vanuit de openbaring van de werkelijkheid waarin wij staan, dat wij énder de
zogenaamde werkelijkheid de werkelijkheid, dat is: het geheel van de goddelijke oordelen,
gaan ontdekken. De openbaring moet ook hier voorafgaan wil de dood ons meer worden
dan een natuurlijk uitdoven van de vlam van het leven. Maar, waar zij ons het ontzettende
ontdekt, is zij tegelijk en als zodanig openbaring van Gdd, van Zijn overgave en Zijn
nabijheid.?* Ja de tegenwoordigheid van het eeuwige Woord in ons vlees is nodig opdat,
gelijk het Rom. 8: 3 heet, “de zonde in het vlees geoordeeld worde”, opdat alzo de mens in
zijn zijn-en-doen als zondaar openbaar zou worden en daarmee onder het Gericht, onder het
oordeel en de straf gesteld wordt, en opdat hij het eindelijk ontdekken zou wat het betekent
God te hebben verlaten en wat het betekent door God verlaten te zijn.

De tegenwoordigheid van God en deze alleen maakt het kruis tot kruis, dat is: tot het
vloekhout, deze aanwezigheid van God maakt de dood tot straf, dat is: tot rechtvaardige en
onherroepelijke vergelding, zij en zij alleen maakt de ondoorgrondelijke weg die wij in de
dood hebben te gaan tot een hellevaart,3® dat is: tot het verzinken in de vertwijfeling die
daar roept: “Mijn God, mijn God, waarom hebt Gij mij verlaten?”...

354 *Deze zin staat niet in Credo.

355 *Deze drie zinnen staan niet in Credo.

356 “Hellevaart” — het gebruik van zulk een woord ligt een kalmere tijd niet, in de liberale noch in de “gematigd-
orthodoxe” prediking te onzent vaoér de oorlog zal men het tegenkomen. Anderzijds kan het aanwenden ervan
leiden tot een om zo te zeggen negatief-romantisch verband tussen Christus’ lijden en ons lijden. De
Rémerbrief is daarvan op verschillende plaatsen niet geheel vrij te pleiten, bijv. 136v. “Fiir uns” sofern dieses
Sterben Erkenntnisprinzips unsres Sterbens wird” en wat daar volgt. [GA 11/2012, 220] 146v.: “In ihrer (der
Dinge) Fahigkeit... hinzuweisen auf dasz, was sie nicht sind, d.h. aber nur sub specie mortis (onder het
gezichtspunt van de dood) leuchtet in ihnen die Herrlichkeit des Schopfers [GA, a.w. 234bv.]. 176v.: Sein
(Christi) Tod aber ist der Anlasz fiir den Menschen sich selbst in Gott zu verstehen [GA, a.w., 271]. — 215: Seid
ihr verandert, gewendet und umgekehrt im Begriffe des Todes? In Christus begnadet seid ihr [GA, a.w., 321].
307: In dieser Bedrangnis Gott lieben, die Bedrdngnis Jesu in Gethsemane und Golgatha veranschaulichen und
verklndigen... das heiszt Gott lieben [GA, a.w., 443]. 389: die negative Bedeutung des Endes der Kirche (die

102



Hij, God, maakt deze, “die geen zonde gekend heeft”... “tot zonde” (hamartian epoiésen, 2
Kor. 5: 21), dat is: tot een over wie de vloek, de straf en de aanvechting losbreken. Indien
God niet mens geworden was, Jezus Christus niet neergedaald was in dit diepste, laatste
verborgen-zijn van zijn Godheid, waarlijk wij zouden niet weten, wij zouden niet kunnen
weten wat zonde en daarom ook niet wat gericht is. In Jezus Christus wordt de zonde ons
openbaar, doch ze wordt ons openbaar als geoordeelde zonde: Ecce homo: zie, dat is de
mens, dat is Gods tegenstander en daarom is hij — want wie zou God kunnen weerstaan? —
door de Toorn verpletterd. Wij mogen, wij moeten ons nu achteraf door Christus laten
zeggen wie wijzélf zijn, want het is ons wezen en ons wezenslot wat God daar voor Zich heeft
aanvaard als Zijn eigen lot. Wij moeten en mogen ons nu voor ogen laten stellen wat het in
waarheid inheeft, dit begraven-wdrden, het vergaan, dat wij allen tegemoet gaan. Wij
kunnen het ook nu ons slechts laten zeggen, wij kunnen het ook nu niet vatten vanuit een
analyse van ons mens-zijn. Wij worden immers ook nu niet zelf Christus of een Christus, en
dat zou een meer als prometheisch geloof zijn: Zijn lijden, kruis en sterven, Zijn hellevaart in
de herhaling van onze geest ons te willen inleven als ons eigen lot.3*” Laten wij — wij zullen
met dit ons eigen lot toch genoeg te stellen hebben — dat wat wij zijn in Hem aan het licht
gebracht zijn, in het licht van God. Laten wij het daarbij blijven dat hetgeen ons tot loon zou
moeten treffen, de vloek, de straf en de aanvechting, Hem getroffen heeft. Het is genoeg dit
te laten waar zijn en te laten gelden. Wij zijn zondaren, onze zonde is in Hem geoordeeld en
verdaan. Indien wij dit laten gelden als in Hem geopenbaard en als aan Hem voltrokken, dan
zal de deemoediging en de tucht die over ons verordend en die voor ons draaglijk zijn niet
uitblijven. Het lijden van Christus echter is ons niét verordend en het zou voor ons niét te
dragen zijn. “Wie God ziet, zal sterven”. Ook Christus stierf als een mens die Géd zag en
omdat hij God zag. En alleen omdat hij zelf God was, was het mogelijk en noodwendig dat op
dit sterven de opstanding volgde.

4
Dezelfde woorden, let wel dezélfde woorden, crucifixus, mortuus, descendit ad inferos,
geven nu verder aan dat hetgeen de mens Jezus van Nazareth overkomt tegelijk gezien moet
worden als de voltrekking van een ons leven betreffende goddelijke vrijspraak (crucifixus
betekent: “uitgewist is het handschrift, dat tegen ons was.... en hij heeft datzelve uit het
midden weggenomen, en heeft het aan het kruis genageld”, Kol. 2: 14), als het volbrengen
van een ons ten goede opgedragen offer (mortuus betekent: “hij geeft zijn leven als een
losprijs voor velen”, Mar. 10: 45), als het plaatsgrijpen van een ons lucht en ruimte gevende
goddelijke zege (descendit ad inferos betekent: “hij heeft de geesten, die in de gevangenis

Bedeutung des Kreuzes Christi!) die Tat der Selbstbefreiung Gottes aus allen menschlichen Schranken... [GA,
a.w. 544] 177: in der durchdringenden Krisis, in der wir uns selbst vorfinden, im Gleichnis des Kreuzetodes
Christi erkennen wir unsere Verwandtschaft mit ihm.” [GA, a.w., 273]

357 De ‘exercities’ van Loyola leiden weliswaar niet noodzakelijk tot een vereenzelviging van de ziel met de
lijdende Christus, maar ze brengen toch daartoe met psychologische waarschijnlijkheid. Vgl. de hernieuwing
van de franciscaanse armoe-prediking en verering van de wonden van Christus bij Thaddaus Soiron OFM, Das
Evangelium als Lebensform des Menschen, Miinchen[: Teatiner] 1925. [717] Maar terecht zegt Barth,
Rémerbrief? 277: “den Tod als den Tod auch unserer Todesweisheit gilt es zu bedenken”! [GA 11/2010, 404bv.]
*Geestelijke Oefeningen (Exercitia Spiritualia) van Ignatius de Loyola, stichter van de Jezuietenorde, verscheen
in 1548.

103



zijn, gepredikt”, 1 Petrus 3: 19, en: “zie de Leeuw, die uit de stam van Juda is, heeft
overwonnen”, Op. 5: 5).

Ook naar deze zijde zullen we allereerst hierop nadruk moeten leggen dat deze omschrijving
van de dood van Jezus van Nazareth allesbehalve vanzelfsprekend is en dat wij haar alleen
kunnen verstaan wanneer wij ons goed voor de geest stellen dat het Nieuwe Testament en
de christelijke belijdenis, wanneer zij over het leven en de dood van deze mens spreken, al
dadelijk het oog hebben op de zelfovergave van God, die in dit leven en sterven heeft
plaatsgevonden. Op zichzelf immers is het sterven van een mens, dat door zijn begrafenis
bevestigd en bezegeld wordt, zeker nog minder dan vrijspraak, offer en zege te begrijpen
dan als gericht. Men zou de objectieve brutaliteit van het gebeuren dat met de begrafenis
van een mens zijn afsluiting vindt toch op een zonderlinge wijze over het hoofd zien om hier
als argument het subjectieve gevoel te laten meespreken: dat in zekere gevallen de dood
van anderen of ook de eigen dood ons kan véérkomen als een verlossing, of de
bespiegelingen te laten meespreken volgens welke men de dood in sommige gevallen als
een dood voor anderen zou willen en kunnen verklaren.3*8 In objectieve werkelijkheid
nochtans verheugt zich niemand over de gedachte dat hij sterven moet en ieder weet dat de
ene broeder de ander niet kan verlossen. Al zulke argumenten zijn op zijn best, namelijk
wanneer ze geen zelfbedrog en gedachtenspel zijn, de weerschijn van een gedachte waarop
wij uit onszelf niet zouden komen, die echter wederom als gedachte van God tot ons
gekomen is, doordat in Jezus Christus de eeuwige God zelf ons wezen en ons wezenslot tot
het Zijne heeft gemaakt. Wij weten niets daarvan dat het vergaan van een mens in de dood
vloek, straf en aanvechting is, wij kennen het alleen als een van de raadselen van ons
bestaan, wij kennen het echter ook in feite niet anders dan als een van deze raadselen. Wij
hebben van zijn oplossing volstrekt geen verstand. Wij weten niet dat deze feitelijkheid, dat
dit gehele op en af en heen en weer van onze existentie, hetwelk in een graf eindigt, een
positieve draagwijdte heeft. Wij kunnen ons met het oog op anderen en iets moeilijker met
het oog op onszelf daarmee verzoenen en wij verzoenen er ons inderdaad mee. Wij kunnen
echter op geen wijze klaarkomen met de verontrusting dat wij, hoe men het ook keert of
wendt, in de dood te doen hebben met een onvergelijkelijk verlies en werkelijk einde. Wij
kunnen ons niet boven de muur die in dit vergaan voor ons is opgetrokken verheffen en wij
kunnen daarom factisch zelfs in gedachten niet verder komen dan die muur. Wij kunnen
over de dood heen ons niets, maar dan ook totaal niets denken of voorstellen.3%?

En daarom is ook hier wederom de Zelfovergave van God nodig, opdat er in deze
werkelijkheid, op deze plaats een goddelijk levend-maken zich aan ons voltrekke, opdat hier
inderdaad sprake zou kunnen zijn van vrijspraak, offer en zege. Ons is van node de
tegenwoordigheid van het eeuwige Woord in ons vlees, opdat in onze werkelijkheid niet
alleen dat raadsel gehoord zou worden (waarmee wij ons weliswaar verzoenen, maar
waarmee wij toch in waarheid nimmer klaarkomen), opdat juist hetgeen daar in en door de

358 vgl. velerlei uitingen van de ‘Deutsche Glaubensbewegung’. Zo schreef bijv. het blad Nordland van maart j.I.
dat de dood van Christus ons niets meer te zeggen heeft, dat daarentegen de dood van de gevallen strijders in
de wereldoorlog als waarlijk “plaatsbekledend” de waardij en de diepte van een religieus mysterium heeft
verkregen voor het bewustzijn van het Duitse volk, dat van daaruit gewijd wordt tot de taak een “eeuwig rijk”
te stichten.

359 vgl. Gogarten in Zwischen den Zeiten, IV. Jahrg. 296. *Deze zin staat niet in Credo.

104



tegenwoordigheid van het eeuwige Woord als gericht openbaar wordt, des te méér zich als
genade aan ons bewijze, aldus dat de vloek als vrijspraak, de straf als offer, de aanvechting
als zege aan de dag trede.

Door ons uitgedacht en uitgesproken zouden dit niet anders zijn dan onverantwoordelijke,
dolle en ijdele paradoxen.3®® Maar wat moeten en wat willen wij tot deze dingen zeggen,
wanneer dit alles in Jezus Christus nu zo is gelijk deze schijnbare paradoxen het zeggen, en
wel daarom zo is omdat de eenheid van God en mens niet z6 diep en z6 geweldig 6é6rdeel
kan zijn dat niet, in en met en ondanks het oordeel, de Genade nég dieper en nég
geweldiger zou zijn, namelijk de verzoening zelf van de mens met God. Draagt God zelf in
Jezus Christus de vloek die de overtreder van Zijn heilige wet treffen moet, dan is hij ook
waarlijk gedragen en weggedragen, dan kunnen we die niet ndg eens en verder willen
dragen. Het is ons niet alleen niet geraden, maar het is — behalve onnodig — ook onmogelijk,
omdat deze vloek gedragen is.3®' Daarom zijn wij van rechtswege vrijgesproken, ja
rechtvaardig verklaard. Want indien Gods vloek ons niet meer treft, hoe zouden wij dan niet
— een derde kan hier toch met meer bestaan — voor Hém zijn en leven, en dat betekent
werkelijk: rechtvaardig zijn? Lijdt God zelf in Jezus Christus de vloek3®? waaraan onze
existentie vervallen is, dan houdt dit in dat Hij, deze Andere, zijn existentie voor ons geofferd
heeft. Wij kunnen onszelf dan alleen nog maar aanzien als mensen die Hij zich verworven
heeft, die dus daarmee objectief aan Hem vervallen zijn en Hem tot een eigendom geworden
zijn. Wil God ons niet straffen omdat de schuld gedelgd is, dan beduidt dat dat wij als
levenden slechts leven als de door Hem bevrijden en dat wij alzo als de zijnen mogen leven.
En eindelijk: heeft God zich, zonder op te houden God te zijn, in Jezus Christus begeven in de
uiterste aanvechting waarvan wij spraken, is Jezus Christus nedergedaald ter helle en heeft
Hij daarmee Zichzelf en Zijn een-zijn als God en mens waarlijk tot een raadsel en vraag
gemaakt en Zichzelf in twijfel gesteld, wat zou dat anders kunnen betekenen dan dit: dat Hij

360 Djalectiek die niet wentelt om de as van het factum (en die niet als zodanig ook zedelijke deemoediging
meebrengt), beweegt zich in het ledige. Dat is een waarheidselement in het knappe en rijke boek van dr. K.
Schilder, Zur Begriffsgeschichte des ‘Paradoxons’, Kampen[: Kok] 1933 [874], dat als doeleind en spits heeft de
onklaarheid, het “schillern” aan te wijzen van het begrip “paradox” bij ‘de’ dialectici. Zeker grotendeels terecht.
Het is zeker nodig en zou stellig mogelijk zijn in het gebruik van de paradox rubrieken, staten, lagen te
onderscheiden. Het kan inderdaad verwarring stichten aan de lezer over te laten uit het verband op te maken
of de gebruikte paradox hier al dan niet een laatste woord is. Maar dr. Schilder duidt deze onbekommerdheid
toch geheel verkeerd. Het is juist een teken dat de dialectische theologie er vérre vandaan is “die Paradoxie des
Glaubens mit dem Absurdum der Vernunft zu verwechslen” (378). Met alle respect voor de recherche — het
requisitoir op 408 is door zijn humorloze negativiteit zelf vol humor — in de beklaagdenbank zit dan ook een
zeer heterogene rij. Dat ze allemaal iets verschillends verkeerd hebben gedaan, betekent dat de hele bent
schuldig is aan deze zeer verschillende dingen tezamen. Tot overvloed van ramp komt nog een getuige op, nl.
een zekere heer Rilke, die 60k... zich aan de zonde van de paradox is te buiten gegaan. Het feit alleen getuigt
tegen de hele sidderende rij. Deze meneer heeft bijv. in een gedicht van God gezegd: “unbejubelt, unbeklagt”
en nog veel meer. Ook paradoxaal? Kwaad gezelschap. Getuige a charge. Zie over de vorm van de dialectiek bij
Calvijn (in onderscheiding van die bij Luther) Hermann Bauke, Die Probleme der Theologie Calvins, Leipzig[:
Hinrichs] 1922. [405] *Dr. K. Schilder (1890-1952) was gereformeerd theoloog, hoogleraar in Kampen en
voorman van de in 1944 na een scheuring ontstane Gereformeerde Kerken vrijgemaakt. Schilder was sterk
gekant tegen de theologie van Karl Barth en polemiseerde ook heftig met Miskotte. Dat verklaart mede de
sarcastische toon van M over de denkbeelden van Schilder in deze en nog volgende aantekeningen. Het
genoemde boek was Schilders dissertatie. “schillern” = van kleur veranderen.

361 *Deze zin staat niet in Credo.

362 *Credo: ‘die Strafe’

105



ook dat voor ons gedaan en alzo van ons dfgenomen heeft. Wij moeten en wij kunnen niet
nog eens ter helle nederdalen en wij moeten ook niet meer een of andere hellevaart van de
vertwijfeling willen doormaken om onszelf dan af te vragen waarom God ons verlaten heeft.
Het betaamt ons en wij hebben de vrijheid om, wanneer wij tot deze vraag aanleiding
menen te hebben, te bedenken dat Jezus Christus deze vraag reeds lang voor ons gesteld en
in onze plaats beantwoord heeft.3®3 Hoe zou zijn weg in de hel iets anders kunnen zijn dan

363 yigl. het slot van Barths geschrift: ‘Nein! Antwort an Emil Brunner’ [ThEh 14, 1934], over diens vroegere en
betrekkelijk beter-houdbare leer aangaande het aanknopingspunt. [Vermoedelijk doelt Miskotte hier op de
(niet laatste, maar) voorlaatste paragraaf van de brochure, ‘Brunner einst und jetzt’ geheten, waarin Barth
Brunners Natur und Gnade. Zum Gesprdch mit Karl Barth van mei 1934 vergelijkt met zijn eerdere artikel ‘Die
Frage nach dem “Anknlipfungspunkt” als Problem der Theologie‘ uit 1932: voorheen benadrukte Brunner de
discontinuiteit, nu twee jaar later de continuiteit tussen natuur en genade. Zie ‘Nein‘, 1934, 46-56, GA 111/2017,
500-517]. Vgl. Fr. Braig, Heinrich von Kleist, [Miinchen: Beck 1925] 367vv., Alfred Seidel, Bewusztsein als
Verhdngnis (ed. Prinzhorn), [Bonn: Cohen 1927] 202v. [127] Er is trouwens in alle bewuste
eenzaamheidstragiek een neventoon van zelfbehagen, gelijk men het bijv. horen kan in Nietzsche's beroemde
Schicksalsgesang: “Jetzt / einsam mit dir / zweisam im eignen Wissen / zwischen hundert Spiegeln / vor dir
selber falsch / zwischen hundert Erinnerungen / ungewisz / an jeder Wunde mid / an jedem Froste kalt / in
eignen Stricken gewdirgt / Selbstkenner / Selbsthenker”.

Hoe wat van ons uit “dolle paradoxen” zijn, vanuit het “Crucifixus” de enige vertolking zijn van de goddelijke
waarheid, moge men horen uit het slot van een lijdenspreek van Kohlbrigge (1847).

“Slaat de Boeken der heilige Profeten op — wat hebben zij voorzien? Klederen des heils, een mantel der
gerechtigheid, een priesterlijk gewaad en het sieraad ener bruid; een regering der genade; een bedekking van
alle misdaden; een niet toerekenen der zonden; een toerekenen van de gerechtigheid des geloofs zonder
werken; een eeuwige herderstrouw; een zien op de arme en verslagene van geest, en die voor Gods Woord
beeft; een gezocht worden van hen, die niet naar de Here vraagden, een gevonden worden van hen, die de
Here niet zochten; de wolf en het lam weiden tezamen, er wordt nergens kwaad gedaan, noch verdorven op de
ganse heilige berg des Heren, en sieraad is er voor as, vreugdeolie voor treurigheid, en het gewaad des lofs
voor een benauwde geest. Er dalen milde regens neder op de erfenis, die mat is; stromen vlieten, waar het dor
en woest is; de kreupelen springen, de doven horen, de stommen spreken, de melaatsen worden rein, de
doden staan op; op de hoogte van alle bergen ruist de vrucht onzes Gods als de Libanon. In het dal is
verhoging. Hij draagt de krankheden Israéls. De Here, zijn God, is met hem, en het geklank des Konings is bij
hem. Waar is de vervulling? — Het is volbracht!

Slaat andermaal de Boeken der heilige Profeten op — wat hebben zij voorzegd? De kop der slang zal vermorzeld
worden; de Here zal met Zijn hard en groot en sterk zwaard bezoeken de Leviathan, de kromme stomme slang.
Alle volken wordt een vette maaltijd gemaakt op de berg Zion, een maaltijd van reine wijn, van reine wijnen,
die gezuiverd zijn; het bewindsel des aangezichts en het deksel, waarmede alle volken bedekt zijn, wordt
verslonden. Hij verslindt de dood tot overwinning, wist de tranen af van alle aangezichten; de gevangenissen
gaan open, al wie op hope gevangen lag, ziet zijn koperen banden verbroken als linnen draden, alles trekt naar
de vrijstad. Men viert Sabbat, een eeuwige Sabbat, en een iegelijk nodigt zijn naaste tot onder de wijnstok en
tot onder de vijgeboom; want de ongerechtigheid des lands heeft de Here op één dag weggenomen, en de
Tabernakel Gods is bij de mensen. Waar is de vervulling? — Het is volbracht!

Heft uw ogen ten hemel — waarom gaat de zon iedere morgen als een bruidegom uit zijn slaapkamer, en is
vrolijk als een held om het pad te lopen? Waarom zien wij voor en na in de stille nacht de pracht der maan?
waarom schitteren voor en na de fonkelende starren als diamanten aan Gods vinger? waarom is de winter
voorbij en de plasregen over? waarom worden de bloemen weder gezien? waarom nadert de lente weer met
haar vogelenkoor, en waarom bot de wijnstok uit? Waarom werd de aarde tot nu toe niet geslagen met een
alles verterend vuur? Alleen om het bloed des Lams. — Het is volbracht!

Treedt de woningen binnen: Hier worstelt er een met lichaamsnood, heeft noch brood noch brandstof. Ginds
worstelt een vrouw voor haar man, een moeder voor haar kind om bekering ten leven, om Gods leiding door
een wereld, die in het boze ligt; zij worden verhoord. Ginds worstelt er een om gerechtigheid des levens, om
heiliging, maar zinkt al dieper en dieper, het is met hem gedaan — en opeens gaat de hemel voor hem open, hij
wordt rein verklaard, ofschoon hij bezeten is en bedekt met melaatsheid. Ginds ligt er een op zijn uiterste; zo
straks was hem alles nog zo donker, en daar opeens klapt hij in de handen, de ziel is over ‘s duivels spot en
hoon heen gezet, is door de engelen gedragen in de schoot des Heren Jezus. Vanwaar dat? — Het is volbracht!

106



een weg ter overwinning? Maar met deze weg en deze zege heeft hij ons lucht en ruimte
gegeven, dat is: de vrede die onze harten en zinnen bewaart, de Godsvrede3®, tegen de
achtergrond waarvan ook onze aanvechting zélf vrede is en vrede blijft omdat deze vrede,
alle verstand overstijgend, Zijn eigen vrede, de vrede van God is.

5

Wij kunnen van hieruit nog eenmaal terugzien op de weg van onze overwegingen en
terugkomen op het merkwaardige feit dat Paulus de realiteit van hetgeen de mens in zijn
doop wedervaart daarin zag: dat wij met Christus begraven worden.3®> Wat de begrafenis
van Christus is, dat kan ons nu voor de geest staan. Het is het beslissende woord van de vrije
genade waarmee God in Jezus Christus zijn enige Zoon voor ons heeft overgegeven. Met
Christus begraven te worden zal dit zijn dat wij onder zijn Naam, onder het beslag van Zijn
Openbaring staan, als dezulken voor wie dat werkelijk geschied is en die nu hun leven mogen
leven als mensen voor wie dit werkelijk is geschied.

Mijne Geliefden! De dood is overwonnen, de werken des duivels zijn verstoord; het leven is aangebracht; de
plaats is bereid; het kleed van eeuwige gerechtigheid, het bruiloftskleed, is voor de armen en naakten gereed;
de vrucht heeft zich gezet, om te blijven; God is gerechtvaardigd in de Geest; de Wet is weder tot eer gebracht;
zonde en schuld zijn gedragen; de Trooster, de Geest des levens uit God, is verworven; de heiliging is
teweeggebracht in het bloed des eeuwigen Verbonds; van het kruis is ons alles van de Vader geopenbaard;
onze droefheid zal in vreugde veranderd worden. Alles is het onze. Het lijden van deze tegenwoordige tijd,
zonde en nood, het moet alles medewerken tot eeuwige zaligheid. Die mede wil, kome mede! Dat niemand
zich late weerhouden door zijn zonde, door zijn beschuldigend geweten. Wat zou de nood? Zij moet ons goud
graven. Wat de zonde? Zij moet ons in de burcht der heiligende wonden van Jezus drijven. Wat de duivel? Hij is
uit de hemel geworpen. Wat de wereld? Zij moet ons de rechte weg naar Gods hart wijzen. Wat de dood? Die
moet ons de wagen bereiden, de Eliaswagen, waarmede wij ten hemel varen.

Gij, Here Jezus, hebt alles alleen gedaan! Gij hebt alles volbracht! Amen.”

*Deze lijdenspreek van Kohlbriigge is te vinden in Lijdenspreeken gehouden in de jaren 1847, 1848 en 1849.
Amsterdam: Scheffer 21898. [4784|4949] Deze passage op 291-295.

364 Figenaardig hoe Hegel, ondanks alle aanpassing aan de kerkelijke leer, ondanks de bewuste toeleg de
pseudomorfose die hij bewerken wil te bedekken, het niet laten kan zich hier volkomen bloot te geven: “der
Friede Gottes, der nicht héher ist als alle Vernunft, sondern der durch diese Vernunft erst bewuszt, gedacht und
als wahrer, gottlicher erkannt wird” (Simmtliche Werke, ed. Lasson XIV, 228).

365 Over de beslissende plaats van de Doop in Barths theologie, zie men Rémerbrief*, 171v. [GA 11/2010, 264v.],
Prolegomena, 299vv. [GA 11/1982, 394-396, §17.3, ‘Die Taufe als Erkenntnisgrund der Gnade‘], KD |, 159, 237v.

107



[X] TERTIA DIE RESURREXIT A MORTUIS: TEN DERDE DAGE WEDEROM OPGESTAAN VAN DE
DODEN

De woorden: “gekruisigd, gestorven en begraven, nedergedaald ter helle” zijn in de
samenhang van de christelijke geloofsbelijdenis alles eerder dan een kreet van vertwijfeling,
die nu eerst met het: “hij is opgestaan” zou overwonnen worden, om dan eindelijk in jubel te
worden omgezet en opgeheven. Het moge de kunst vrijstaan — zij heeft tenminste van deze
vrijheid in woord en beeld en klank vaak genoeg gebruik gemaakt — de zaak in de vorm van
zulk een drama voor te dragen. De christelijke leer en de prediking van de kerk mag zich
daardoor echter niet laten afbrengen van het beslissende inzicht, de geestelijke kennis dat
het “woord van het kruis” slechts daar recht verstaan is en echt gepredikt wordt naar de
bedoeling van Schrift en belijdenis, namelijk als “kracht Gods” (1 Kor. 1: 18), waar het in en
mét zijn ontzettende ernst tegelijk de vreugde en de vrede van de Paasboodschap
verkondigt, gelijk omgekeerd het “resurrexit” de nood en de vraag van de Goede Vrijdag niet
terzijde stelt maar in zich besloten houdt, zodat deze donkere dag van de dood eerst vanuit
de opstanding werkelijk als nood en dls vraag kan worden gezien en onderkend. De
Gekruisigde is de Opgestane en de Opgestane is de Gekruisigde.3%®

1

De opstanding van Jezus Christus is weliswaar een bijzonder gebeuren, dat van Zijn dood te
onderscheiden is en in de orde van de tijd daarop volgt. De neiging dit “volgen” zo snel te
laten volgen dat de macht van de tijd daardoor ten naaste bij wordt uitgeschakeld is voor
het geloof begrijpelijk.3” Men kan daarom de strekking van de gnostische opvatting, die hier
en daar in de oude kerk heeft geleefd, verstaan volgens welke Christus onmiddellijk aan het
kruis uit de dood is verrezen en ten hemel gevaren. De bedoeling is blijkbaar de éne zin van
deze twee delen van Christus’ werk in het licht te stellen door beide z6 dicht naast elkaar te
zetten dat er een bijna volkomen gelijktijdigheid ontstaat.3®® Het echte nieuwtestamentische
getuigenis evenwel verwijdert deze beide van elkaar door te spreken van een afstand van
drie dagen en wil daardoor aan de veertig dagen die op deze drie volgen een bijzondere
kwaliteit verlenen. Het wil hierop nadruk leggen dat deze “tijd” een van de tijd tussen de
geboorte en de dood van Jezus geheel verschillende tijd is geweest.

Wij spraken er reeds van dat deze tweede, nieuwe tijd ook reeds midden in het
voorafgaande tijdsverloop zich bij gelegenheid intermitterend aankondigt. Ik herinner hier
nog eens aan de geschiedenis van de verheerlijking op de berg, die moeilijk anders dan als
een stuk geanticipeerde3®® opstandingsgeschiedenis kan worden verstaan. Ik herinner nog

366 yig|. E. Lohmeyer, Grundlagen paulinischer Theologie, [Tubingen: Mohr 1929] 90vv. [517] Dat is precies het
bedoelde, alleen het wordt hier, en dat is precies niet bedoeld, in verband gebracht met de in het metafysische
gehypostateerde tegenstelling van Wet en Evangelie.

367 *Deze zin staat niet in Credo.

368 \g|. [W.] Bousset, Hauptprobleme der Gnosis, [Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1907] 256 [921], K.
Thieme, Das apostolische Glaubensbekenntnis, [Leipzig: Quelle & Meyer 1914] 63, 126.

369 “Geanticipeerd” = vooruit (van tevoren) gegrepen. lets van dit vooruitgrijpen op het gebeuren van de
“openbaring” van de Gekruiste, geeft Bach weer, waar hij de woorden van de centurio als een Choralsatz geeft:
“Wahrlich dieser ist Gottes Sohn gewesen”, met een geheimzinnig gesluierde stijging van de stemmen. *Uit
Bachs Matthdus Passion, BWV 244, 11, 66b.

108



eens aan de “tekenen”. Zij waarschuwen ons deze beide tijden niet abstract vaneen te
scheiden. Er kan geen twijfel aan zijn: het gehele leven en sterven van Jezus wil gezien
worden in het licht van Zijn opstanding, gelijk immers ook omgekeerd de
nieuwtestamentische opstandingsverhalen in hun kenmerkende trekken onmiskenbaar aan
de continuiteit®’? tussen deze tweede en die eerste “tijd” herinneren.

De onderscheiding tussen beide is niettemin innerlijk noodzakelijk, omdat ons die eerste tijd
van de geboorte tot de dood van Jezus weliswaar eveneens de in hem plaatsgrijpende
vleeswording van het Woord, dat is: Gods openbaring-gevend en verzoening-aanbrengend
Handelen voor ogen stelt, maar deze toch veelmeer en beslissend in zijn noodwendige
verhulling, in de gestalte van de lijdende Jezus en dus in de met de Zelfovergave van God aan
ons menselijk zijn-en-lot samenhangende vernedering van de eeuwige Zoon. Hier, in deze
“eerste” tijd moet Gods Handelen (wanneer wij de “tekenen” een ogenblik daarlaten)
gelddfd worden. Het is verborgen dat dit gebeuren een daad van Géd is en het wil nochtans
in deze verborgenheid als zddanig onderkend zijn. Het is niet te zien, want wat er te zien is,
kan ook anders worden opgevat.3’! Daarom is ook de houding tegenover dit gebeuren niet
alleen bij het volk in het algemeen, maar ook bij Jezus’ leerlingen een onzekere, halfslachtige
en dubbelzinnige, vaak als “kleingeloof” aangeduide,?’? iets dat in het midden tussen
verstaan en niet-verstaan zweeft, tussen gehoorzaamheid en ongehoorzaamheid in een
labiel evenwicht. En ten slotte komt toch als het laatste, het ménselijk-mogelijke — wij
denken hier nog eens aan het verraad van Judas, de verloochening van Petrus, de vlucht van
alle discipelen — het niét-verstaan en de ongehoorzaamheid aan de dag. Ook objectief is

370 Continuiteit: gewoonlijk houdt men — waarschijnlijk vanuit een naief-naturalistisch denken, de continuiteit in
het algemeen en hier in het bijzonder voor een vanzelfsprekendheid. Maar ook de natuur zelf toont meer en
meer dat zij van “sprongsgewijze makelij” is (Elsbach). Aangenomen de continuiteit van de ruimte, dan valt het
zwaar de tijd eveneens continu te denken. Ook kennistheoretisch is de “discontinuiteit” van de waarneming
een belangrijk en zwaar probleem. Wij raken hier laatste vragen, die de dogmatische bezinning nog heel veel te
doen zullen geven. Noordmans meent dat de continuiteit in de openbaring alleen is te handhaven door
invoering van het begrip van een “theologische tijd”. Bij Barth krijgt (volgens Noordmans) “de tijdsvorm van het
Woord (d.i. van de openbaring) iets mee van het ruimtelijk doorzeefde, dat we kennen uit het moderne
natuurbeeld” (in De openbaring der verborgenheid, 123 (onderaan), 121 (onderaan)). In het theologische
tijdsbegrip zou iets gevonden zijn “van de zuivere durée, die ons aan de grenzen van het eeuwige brengt” [NVW
2, resp. 192 onder en 190]. Het zal Noordmans in ieder geval voorshands moeilijk vallen de “theologische tijd”
op zuivere wijze af te grenzen tegen het theologische begrip van “eeuwigheid”. *Elsbach: de joods-
Nederlandse wetenschapsfilosoof Alfred Coppel Elsbach (1896-1931 of 1932), die zich o0.a. bezighield met de
filosofische implicaties van Einsteins relativiteitstheorie. De uitdrukking “sprongsgewijze makelij” staat in zijn
Encyclopaedisch handboek van het moderne denken. Arnhem: Van Loghum Slaterus 1931, deel |, 242. De
bijdrage van Noordmans aan De openbaring der verborgenheid (1934) heet ‘Het kerkelijk dogma’ (101-125).

371 vgl. Rémerbrief*, 296vv., 315vv. [GA 11/2010, 428vv. resp. 435vv.] Vgl. KD |, 168vv., de paragraaf over: ‘Die
Rede Gottes als Geheimnis Gottes’. Tegenover de geestelijkheid, de persoonlijke aard, de opzettelijkheid, de
gelijktijdigheid, de regeermacht en de beslissing van het Woord (die in het voorgaande zijn ontwikkeld) komen
nu de volgende kenmerken van de openbaring te staan: de “Welthaftigkeit”, de “eenzijdigheid”, wederom de
“geestelijkheid” (in een andere, diepere zin). Het is voornamelijk het eerste kenmerk (van deze tweede reeks):
de “Welthaftigkeit” die in de tekst bedoeld wordt (vgl. Luther op Gal. 3: 6, WA 40, 361, 41). Hier vooral is het
begrip paradox onmogelijk te vermijden en is niet te achterhalen door een hogere “realistische” klaarheid. “Ein
Paradoxon ist eine solche Mitteilung, die nicht nur mittels einer ‘Doxa’, einer ‘Erscheinung’ gemacht wird,
sondern die ‘para tén doxan’, d.h. im Gegensatz zu dem, was die Erscheinung als solche zu sagen scheint,
verstanden sein will, um iberhaupt verstanden zu werden”. [172] Maar juist omdat dit theologische begrip van
paradox geheel énig is in zijn soort, is het geraden te midden van het algemene gebruik van het woord, om
misverstand te voorkomen, daarvan spaarzamelijk gebruik te maken.

372 “Kleingeloof”, vgl. bijv. Matth. 6: 30, 8: 26, 14: 31, 16: 8, Luk. 12: 28.

109



trouwens het laatste wat hier gezien en gezegd kan worden: “sepultus est”, hij is begraven.
De verhulling is volkomen geworden, gezien vanuit de vooronderstellingen en voorwaarden
van deze “eerste” tijd zal het geloof en het geloof alleen door deze verhulling kunnen
heendringen. En daarbij —zo moeten we nu verder zeggen — zal het ook blijven. Het
christelijke geloof zal stééds geloof zijn aan het in de gestalte van de lijdende Christus (ja van
de Christus sepultus) verhulde Woord van God, het zal daarom steeds weer een schrede in
het volstrekte duister zijn. Het zou geen waarachtig geloof zijn als het zich niet vasthield “als
ziende de Onzienlijke” 373

Maar nu staat het toch zo dat juist dit geloof niet op zichzelf gesteld is en niet aan zichzelf
hangt. Men moet zeer voorzichtig zijn als men het christelijke geloof als een ‘waagstuk’
beschrijft. Zeker, dat is het — maar het is niet een met één of andere menselijke
geestesmoed gewaagde, doorgezette en volgehouden intuitie of hypothese. Het geloof is,
doordat en terwijl het een menselijk waagstuk is, een goddelijk geschenk. Het rust zonder
enige inspanning, opwinding en extase op een hoogst objectief, eens en vooral gelegd
fundament. Het leeft werkelijk uit Gods openbaring. En het kan daaruit leven, het kan meer
dan “kleingeloof” zijn omdat Gods openbaring niet slechts verhulling, maar ook onthulling
van het Woord van God is, niet alleen openbaring van de Vader door de Zoon, maar ook
openbaring van de Zoon door de Vader.

2

En ziehier nu de zin van Pasen, van de dag van de opstanding, de zin van de “tweede” tijd,
die volgens het getuigenis van het Nieuwe Testament op die “eerste” volgde. Men kan de
draagwijdte van deze dag en deze tijd niet overdrijven, ze worden ook in ons beste verstaan
en onze meest-omvattende voorstelling nog altijd te klein en te eng opgevat. Niet eenvoudig
het leven en sterven van Jezus van Nazareth als zodanig, dus niet maar de jaren 1-30, maar
strikt-genomen juist de veertig dagen na de opstanding zijn de tijd van de openbaring. De
inhoud van déze tijd is de inhoud van de herinnering, die dan de inhoud van het apostolische
getuigenis is geworden. Indien 66k de inhoud van die éérste tijd in de inhoud van het
apostolische getuigenis werd opgenomen, dan toch daarom omdat en in zover hij door het
licht van de herinnering van deze tweede tijd is doorschenen en overglansd. Een getuige van
Jezus Christus zijn betekent in ieder geval een “getuige Zijner opstanding” te zijn (Hand. 1:
22). Ook Paulus is niet daardoor tot apostel geworden dat hij Christus toch ook nog op een
of andere wijze “naar het vlees” heeft gekend (2 Kor. 5: 16), maar daardoor dat ook hem de
opgestane Christus is verschenen, omdat hij alzo als een “ontijdig geborene”, gelijk hijzelf
zegt, nog achterna®’* in de geschiedenis van deze veertig dagen mede betrokken werd (1
Kor. 15: 8).

Doordat de openbaring als onthulling, als openbaring van de Zoon door de Vader, volgens
het nieuwtestamentische getuigenis een tweede tijd na de eerste en evenals die eerste zelf
juist nadrukkelijk geschiedenis, namelijk opstandingsgeschiedenis is, wordt de boodschap
aangaande Jezus Christus nu ook naar deze zijde streng onderscheiden van een

373 Hebr. 11: 27, vgl. 1 Tim. 1: 17.
374 *Bedoeld is: met terugwerkende kracht.

110



eigenmachtige ‘duiding’3’®> van de geschiedenis, van een menselijke methode om in het
donkere openbaringsgebeuren een zin te lezen3’®: niet als idealisme, dat erin geslaagd zou
zijn in de duisternis licht, in de dood het leven en in de nederheid van het menselijke zijn-en-
lot de heerlijkheid van God te ontdekken, wil het christelijke geloof verstaan worden. Maar
dat licht, dat leven, die God belijdt het die zelf, die zonder enig menselijk toedoen en tegen
elke menselijke verwachting, als licht de duisternis doorbroken, als leven de dood
overwonnen, als God in en over de nederheid van het menselijke zijn-en-lot getriomfeerd
heeft. Resurrexit betekent: Jezus is overwinnaar, van het verlangen en de doorbraak van het
menselijke, zij het religieuze®”” optimisme moet een christelijke paaspreek onder alle
omstandigheden alstublieft zwijgen. Daarom en daarin is het christelijke geloof vrolijk en
verzekerd, omdat ook en met name in Jezus’ verhoging niet het geloof een geloofsdaad
gesteld heeft maar evenals in Jezus’ vernedering God zelf Zijn daad gesteld heeft. Het is niet
zo dat het geloof met een zeker creatief vermogen de ‘schijn’ van de dingen in de staat van
de vernedering zou zijn te boven gekomen.3’® Het gaat dus hierom dat juist ook de
onthulling van God in Zijn openbaring geen “geschiedenis-duiding”, maar evengoed als Zijn
verhulling voluit geschiedenis is. Wij mogen in dit verband nogmaals het midden in de
“eerste” tijd gegeven antwoord op de belijdenis van Petrus in herinnering brengen: “zalig zijt
gij, Simon, zoon van Jona, want vlees en bloed heeft u dit niet geopenbaard, maar mijn
Vader, die in de hemelen is" (Matth. 16: 16). Daarom belijdt het geloof nadrukkelijk en
precies menend wat de woorden zeggen: “ten derde dage is Hij opgestaan van de doden”.
Gelijk de belijdenis van Petrus geen menselijke zingeving van Jezus’ verschijning was, maar
vrucht van openbaring, zo is ook het geloof in de verhoging van Christus geen menselijke
zingeving van de dood, maar het berust op openbaring.3”®

Indien wij de inhoud van de met deze woorden van het symbool aangeduide tweede en
eigenlijke tijd van de openbaring-in-Jezus Christus willen verstaan, dan doen wij goed ook
hier de beide begrippen aan te wenden die zich aan ons opgedrongen hebben bij onze
overleggingen aangaande het stuk van de incarnatie: het begrip van de zaak en het begrip
van het teken, of concreet gezegd: het begrip geheimenis en het begrip wonder. Wij kunnen
bij de belijdenis van de opstanding nog minder dan bij die van de vleeswording de gedachte
doen opkomen dat beide van elkaar gescheiden kunnen worden, maar het is hier zo mogelijk
nog leerrijker dan daar, om in het ene en samenhangende gebeuren dit onderscheid klaar te
zien.

375 Een groots voorbeeld van zulk een opstandingsgeloof als “Geschichtsdeutung” en krampachtig-menselijk
“geloof” is het werk van de moderne Spaanse schrijver Miguel de Unamuno, vooral de novellen Spiegel des
Todes, Duitse vertaling Minchen[: Meyer] 1928, Das tragische Lebensgefiihl [Miinchen: Meyer] 1925 [2070] en
zijn commentaar op Cervantes’ Quichotte [Das Leben Don Quijotes und Sanchos. Miinchen: Meyer] 1926.
[4111] Niet vrij van zulk speculatief duiden is ook het op een misverstane Pascal geinspireerde boek van Ernest
Hello, Du néant a Dieu. [Paris: Perrin 1921] [4320]

376 *Deze bijzin staat niet in Credo.

377 #*Deze precisering staat niet in Credo.

378 *Deze zin staat niet in Credo.

379 *Deze zin staat niet in Credo.

111



Wij beginnen ditmaal met het wonder, omdat hetgeen ons in Schrift en belijdenis over de
verhoging van Jezus Christus, die op zijn vernedering volgde, over deze tweede en eigenlijke
tijd van Zijn openbaring gezegd wordt, onmiddellijk en bij de eerste oogopslag als wonder
voor onze aandacht treedt. De inhoud toch van de nieuwtestamentische
opstandingsverhalen is een doorlopende reeks van wonderen. Wij zeggen hetzelfde als wij
zeggen: het is een enig en onvergelijkelijk teken. Wat in de voorgaande geschiedenis van
Jezus’ leven en sterven een uitzondering bleef, ook al kwam het inderdaad menigmaal voor,
dat wordt hier de regel. Bijna zonder onderbreking, met uitzondering dus van de korte
scénes waar wij de “ontstelde” leerlingen onder elkaar aantreffen, hebben wij hier te doen
met een gebeuren dat wel in ruimte en tijd, in Jeruzalem en Galilea en nog steeds “onder
Pontius Pilatus” en dus in de continuiteit van de stroom van de gebeurtenissen in onze
wereld plaatsvindt, dat wij ons echter alleen als werkelijk gebeuren kunnen voorstellen
onder de éne vooronderstelling: dat God als Schepper en Heer van deze onze wereld en alzo
in vrijmachtige beschikking tegenover alles wat wij als de regel van het gebeuren in deze

wereld kennen of menen te kennen, in directe zin het subject, de dader van dit gebeuren
iS.SSO

380 vig|. Das Wort Gottes und die Theologie, (1924) 97 [‘Biblische Fragen. Einsichten und Ausblicke’ (1920); GA
111/2012 (662-701) 699bv.]. “Die Einheit des Schopfers und Erldsers ist der Geist. In der Kraft des Geistes ist
Christus auferstanden. Um des Geistes, um der Einheit Gottes willen betont die Bibel die Leiblichkeit der
Auferstehung, der neuen Welt.” Wij geven hier als voorbeeld van echte en rechte paasprediking het volgend
fragment uit een zeer jonge preek (over Kol. 2: 15) uit de bundel Suchet Gott so werdet ihr leben, (1917) 73vv.
[Paaspreek ‘Ewiges Leben’, 8 April 1917; GA 1/1999, (135-146) 137-141]. “O es war ja so vieles, eigentlich alles
gegen uns vor diesem Siege Jesu Christi. Was ist das fir eine wunderliche, fremdartige, traurige Welt, die Welt,
die nur die Welt des Menschen ist und nicht die Welt Gottes. Scheinbar hat sie alles, in Wirklichkeit gerade das
Schonste und Notwendigste nicht: keinen Sinn, keine Vernuft, keine Liebe, keinen Grund, keinen Zweck und
kein Ziel, keinen Ursprung und keine Hoffnung. Da wendet sich einfach alles, auch das Schonste und Wahrste
und Beste, so feindselig und bos, so anklagerisch und gefahrlich gegen den Menschen. Da ist er so von allen
Seiten bedrangt und bedriickt von seltsamen Schreckgestalten, von denen er nicht ahnt, wo sie herkommen.
Und je ernster er es nimmt mit dem Leben, je eifriger er wird in seinem Denken und Reden, je heftiger er um
sich schlagt, umsomehr wachsen diese Gespenster ins Himmelhohe, bis er zuletzt miide und traurig und
verschiichtert die Waffen streckt und sich darein ergibt, dass diese Gespenster nun einmal da sind und tber
uns herrschen und mit einem matten Lacheln in kluger Erfahrung sich damit abfindet, dass es auf dieser Erde
nichts Vollkommeneres gibt. Wir versuchen es, das Gute zu erlernen und zu tun (ohne Gott!) — da streckt sich
uns der dirre Zeigefinger der Moral entgegen und erhebt sich gegen uns: ihr misst brav sein! und sticht nach
uns: ihr seid nicht brav! Wir blicken in unser Inwendiges (ohne Gott!) — da erschreckt uns das Donnerwort: |hr
seid Siinder! Wir méchten arbeiten, verdienen, unsere Krafte brauchen, etwas unser eigen nennen (ohne
Gott!) — da entsteht der moderne Kapitalismus, da steht der Kénig Mammon vor uns und schlagt seine Klauen
um uns und macht uns zu seinen traurigen gehetzten Sklaven. Wir méchten die Wahrheit erkennen (ohne
Gott!) — da erhebt sich gegen uns das finstere Gespenst, das man ‘Erfahrung’ heisst oder auch
‘wissenschaftliches Denken’ und fangt mit gramlichem, héhnischem Gesicht an zu erzdhlen von
unabanderlichen Verhaltnissen, von der immer gleichen Menschennatur, die dem Tiere nur zu verwandt sei,
Uberhaupt von ‘Gesetzen’ der Natur, denen wir nun einmal unterworfen seien und die ihren Lauf nehmen
miszten. Wir mochten das Letzte, Tiefste wissen: das, was eigentlich unser Leben und die Welt regiert,
mochten den Zusammenhang von allem begreifen (ohne Gott!) —und uns begegnen in langer Reihe bose,
harte, leere Worte voll Gift und Stacheln, die alle gegen uns, alle gegen den Menschen, gegen das Volk sind:
Schicksal, geschichtliche Notwendigkeit, Kampf ums Dasein, Zufall, ‘gottgewollte Abhdngigkeiten’” —ja was noch
alles! Wir moéchten mit unsern Mitmenschen leben und lieb sein (ohne Gott!) — und zwischen uns und sie
treten wie die Blocke einer unlbersteiglichen Mauer die Unterschiede der Stédnde, der Volker, der Religionen,
der Parteien, der Standpunkte, der Bildungen, der Charaktere, der Lebensanschauungen. Wir méchten unsre
Heimat und unser Volk lieb haben und in Ehren halten (ohne Gott!) — aber da stehen Grenzen auf unsern
Landkarten und tber die Grenzen miissen wir einander bds, misztrauisch, feindselig anblicken, miissen auf

112



Het wonder bestaat in de beide bijeenbehorende, door de onderstelling van bedrog of
zinsbegoocheling of ook door de mogelijkheid van een visioen, in elk geval volgens de
gemeenschappelijke mening van alle nieuwtestamentische getuigen niet te verklaren feit dat
het graf van de op Goede Vrijdag aan het kruis gestorven Jezus aan de derde dag ledig
gevonden werd, én het feit dat Jezus zelf intussen als zichtbaar, hoorbaar, tastbaar Levende

einmal Deutsche, Franzosen, Schweizer heiszen und uns als solche voneinander trennen, statt dasz wir als
Menschen einig sein kdnnten. Wir méchten an das Ende unseres irdischen duszern Daseins denken (ohne
Gott!) — und bekommen zu sehen das abscheuliche Bild des Todes, das uns nichts zu sagen hat, als eben:
Nichts! Aus und fertig! Hiite dich, hiite dich, schéns Blimelein! wie es die Maler alter und neuer Zeit mit
merkwirdiger Vorliebe und Beflissenheit dargestellt haben. Wir mochten an Gott glauben, zu Gott beten,
Christen sein (aber eben ohne Gott! man kann auch das!) und was wir in unsern Handen halten, ist eine
Religion, an der wir wohl eine Berauschung haben, ein Chloroform, aber keinen wirklichen Trost, keine
ernsthafte Hilfe, die zu den zehn Ratseln des Lebens noch hundert hinzufiigt, die uns erst recht hetzt aus einer
Unruhe in die andere, von einer unlésbaren Frage zur andern. Wir méchten — o, was mdéchten und wollen wir
Menschen nicht noch alles (ohne Gott!) und immer und Uberall stoszen wir dabei auf irgend so einen
verborgenen Feind, der nur auf uns gelauert zu haben scheint und sich nun triumphierend auf uns stiirzt: So,
bist du mir nun auch in die Falle geraten?! Habe ich dich? Und indem wir dem einen dieser Feinde zu entrinnen
meinen, fallen wir in den Rachen des andern; indem wir uns hier befreien, werden wir dort gefesselt, indem wir
auf der einen Seite eine Losung gefunden zu haben meinen, verwickeln sich die Dinge auf der andern. Wie es
der Prophet Amos einmal schauerlich wahr beschrieben hat: ‘Gleich als wenn jemand vor dem Lowen fléhe und
ein Bar begegnete ihm; und er kime in ein Haus und lehnte sich mit der Hand an die Wand und eine Schlange
stache ihn.” [Amos 5: 19] Und noch einmal: gerade je ernster und eifriger wir’s treiben (ohne Gott!) je
grimmiger wir uns zur Wehr setzen und ein Loch in die Mauer unseres Gefangnisses stoszen mochten (ohne
Gott!) umso sicherer fallen wir diesen Feinden zur Beute, so dasz man oft beinahe die Harmlosen,
Oberflachlichen und Gleichgultigen gliicklich preisen méchte, die nichts schwer nehmen, weil sie Gberhaupt
nichts erleben. Ja, wenn man liberhaupt harmlos sein kdnnte unter all den unsichtbaren Tieren, unter denen
wir uns hier befinden, wenn nicht der Stumpfsinn der schlimmste Betrug ware, mit dem wir uns betriigen
kénnen! Seht, das sind die ‘Flrstentiimer und Gewaltigen’, die gegen uns sind in der Welt, die nur die Welt des
Menschen ist und nicht die Welt Gottes! Aber diese Welt ist ja eigentlich gar nicht mehr, sondern sie war!
Wann? Damals als Christus noch nicht gekdampft und gesiegt hatte! Wo? Vor der Auferstehung Jesu Christi von
den Toten! Horet die Osterbotschaft: Diese Welt ist nicht mehr! Eine neue Welt ist hervorgebrochen, wie am
ersten Schopfungstag! Das Alte ist vergangen! Christ ist erstanden, Freude dem Sterblichen, den die
verderblichen, schleichenden, erblichen Mangel umwanden!

Denn Christus hat ausgezogen die Firstentiimer und die Gewaltigen und sie schaugetragen offentlich und
einen Triumph aus ihnen gemacht durch sich selbst! Ja, was hat er denn getan, um diese Feinde des Menschen
zu besiegen und in seinen Dienst zu stellen? Scheinbar sogar nichts: Er hat den Menschen weder das Gute noch
das Bose vorgehalten. Er hat keine Schule gegriindet zu ihrer Aufklarung und Erziehung. Er ist kein Reformator
gewesen und kein Revolutionar. Er hat nicht fir den Glauben geeifert gegen den Unglauben und noch weniger
flr die Kirche gegen die Unkirchlichen. Er hat nicht iber Problemen gegriibelt und keine neuen geistreichen
Lésungen vorgebracht. Er hat keine naturgemdsze Lebensweise verbreitet, nicht den Weltfrieden gepredigt und
nicht einmal eine neue Religion gestiftet — und hat doch mehr getan als das alles. Er wuszte und wollte nur
etwas, aber in diesem etwas war alles. Er verkiindigte ein Wort: Gott! Er hatte und brauchte eine Macht: die
Macht Gottes. Er erwartete eins fiir sein Leben und fir die Zukunft: Taten Gottes! Er wollte nur von einem
Schllssel wissen zu den ratselhaften verschlossenen Toren der Welt. Er wagte und glaubte und tat nur eines.
Das einzig Neue an Jesus war dieses Wort, diese Macht, diese Hoffnung: Gott! Er sah mit durchdringenden
Blick, was wir nicht sehen: dasz Gott fiir die Welt der Menschen wirklich ein Neuer ist, kein Altbekannter,
Gewohnter. Wir haben an alles schon gedacht, aber an Gott noch nicht. Wir haben von allem schon geredet,
aber von Gott war noch nie die Rede. Wir haben alles schon gewagt und getan, aber an Gott geglaubt haben wir
noch nicht. Das Neue, das der Welt und uns fehlt, der lebendige Gott, den wir kaum erst ahnen.”

*"Hiite dich, hiite dich, schéns Bliimelein” is een steeds weerkerende regel uit het 17%-eeuwse Schnitterlied,
een Duits volkslied met soms meer dan 80 coupletten, opgenomen in de zangbundel Des Knaben Wunderhorn.
Eerste regel: “Es ist ein Schnitter, der heillt Tod”. “Christ ist erstanden, Freude dem Sterblichen, den die
verderblichen, schleichenden, erblichen Mangel umwanden!”, Goethe, Faust | r. 737-741 (Chor der Engel,
Nacht).

113



aan zijn leerlingen “verschijnt”, gelijk de kenmerkende uitdrukking luidt. Dit is de concrete
inhoud van de herinnering aan de veertig dagen: Christus is opgestaan, Hij is waarlijk
opgestaan! Waarbij onder “waarlijk”, als wij exegetisch nauwkeurig willen blijven, zeer
bepaald verstaan moet worden: lichamelijk, zodat, tenzij wij onszelf gerechtigd achten het
apostolische getuigenis door een ander te vervangen, van een uitschakeling van de berichten
aangaande het ledige graf geen sprake kan zijn. Het is ondertussen algemeen bekend dat
zich de ons bewaarde overlevering aangaande deze herinnering van de veertig dagen,
betreffende de bijzonderheden, in een merkwaardige, de historicus als zodanig weinig
bevredigende wanorde bevindt.3®! Maar daarnaast staat het andere feit dat deze
overlevering, hoewel zich hier zeer sterk apologetische behoeften moesten aanmelden en
ofschoon deze wanorde ook toentertijd niemand verborgen gebleven kan zijn, juist in déze
toestand, met een grandioze onbekommerdheid, in het Nieuwe Testament werd
opgenomen.3® Dit feit wijst erop dat er tijden geweest zijn waarin men er zich niet over
verwonderde dat het getuigenis van de apostelen en evangelisten met name op deze
centrale plaats, als het ware onder de schokkende werkingen van een aardbeving, in een
stamelen overgegaan en in tegenstrijdigheden verward geraakt schijnt. Wanneer men
werkelijk enig inzicht heeft in de zaak waarvan hier getuigd moet worden, dan zal men zich
daarover inderdaad niet te zeer verwonderen. Veeleer kan en moet men zich verwonderen —
juist wanneer men de toestand van de overlevering, gemeten aan hetgeen hier overgeleverd
moest worden, niet onverklaarbaar vindt — over datgene wat in ieder geval, als men alle
duisterheden en tegenstrijdigheden in rekening heeft gebracht, als eenstemmige uitspraak
van alle getuigen overblijft, namelijk: over het wonder van de opstanding zelf en als zodanig.
Daartegenover bezwijkt, gelijk bij de maagdelijke geboorte, elke poging tot verklaring, reeds
daarom omdat iedere verklaring noodzakelijk moet uitlopen op een opheffing van hetgeen
verklaard zou moeten worden. Wij kunnen alleen hieraan onze opmerkzaamheid geven (niet
om het nu toch te funderen, maar alleen als toelichting achteraf, onder de veronderstelling
dat het “ten derde dage” zo was en — onder verrekening van alle historische onzekerheden —
ook in de daarop volgende veertig dagen z6 was als het door het gehele Nieuwe Testament
betuigd wordt3®3: wanneer het “sepultus est” het laatste woord van de eerste, “niet-
wonderbare” tijd van de openbaring is geweest en wanneer wij dit “begraven” zuiver
verstaan hebben als de voleindigde Zelfovergave van God aan het menselijk zijn-en-lot, dat
wezenlijk een aan het vergaan vervallen zijn-en-lot is — dan kon de voortzetting van dit
gebeuren, indien er een voortzetting kwam, niet anders zijn dan het aanbreken van een

381 vgl. W. Kiinneth, Das Wunder als apologetisch-theologisches Problem. Giitersloh[: Bertelsmann] 1931, H.J.
Holtzmann, ‘Das leere Grab und die gegenwartigen Verhandlungen tber die Auferstehung Jesu’. Theologische
Rundschau 1906, 79vv.

382 yig|. A. Schlatter, Geschichte des Christus, [Stuttgart: Calwer 1921] 381, 536v., E. Brunner, Der Mittler (1927),
533vv. Vgl. W. Kiinneth, Theologie der Auferstehung 21934, 67v., 71vv. Vgl. Heinrich Frick, ‘Ideogramm,
Mythologie und das Wort’ (Marburger Theologische Studien 1931). Vgl. H.W. Schmidt, Zeit und Ewigkeit,
[Gitersloh: Bertelsmann 1927] 367vv. Rudolf Otto ziet geen uitweg dan “das Auferstehung-erlebnis als
pneumatische Erfahrung” (in Siinde und Urschuld, [Miinchen: Beck] 1932, 79vv.). [385/2]

383 Men kan namelijk feit en kerugma niet z6 scheiden (evenmin trouwens als de “historische Jezus” en de
Christus van de gemeente) dat men in de theologie het feit als geisoleerd gegeven zou kunnen overwegen.
Daarom is het spreken van de oude dogmatiek over de “staat der verhoging”, die met de opstanding ingaat,
ook door ons als ‘sachgemdsz’ te erkennen, bijv. Buddeus, Institutiones [theologiee dogmaticae], 789v., Van
Mastricht, [Theoretico-Practica] Theologia V 2, 21, Turrettinus, [Institutio] Theologiae Elencticae, XIV, 2.

114



nieuwe tijd. Deze nieuwe tijd kan dan ook niets anders zijn dan een gebeuren waarin de
Zelfovergave van God aan het menselijke zijn-en-lot zich werkelijk vol-eindigde, dat is:
openbaar werd als Gods heerschappij over dit zijn-en-lot, een gebeuren waaraan God als zijn
subject, zonder zich te storen aan het verloop dat het volgens de ons bekende regels van alle
gebeuren nemen moest, die wending gaf die de alleen mogelijke was, waar Hij subject is,
een gebeuren dat in concreto daarin moest bestaan dat God het noodwendige lot van de
vergankelijkheid van het door hem aan- en opgenomen menselijke zijn doorbrak en teniet
deed, en alzo Jezus uit de dood opwekte. Wanneer wij niet als toeschouwers, maar in het
geldof verstaan hebben wat het inheeft dat hij begraven werd, dan kunnen wij nu — nee,
geen logische gevolgtrekking maken (deze gevolgtrekking factisch te maken ligt waarlijk niet
in onze hand) — dan kunnen wij de innerlijk-noodwendige gang van het gebeuren volgend
wederom in het geld6f verstaan en belijden: ten derde dage wederom opgestaan van de
doden. Het spreekt vanzelf dat wij vanuit een in ongeloof gezegd: “hij is begraven” nimmer
tot het: “hij is opgestaan” een overgang kunnen vinden. Is het wonder van de opstanding het
téken van het geheimenis van deze goddelijke Gang, dan zullen wij niet kunnen loochenen
dat het als wonder goed en noodwendig op zijn plaats staat en dat het niet ofschoon, maar
juist omdat het een wonder en wel dit wonder is, door een de goddelijke weg vélgend geloof
onmogelijk ontkend of betwijfeld of half-onwillig aanvaard kan worden, maar alleen erkend
en wel dankbaar erkend.

Ook hier, evenals bij de maagdelijke geboorte, staat de kerk voor het goddelijke factum van
dit mensenleven, waarvan de werkelijkheid Gods zéIf is.38* Wie de grens, de wonderbare
rand van dit leven wegwenst, die zie wel toe of hij dit leven, dit stuk geschiedenis werkelijk
als het tot hem gesproken Woord van God verstaat en niet in waarheid toch als een eerst
door 6ns als Woord van God opgevat deel van een dngekwalificeerde geschiedenis, dat dan
ook inderdaad als zodanig nimmer in staat zou zijn om ons als Woord, als Openbaring te
bereiken.38

4
Het geheimenis van Pasen, waarover wij nu gaan spreken, kan in zijn wezen geen ander
geheimenis zijn dan het geheimenis van de kruisdood, dat op zijn beurt in wezen ident is met
het kerstgeheim. Er bestaat slechts één mysterie3® voor het christelijke geloof: God en de
mens in hun gemeenschap door Gods vrije Genade. Het uitzonderlijke dat dit éne
geheimenis hier tot het Paasgeheim maakt is, zo simpel mogelijk gezegd, dit: dat al hetgeen
wij reeds als het geheimenis van de Goede Vrijdag hebben leren kennen nu openbaar wordt
als Gods raadsbesluit, nu waar wordt als Gods daad en geldig als Gods wil.38” Wij zeiden
immers reeds in het begin: men kan op geen andere wijze aan het kruis van Christus geloven
en men kan het kruis van Christus niet anders verstaan dan vanuit Zijn opstanding. De
opstanding stelt in het licht, zet in kracht al hetgeen in de kruisiging van Christus van

384 *Deze parallel tussen maagdelijke geboorte en leeg graf ook in KD 1/2, 199 (door Barth vermoedelijk al op
college voorgelezen).

385 *Deze alinea staat niet in Credo.

38 y/gl. 0. Noordmans (in zijn bijdrage aan De Openbaring der verborgenheid): er bestaat slechts één dogma,
ook dat van de “predestinatie” en van de “triniteit” vallen uiteindelijk samen. “Bij Calvijn krijgt het dogma de
singularis tot limiet”. (122)

387 Wat is de grond voor deze onderscheidingen? Daarvoor zie men KD |, 144v., 162v., 155v.

115



Godswege in het verborgene is geschied. Bleef het ons niét verborgen wat daar geschied is,
dan is het omdat Christus is opgestaan. Omdat Christus is opgestaan, dat is: omdat God Zijn
weg in de vleeswording van Zijn Woord ten einde gaat en omdat dit einde van Zijn weg een
nieuw begin betekent voor dit vlees, dat is: voor het menselijke zijn en leven en lot, dat God
in Jezus Christus tot Zijn eigen zijn en leven en lot gemaakt heeft.

Is ons dit nieuw begin openbaar, dan is ons ook niet verborgen wat de aanvang van deze
weg tot aan het “sepultus” beduidt: dat hier namelijk het menselijke zijn en leven en lot op
een goddelijke wijze gedood wordt, dat deze dood in vloek, straf en aanvechting ons
wedervaart, dat echter in en met dit wedervaren een goddelijk levend maken voltrokken
wordt: een vrijspraak, een bevrijdende offerande, een zege voor de mens. Het nieuwe begin,
de opstanding van Jezus Christus, heeft hieraan niets toe te voegen.3®® De opstanding
openbaart alleen, brengt aan het licht: dit is de weg die God in de verborgenheid van Zijn
prijsgegeven, Zijn vernederde en lijdende Zoon waarlijk is gegaan. Zij openbaart het aan éns,
dat wil zeggen, zij zegt ons dat dit voor ons waar is, dat God deze weg in Zijn Zoon voor ons is
gegaan.

Het is dus geen vermetel vermoeden, geen op een dialectisch-arglistige3®® wijze gewonnen
Omkering van alle menselijke ervaring, geen religieuze arrogantie wanneer wij geloven —en
wel in het aangezicht van zonde, kwaad, dood en duivel geloven — dat Gods toorn niet op
ons ligt, dat wij gerechtvaardigd zijn, dat wij vrij, dat is: dat wij van God zijn en dat wij ons
mogen laten troosten door de vrede die alle verstand te boven gaat. Wij eigenen ons
daarmee niets wederrechtelijk toe! Wij vergeten geen ogenblik de doemwaardigheid van
ons zijn en van al onze gedachten, woorden en werken. Wij vragen echter: “wie is het die
verdoemt? Christus is hier die gestorven is, ja veelmeer, die ook opgewekt is” (Rom. 8: 34).
Omdat hij opgewekt is, omdat de Zelfovergave van Gods voortging tot de voleinding en zo
overging in de doorbraak van een nieuwe tijd, omdat ons het aanbreken van deze nieuwe
tijd verkondigd is en omdat wij dat niet meer vergeten kunnen, daarom vragen wij dat zo
trots en uitdagend: wie, wie zal over éns een vonnis vellen en dns veroordelen?

Met dit vragen laten wij God God zijn. Dat is de zin van dit vragen waarop wij geen antwoord
meer verwachten.3% En zie, daardoor dat wij God God laten zijn,3°* dat wij Hem die in

388 Dr. G. van der Leeuw geeft, nadat hij enkele godsdiensthistorische parallellen aangaande het sterven van
een god heeft genoemd, de volgende opmerking (Phaenomenologie der Religion, 94). “Den Tod selbst zum Heil
gemacht, hat nur das Christentum. Alle die Heilands-religionen predigen das Leben aus dem Tode, das
Evangelium vom Kreuz verkiindigt das Heil im Tode. Hier wird die vollige Machtlosigkeit zur hochsten
Machtsentfaltung, das argste Unheil zum Heil. Was die Mysterienreligionen verschweigen oder bejammern,
wird zur hochsten Seligkeit. Der Tod vernichtet den Tod”.

389 vgl. het verwijt van Theodor Siegfried, Das Wort und die Existenz | [Gotha: KloR 1930], 77v., 236vv. [7916]
3% *Deze zin staat niet in Credo.

391 ygl. J.H. Gunning, Wat is het geloof? (1887, [Nijmegen: Ten Hoet] 21892) [GVW 2, 262v.]: “Hoe eenvoudig is
dit alles toch. Ik zie deze wereld om mij en erken haar bestaan. Ik laat de zichtbare dingen toe zich aan mij te
tonen, ik keer de werking niet af van mijn netvlies, van mijn gehoorzenuwen, ik laat de dingen toe te
verschijnen en te spreken, te zijn wat zij voor mij willen zijn, hoewel ik van dit alles slechts de verschijnselen zie,
slechts zoveel als de gesteldheid van mijn oog mij toelaat ervan op te nemen in mijn geest. En wat is nu het
geloof?... De hogere wereld maakt zich aan mij kenbaar. Zij richt een zacht maar zeer merkbaar verwijt tot mij.
En nu, haar te laten gelden, haar te laten zijn wat zij wezen wil en waarlijk is, dat is het geloof,... God te laten
God zijn zoals Hij zichzelven geeft.” Men lette hier zowel op de overeenkomst als op het verschil met Barth, om
te verstaan dat bij Barth niet een “hogere wereld”, maar de akte van de Openbaring het voorwerp van het
geloof is. 0ok Gunning wist blijkens andere uitingen wel beter. Zie Miskotte, Johannes Hermanus Gunning,

116



Christus deze weg gegaan is in het geloof laten gelden als Degene die in Christus ook 6ns
gedood heeft en levend gemaakt, daardoor zijn wij nieuwe mensen, “wedergeboren tot een
levende hoop door de opstanding van Jezus Christus uit de doden” (1 Petr. 1: 3).

Vrije genade is het geheimenis van de opstanding, zo zeker als God zich in dit ten-einde-gaan
van de kruisweg de vrijmachtige Heer over het menselijke zijn-en-lot heeft getoond, zo zeker
als het “vlees” op zichzelf Hem met geen geschiktheid te hulp kon komen die zulk een
verhoging op de een of andere wijze zou kunnen madgelijk maken, ook geen verdienste die
deze verhoging zou kunnen noodzakelijk maken, maar anderzijds: vrije genade, zo zeker als
het “vlees” evenmin bij machte was om Hem een hindernis in de weg te leggen die de
verhoging en de openbaring van deze verhoging onmogelijk zou maken.

Op de vrijheid van deze genade wijst het wonder van de opstanding en wij hebben de zaak,
wij hebben deze genadige vrijheid van God en alzo het geheimenis van Pasen nu eenmaal op
geen andere wijze voor ogen dan in deze tekenen.

En dit geheimenis is genade, zo zeker als deze vrije, onverdiende, alleen bij God mogelijke,
maar bij God niet onmogelijke akte van Zijn heerschappij in Zijn Zoon, als de “eerstgeborene
onder vele broederen”, ons aangaat, zo zeker als al hetgeen verborgen in Christus waar is,
voor ons waar is. Want dat dit alles waar is, is het leven van ons leven.

En wederom: ook op deze genade van de vrije God wijst het wonder van de opstanding,
daarheen wijzen de veertig dagen welke de apostelen met hun Heer in deze onze wereld en
toch tegelijk in de nieuwe tijd van God hebben doorleefd. Wij zouden door deze tekenen van
Pasen te verwerpen ook de betekende zaak loochenen. Wij hebben waarlijk alle reden om in
aanbiddende dankbaarheid de ogen op te heffen naar dit Teken.3°?

[Rotterdam: Bredée 1929] 159vv. *MVW 17, Johannes Hermanus Gunning en andere bijdragen over de
theologie van de 19¢ eeuw, 130.

392 pls voorbeeld van een Paas-meditatie waarin letterlijk zin voor zin een loochening van het christelijke
kerugma is, sta hier een Zondagmorgen-stuk aangenageld, Pasen van het jaar onzes Heren 1935.

“Lang heeft de Maartse koude geheerst, geweldige stormen beukten onze muren, dichte regens sloegen om
ons neer. Het bleef voor ons winter en de natuur scheen dood. De gehele aarde vertoont in de menselijke
samenleving een stormachtig winterbeeld, zwarte wolken jagen langs de politieke hemel — arbeid, dat bewijs
van leven, is niet meer te vinden voor talloze duizenden ook in ons land. De geest der mensen en de natién
hullen zich in dichte en onvrije kleding. Het vertrouwen in het recht als het uiteindelijk wel der wereld wordt
kleiner. Mensen van allerlei richting, die het goede willen voor hun volk en voor de aarde, wantrouwen
elkander en geloven alleen in mensenmacht. Wij leven nog in een winter, beklemmend en dood op bijna elk
gebied. Ook in Nederland. En tot voor zeer kort was de natuur om ons een symbool van dat gevoel. Maar de
natuur toont ons heden een ander symbool. In enkele dagen ontsproten aan de dode takken miljoenen kleine
bloesems en blaadjes als voorboden van het ontwakende leven. De velden langs onze duinen zijn in enkele
weken van bruinvale vlakten omgetoverd tot een op de wereld ongeévenaarde rijkdom van levende kleuren en
geuren. En over enkele dagen stralen langs onze rivierdijken roze en witte golven van bloeiende bongerden. De
natuur was niet dood, in haar stilte verborg zij het nieuwe, onweerhoudbare leven.

In deze dagen valt Pasen, wanneer de Christenheid herdenkt de Opstanding van de Gekruisigde. Door
menselijke bekrompenheid was schijnbaar vernietigd de grote /leer van de liefde tussen mensen, die de
mensheid eens zou redden. Voor altijd schenen leven en leer begraven.

Maar dan op de vroege Zondagmorgen zien eenvoudige zoekers naar waarheid het leven triomferen over de
dood, de leer der liefde over het werk van twijfel, vrees en zelfzucht. In de stralen van de rijzende zon klinkt
hun toe, die zo gewanhoopt hebben, uit bovenaardse mond: ‘Wat zoekt gij de levende bij de doden?’

Het is niet aan ieder onzer gegeven te berusten in één der vele dogma's door allerlei kerken en sekten
opgesteld om in woorden en redenen weer te geven de betekenis van Hem, die als overwinnaar van twijfel,
vrees en zelfzucht door het leven ging en die op die Paasmorgen ook als overwinnaar van de dood gezien werd
door hen die Hem hadden gevolgd, en in Zijn donkere uren Hem en Zijn eer verloren gewaand hadden.

117



Maar ieder mensenkind is van zelve een godskind, wat hij ook gelove. En ieder zulk een godskind mag op
Paasmorgen in het herleven der doodgewaande natuur wel een symbool zien van de onsterfelijkheid der
levensleer van Hem, die bij uitnemendheid Gods Zoon was. In het bewustzijn van die onsterfelijkheid kan de
thans zo verdeelde mensheid haar grote taak voortzetten — de hereniging der mensheid door recht en liefde —
al schijnt het doel nog zo ver — en haar klinken nog heden bemoedigend toe de woorden van die onvergetelijke
lentedag: ‘Mij is gegeven alle macht in hemel en op aarde’.”

*De herkomst van deze paasmeditatie is onbekend, maar doet een zeer vrijzinnige bron vermoeden. De

verwijzing naar deze aantekening (18a) staat niet in de hoofdtekst.

118



[XI] ASCENDIT AD COELOS, SEDET AD DEXTRAM DEI PATRIS OMNIPOTENTIS: OPGEVAREN
TEN HEMEL, ZITTENDE TER RECHTERHAND GODS, DE ALMACHTIGE VADER

Het is niet overbodig zich af te vragen hoe de oude kerk ertoe gekomen is de Hemelvaart tot
de voornaamste stukken van het christelijke geloof te rekenen. De Hemelvaart heeft toch,
indien wij erop letten hoe spaarzamelijk zij vermeld wordt en hoe weinig nadruk op haar valt
in het nieuwtestamentische getuigenis, een veel minder gewichtige plaats dan de dood en
de opstanding van Christus. Zij zou, gelijk het einde van het Matthels- en het Johannes-
evangelie, maar ook het echte3 slot van het Marcus-evangelie onweersprekelijk bewijzen,
in het getuigenis aangaande de veertig dagen ook geheel kunnen gemist worden. Zij
verschijnt, waar zij overigens vermeld wordt, als een vanzelfsprekende maar zonder nadruk
aangeduide overgang van Christus’ opstanding naar zijn “zitten ter rechterhand Gods”, dat
daarna in het symbool zo breed en krachtig naar voren gekeerd wordt. Wij zullen goed doen
ook in onze dogmatische bezinning de hemelvaart in deze samenhang te zien, om dan
wellicht te verstaan hoe zij juist in deze samenhang, juist in haar karakter van overgang,
inderdaad tot de voornaamste stukken van het christelijke geloof behoort.

Het woord over Christus dat “Hij zit ter rechterhand Gods”, waarvan wij nu verder uitgaan, is
allereerst te verstaan eenvoudig als een nadere verklaring van de belijdenis: Hij is waarlijk
opgestaan. Wij vinden een hele reeks van nieuwtestamentische plaatsen (bijv. Rom. 8: 34,
Ef. 1: 20, 1 Petr. 3: 22) waarin de hemelvaart klaarblijkelijk met geen andere dan deze
bedoeling naast de opstanding gesteld wordt. En er zijn andere plaatsen, met name in de
Hebreeénbrief (1: 3, 10: 12, 12: 2), waar na het getuigenis aangaande Jezus’ lijden en sterven
het Paasgetuigenis zelf en als zodanig in het woord aangaande zijn “verhoging ter
rechterhand Gods” is samengevat en met geen andere dan déze bedoeling (namelijk van de
opstanding te getuigen) wordt weergegeven. Wat de vele duizend maal duizenden van de
engelen (Op. 5: 12) met grote stem spreken behoort blijkbaar vanuit dit verband te worden
verstaan: “het Lam, dat geslacht3®* is, is waardig te ontvangen3® kracht en rijkdom en
wijsheid en sterkte en eer en heerlijkheid en dankzegging”.

’

393 De laatste twaalf verzen (9-20) van Markus 16 worden door de nieuwtestamentici eenstemmig voor ‘onecht
gehouden. Of men nu vers 8 voor het echte slot mag houden, gelijk Barth hier doet (en ook in Prolegomena,
248 [GA 11/1982, 333]), daarover zou nog wel een en ander te zeggen zijn. Wel zijn er die dit beslist volhouden,
zo bijv. E.P. Gould, The Gospel according to St. Mark. International Critical Commentary, [Edinburgh: Clark]
1896, [J.] Wellhausen, Das Evangelium Marci, [Berlin: De Gruyter] 1903, [A.] Loisy, Les évangiles synoptiques
[e.b.] 1907-9. Maar het blijft niettemin toch hoogst onwaarschijnlijk dat een evangelist zijn werk zou eindigen
met: “maar zij vreesden” (wat in het Grieks: efobounto gar, nog wonderlijker is, omdat gar = ‘maar’ achteraan
staat). Het ligt voor de hand aan te nemen dat er een ander slot is geweest, of dat de schrijver op een of andere
wijze verhinderd werd zijn werk te voltooien (Zahn). Deze ogenschijnlijk zo splinterige kwestie heeft diepere
achtergronden. Leerlingen van Rudolf Otto hebben vers 8 als eind in verband gebracht met het numineuze,
met de heilige huivering die door het hele Marcus-evangelie gaat. En zo is het ook niet toevallig dat Barth dit
“echte” einde in rekening brengt, het past wonderbaarlijk goed in het geheel van zijn opvatting aangaande de
onthulling-verhulling die in de openbaring plaatsvindt.

39 *Credo: “erwiirget”.

39 *Credo: “zu nehmen”.

119



Laat ons proberen het woord aangaande “het zitten ter rechterhand Gods” als zodanig en op
zichzelf te ontleden. Het spreekt op een aanschouwelijke wijze de wezenlijk
6naanschouwelijke waarheid uit dat de macht en de heerschappij van God factisch en
praktisch samenvalt met de macht en de heerschappij van Hem die als waarachtig God
waarachtig mens geworden is en die aan het kruis gestorven is: Jezus Christus. Wij hebben
hier te doen met een beeld, een figuurlijke zin. Calvijn heeft, in onderscheiding van de
Confessio Helvetica posterior®®®, het juiste getroffen als hij in het “zitten ter rechterhand
Gods” niet uitgesproken achtte dat Jezus Christus zich op een bepaalde plaats bevond, maar
dat hij in een bepaalde functie was opgenomen, namelijk in die van de goddelijke
machtsoefening, te vergelijken met die van een gevolmachtigde, die aan de rechterhand van
de koning staat of gezeten is en in zijn naam het regeringsbeleid voert.3%”

Dat het symbool in overeenstemming met de meeste nieuwtestamentische plaatsen spreekt
van een “gezeten zijn” van Jezus Christus heeft met de voorstelling van een zalige rust,
onthevenheid enzovoort niets te maken, maar duidt enkel op de duurzaamheid, de
permanentie van deze regerende werkzaamheid. Het was niet eenmaal zo, bij wijze van
officiéle kroning of troonsbestijging, als proclamatie van Zijn eer, maar het is en blijft zo,
gelijk het beeld wil uitdrukken: dat het Rijk van God factisch en praktisch het Rijk van
Christus is.

Met de uit het eerste artikel overgenomen toevoeging: “Gods, des almachtigen Vaders” wil
de belijdenis ten slotte onderstrepen dat de heerlijkheid, kracht en macht welke zij Christus
toeschrijft niet maar een quasi-goddelijk, in waarheid echter afhankelijk, afgeleid en
begrensd karakter draagt, doch inderdaad de echte, eeuwige en éne heerlijkheid, kracht en
macht van God is. De heerschappij van Jezus Christus verwerkelijkt zich met de volle
overmacht van God de Schepper. “Mij is gegeven alle macht in hemel en op aarde (Matth.
28: 18). Dat houdt niet in — de beeldspraak mag hier niet geperst en gewrongen worden tot
guasi-logische gevolgtrekkingen, want dan is misverstand niet te vermijden en nauwelijks
meer te achterhalen — dat de eeuwige Vader nu van deze macht en haar uitoefening heeft
afstand gedaan.

Wij hebben bovendien wel te bedenken dat zij [deze macht] Christus als de eeuwige Zoon
van God ook niet eerst met Zijn opstanding of met Zijn hemelvaart is toegevallen. In zover
Jezus Christus God zelf is, heeft hij in Zijn vleeswording noch in Zijn lijden en sterven ook
maar één ogenblik opgehouden “ter rechterhand Gods des Vaders” te zetelen. En zo zeker
als ook Zijn hemelse Vader niet minder dan de eeuwige God zelf is, kan ook bij de Vader in
generlei zin van een afstand-doen of terugtreden of overdragen van de uitoefening van de

3% Confessio Helvetica posterior = de tweede Zwitserse belijdenis, van Bullinger (1562) ([E.F.K.] Mdller, Die
Bekenntnisschriften der reformierten Kirche, [Leipzig: Deichert 1903] 167vv.). [941] Calvijn legde echter soms
wel terdege nadruk op een “verandering van plaats”, zulks tegen de lutherse leer van de
alomtegenwoordigheid van Christus’ lichaam (/nst. IV, 17, 27) en dit heeft zich (en met terugwerkende kracht
op de leer van de incarnatie) verstelligd tot het zgn. “extra calvinisticum” (dat het goddelijke Woord, terwijl het
met de menselijke natuur gans één werd, nochtans tegelijk gans buiten (extra) deze verblijft. Heid. Cat. vr. 48).
Als Barth Calvijns beschouwing onderscheidt van die van de Conf. Helv. post. ziet hij de eigenlijke Calvijn
blijkbaar in Inst. 1, 16, 14 en IV, 17, 18. Het lijkt ons waarschijnlijk dat overal waar Calvijn van een “plaats”
spreekt, de uitdrukking polemisch gericht is tegen de lutherse leer, waaruit immers onmiddellijk de leer van de
‘consubstantiatie’ in het avondmaal werd afgeleid.

397 *Catechismus van Genéve, de vragen 79-81 in de uitgave van de Belijdenisgeschriften van de PKN.

120



goddelijke macht sprake zijn.3%

Wat de belijdenis zegt is van Jezus Christus als de vleesgeworden, als de mensgeworden
Zoon van God gezegd. Dat Hij in deze kwaliteit, dus in onze natuur, als de drager van onze
zonde en schuld, als de medegenoot van ons lot, ter rechterhand Gods en als zodanig in het
bezit en in de uitoefening van de ene en ongedeelde macht Gods leeft, dat is het nieuwe, dat
hier als nadere ontvouwing van de zin van Christus’ opstanding-uit-de-doden wordt
uitgesproken.

En nu is dit toch ook, zelfs in deze concrete betrekking op de ménsgeworden Zoon van God,
slechts in zover iets nieuws als het de openbaring verkondigt van datgene wat juist met de
incarnatie begonnen is waar te zijn en sindsdien niet opgehouden heeft waar te zijn. Immers
ook van de ménsgeworden Zoon van God is feitelijk te zeggen dat Hij ook als zodanig,
levend, lijdend en stervend, niet eerst moest verhoogd worden ter rechterhand van de
Vader, maar reeds van de aanvang af de bij de Vader verhoogde was, alleen: Hij was als
zodanig niet openbaar, niet te kennen, maar veeleer (met uitzondering van de
bovenbedoelde “tekenen” van Zijn heerlijkheid) verborgen, verhuld, toegesloten in
donkernis, verscholen niet alleen voor de ogen van de wereld, maar ook voor de ogen van
Zijn verkoren en geroepen leerlingen. Dat Hij nu in Zijn hoogheid openbaar wordt, dat is het
gebeuren (alle openbaring is immers enkel als ‘Ereignis’ te verstaan) van de “verhoging” van
Christus. Pasen volgt op Goede Vrijdag als de openbaring van de heimelijke goddelijke
machtsdaad die in de kruisdood werd volbracht. Als openbaring van déze goddelijke
machtsdaad opent de opstanding een nieuwe dag, een tweede tijd. Maar dit is, gelijk wij
vernamen, de goddelijke machtsdaad van het kruis: dat de Zoon van God aan en in zichzelf
als aan een waarachtig mens de op de mensen liggende toorn en vioek van God in zegen
veranderde, de straf in vrijheid, de aanvechting in overwinning. Dddrtoe was niet minder
dan “almacht” nodig. Dat deze machtsdaad een gdddelijke is, wordt in de opgestane Christus
openbaar. Daarom is de inhoud van de boodschap van de “getuigen Zijner opstanding” deze:
“God was in Christus de wereld met Zichzelven verzéenende” .3*° En zie, nu wordt juist de
macht welke déze daad mogelijk maakte bedoeld in de belijdenis: sedet ad dexteram Dei. Zij
is alzo in de diepte en uiteindelijk de almacht van de Vader en van de Zoon, die ook de
meénsgeworden Zoon eigen is, aanvankelijk verborgen en dan openbaar. In hetgeen God doet
wordt ons geopenbaard wat God wil en tegelijk daarmee wordt ons openbaar wat God kan:
de ware totaliteit van Zijn machtsvolkomenheid treedt aan het licht.

Ja, ook zelfs wat God als Schepper-van-hemel-en-aarde kan, wil en doet hebben wij hier en
alleen hier te leren. Wij moeten hier even een blik terugwerpen, namelijk op de derde
voordracht,*% waar wij reeds bij de verklaring van het eerste artikel van de belijdenis de

398 Zuiver-trinitarisch te spreken over het “wezen” van God is, hoe vreemd het klinke, eenvoudiger dan zuiver-
trinitarisch te spreken over de “macht” van God. En het wordt nog moeilijker indien men met de meeste
gereformeerde theologen in de “staat van de verhoging” de menselijke natuur wil laten delen op grond van
diens verdiensten. Dat de verhoging van Christus niet anders kan verstaan worden dan als een manifestatie van
Zijn verborgen heerlijkheid, geen toename maar openbaring, werd vooral door de lutherse vaders geleerd
(Gerhard, Loci IV 329, Hollaz, Ex. Bibl. 748, Buddeus, Inst. 787), evenzo de calvinist Junius, Theses theol. 29, 11).
Daarentegen: Voetius, Disp. I, 277. Het is duidelijk dat Barth op dit punt de lutherse beschouwing moet
bijvallen.

3997 Kor. 5: 19. *In de tekst van Credo staat abusievelijk 2 Kor. 5: 14.

400 |||e Voordracht (Patrem omnipotentem), 32v.

121



Almacht van God als Zijn “macht-over-leven-en-dood” meenden te moeten verstaan. Wij
kunnen dit echter nu beter verstaan, want wij kunnen nu zien dat het een rijkere inhoud
heeft dan wij toen wellicht vermoedden. Hier verschijnt Gods macht om te doden en levend
te maken, als de macht gericht te oefenen en genade te schenken, als de macht om de
kosmos van de mensheid oud te laten worden en te doen vergaan en hem als vergane
wereld wederom te verwekken tot een nieuw leven. Deze heilsmacht is de macht over leven
en dood, die wij als Gods “al-macht”, als Gods scheppende kracht, aanbidden en lofzingen.
De in het kruis werkzame en in de opstanding openbaar geworden, een tweede tijd
inluidende Godsmacht van Jezus Christus is héilsmacht en ident met de recht-verstane
Almacht. En omgekeerd: de Almacht die de kerk in haar belijdenis God toeschrijft, is
heilsmacht.40?

2

Doordat er mensen waren die in deze veertig dagen de Opgestane gehoord, gezien,
geschouwd en getast hebben (1 Joh. 1: 1), werd deze Godsmacht van Jezus Christus
geschiedenis, teneinde geschiedenis te maken, beter gezegd: werd deze Godsmacht in deze
mensen kerk, tot vergadering van die geloven, om door deze mensen (bijv. door die Petrus,
aan wie de Vader in de hemelen openbaarde dat Jezus Christus de Zoon van de levende God
was) kerk te grondvesten (Matth. 16: 18). Er bestaat dus een onmiddellijke en
onverbrekelijke samenhang tussen de sessio ad dexteram en de kerk, het

lichaam waarvan Christus het hoofd is (Kol. 1: 18). De kerk is echter niets anders dan de
vergadering van die mensen die door Christus’ opstanding, dat is: door het getuigenis
aangaande de opstanding tot het geloof zijn opgeroepen, die dus opgeroepen zijn tot
erkentenis dat juist het Evangelie macht is, goddelijke macht (dunamis theou eis sootérian,
Rom. 1: 16), dat is: opgeroepen tot onderwerping aan deze “Godsmacht ten heil”, deze
“kracht Gods tot zaligheid”. De vergadering van deze mensen is alzo daardoor van de overige
mensheid afgezonderd en onderscheiden dat men in haar midden van de kruisiging van
Jezus Christus weet als van de daad van de Zoon van God, en van deze goddelijke daad als
van de daad tot verzoening van de wereld met God, en van deze verzoeningsdaad als van
een eens-voor-al volbrachte daad van de dunamis, de macht. Op dit laatste vooral komt het
aan: de verzoening wordt onder mensen openbaar als macht. Dat betekent: de verzoening
heerst over deze mensen, zij voltrekt haar gelding over hen, zij is het licht, de waarheid van
hun existentie. Daarmee is ten slotte niets minder gezegd dan dit ontzaglijke, dat hun
existentie een gebeuren is, een gebeuren hetwelk nu voortaan volbracht wordt onder de
door hen erkende en aanvaarde vooronderstelling dat de in Christus volbrachte verandering
van vloek in zegen, van straf in vrijheid, van aanvechting in overwinning védr hen en in zover
factisch ook ddn hen geschied is.*%? Dit openbaar-worden van de verzoening als macht over
mensen, dus de opstanding (respectievelijk de opstandingsboodschap) is het Gebeuren
waarin de kerk gegrond is, waardoor zij echter ook onderhouden en bewaard en vernieuwd
wordt van dag tot dag.

401 yg|, Prolegomena, 178v. [GA 11/1982, 240v.], KD |, 433v. *Deze laatste zin staat niet in Credo.
402 yg|. Voordracht XV §3, 173v.

122



Als de Opgestane is Christus de Heer van zijn kerk, roept en draagt, leidt en regeert Hij haar.
Dit is eens-voor-al waar, maar ook dagelijks opnieuw, want de verzoening, in de opstanding
openbaar, is macht, werkzaamheid, werking.*%® De drie ambten van Christus, die door de
oude dogmatiek terecht onderscheiden werden, liggen in de staat van de verhoging z6zeer
in elkaar geschakeld dat zij nauwelijks meer kunnen onderscheiden worden: de profeet
(want wat is de opstanding anders dan de doorslaggevende akte van de profetie, de
zelfopenbaring van Christus?) verkondigt hier de priester (die voor de mensen bij God en
voor God bij de mensen intreedt), om hem als zédanig tot koning uit te roepen.*®* Waar dat
gezegd en gehoord en geloofd wordt, daar is de kerk. Zij is, nader omschreven, het
bijzondere en eigenlijke gebied van dit derde ambt, van het munus regium Christi, gelijk het
opkomt en zich verwerkelijkt uit en door de profetische en de priesterlijke werkzaamheid.
Men kan ook zeggen: om harentwil, dat is: om Zijn heerschappij over haar en in haar,
vanwege de invloed en voorzorg die Hij in deze vergadering uitoefenen wil, is Christus
gezeten ter rechterhand van de Vader. Zijn in de verkondiging en in het geloof van de kerk
erkende en telkens opnieuw te erkennen Macht om te doden en levend te maken, om
genade en oordeel toe te wijzen, om het oude te laten vergaan en een nieuwe creatuur te
doen ontstaan (2 Kor. 5: 17) — zij is immers de in Zijn opstanding openbaar-geworden macht
van Zijn dééd. Met dit doel, in deze door zijn kerk verkondigde en geloofde functie, zit Hij in
de heerlijkheid en in het regeerbeleid van God de Vader. “Wat nuttigheid brengt ons deze
heerlijkheid van ons Hoofd Christus? — Eerstelijk, dat Hij door zijn Heilige Geest in ons, zijn
lidmaten, de hemelse gaven uitgiet; daarna, dat Hij ons met zijn macht tegen alle vijanden
beschut en bewaart” (Heidelbergse Catechismus vraag 51). Wij zullen dit punt bij een
beslissende wending in de behandeling van het derde artikel van de geloofsbelijdenis in
herinnering moeten brengen.

3

Het is goed en nodig, tot wering van misverstand, hier nog de volgende overweging aan toe
te voegen. Met de aanwijzing van een onmiddellijke betrekking van de koningsheerschappij
van Christus tot de door Hem volbrachte verzoening enerzijds en tot de in Hem gegronde
kerk anderzijds, willen wij niet voorbijzien of zelfs loochenen dat er, gelijk wij van een rijk-
van-de-genade spreken, ook van een rijk-van-de-schepping kan en moet gesproken

403 *Deze bijzin staat niet in Credo.

0% Het “munus triplex”, het drievoudige ambt. Vgl. Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek I, 368v., 399v.,
Noordmans, Herschepping, 126-141 [NVW 2, 287-296]. Over het “koninklijke ambt” zegt de laatste 0.a. dat het
is de “regering door Woord en Geest”, waarbij slechts een minimum van voorstelbaarheid past indien zij
beleden of gepredikt wordt. “Oefenen wij deze onthouding niet en verkondigen wij Jezus’ Koningschap direct,
in aanschouwelijke aansluiting aan de evangelién (wonderen, demonen-uitdrijving, tempelreiniging) en het OT
(plaatsen over de regering van Vorst-Messias), dan brengt ons dat op dwaalwegen. Wij maken Jezus dan tot
Koning in de zondige natuur, als ‘christian science’, of in de zondige samenleving, zoals de Wederdopers” [NVW
2, 296]. De beschouwing van dit ambt moet ons, zal het goed zijn, regelrecht brengen tot de leer aangaande de
Heilige Geest. De belijdenis van het “koninklijke ambt” is ook daarom van het hoogste gewicht omdat zij alleen
ons behoeden kan voor “der Verwechslung zwischen dem Fortwirken des erhéhten Herrn und einer bloszen,
geschichtlichen Nachwirkung” (Barth in de bundel: Die Theologie und die Kirche, 210). [‘Das Wort in der
Theologie von Schleiermacher bis Ritschl’ (1928), GA 111/1994, (183-214) 212 onder)]. *Barth geeft hier een
inzicht weer van I.A. Dorner (1809-1884), die in zijn ogen een scherpe blik had voor de problematische kanten
van de theologie van zijn tijd.

123



worden.*® Want dit laatste rijk is noch aan zichzelf, noch aan andere goden, noch aan een
onbekende God overgelaten. Jezus Christus als de eeuwige Zoon van God is in dit rijk niet
minder dan in het rijk van de genade met alle goddelijke macht bekleed. Onze Verzoener en
de Heer der kerk is Hij die mede de Schepper van de wereld is, die van de grondlegging van
de wereld aan en tot aan haar voleinding ook haar volstrekte Heer is. Immers, “door Hem is
alles geworden” (Joh. 1: 3) — niet eerst en niet alleen de werkelijkheid van de kerk. Arme
kerk die Hem niet in deze herinnering aan het Woord, zonder “hetwelk geen ding gemaakt
is, dat gemaakt is”, haar Heer zou noemen. En arme wereld aan wie door de kerk niet ook en
met name haar Heer verkondigd zou worden.4%®

Evenmin mag men voorbijzien en loochenen dat het rijk-van-de-genade als zodanig ook, in
de richting van de menselijke tijd: naar voren, zijn natuurlijke grens heeft, die echter
wederom geen grens voor de koningsheerschappij van Jezus Christus kan betekenen. De
verzoening, en met haar de kerk, is niet de laatste, maar de védrlaatste orde van God. De
laatste, de orde van het rijk-van-de-heerlijkheid, waarin het op grond van de verzoening tot
verlossing van de mens gekomen is, kan daarom met geen enkele werkelijkheid van de kerk,
ook niet met de diepste en zuiverste, ident gesteld worden, moet daarom gezien worden als
het ddel van alle werkelijkheid-van-de-kerk. Het rijk-van-de-heerlijkheid is immers ook het
einddoel van Christus als de Verzoener en als Heer van de kerk (1 Kor. 15: 25v.). Nogmaals,
arme kerk! die haar Heer niet ook als de komende Heer van de heerlijkheid zou kennen. En
arme wereld wanneer de kerk, die in deze wereld en vaak genoeg tégen haar heeft te
strijden, niet als veld-van-de-strijd ook de plaats-van-de-verwachting zou zijn, een
verwachting waarin juist met het oog op de Heer van de kerk de wereld onmiddellijk
betrokken is.407

405 Het “regnum naturae” is dogmatisch onmisbaar, doch niet in de zin waarin het meestal “onmisbaar” wordt
geacht. Het is niet nodig als logische of ontologische grondslag van de leer van de verzoening, maar wel als
onontkoombare consequentie uit de leer van de openbaring, aldus dat de geopenbaarde héilsmacht voor het
geloof om zo te zeggen van zodanige kwaliteit is dat haar almacht moet worden toegeschreven, vgl. Voordracht
11, 33n114.

406 Arme wereld! vgl. KD |, 466 en 468 boven. Dit vanuit de kerk de wereld betrokken zien onder de verborgen
heerschappij van Christus wordt bij Barth ook ten aanzien van de algemene wetenschap doorgevoerd. De
theologie moet volgens Barth noch zich voegen naar het geldende wetenschapsbegrip, noch daartegenover
zich opstellen met een zelfrechtvaardiging als bijzondere wetenschap. Wanneer zij zich wetenschap noemt,
doe ze dat in deemoed en niet in trots, noch in de ijver mee te kunnen doen. “Sie versteht und bezeichnet
sichselbst als eine ‘Wissenschaft’ weil sie kein Interesse daran hat, sich den so genannten anderen
Erkenntnisbemihungen gegeniiber anders als de facto abzusondern... weil sie eine, wenn auch verborgene, so
doch kommende und als solche wirkliche Einheit aller Erkenntnisbemiihungen bejaht, man kénnte auch sagen:
weil sie die Kirche bejaht als den verborgenen, aber dennoch und gerade so wirklichen Raum aller
menschlichen Erkenntnisbemiihungen” (KD I, 291). Hierin zijn ook Barths bezwaren tegen Brunners ‘Eristik’
gegrond: “Was der Unglaube vom Glauben erwartet, ist schlechterdings das eine: dasz er Ereignis sei. Es steht
nicht in unserer Hand, dieses Ereignis herbeizufiihren. In ‘Auseinandersetzung’ mit dem Unglauben ist der
Glaube aber sicher nicht Ereignis. Verbietet nicht schon der Artikel von der Vergebung der Siinden ein
Gesprach, in dem der Unglaube des Gesprachspartners ernst genommen d.h. aber in dem dieser als Weltkind
angeredet und bei seinem Unglauben behaftet wird” (KD I, 29). *’Eristik’ (Schopenhauer) = ‘strijdkunst’, de
kunst om gelijk te krijgen (ongeacht of iets waar is).

407 | uther ging, gelijk bekend, nog verder en zag niet alleen de geesten- en mensenwereld, maar ook de
onderhouding van de natuur als een deel van de zegen door de Zoon verworven. Vgl. Kohlbriigge,
Lijdenspreeken, 76: “Mens, wie gij zijt, kus de Zoon... de aarde, die Zijn bloed gedronken heeft, predikt u de
zege Zijner genade in de knoppen der bomen en in het jonge gras voor uw ogen; zij getuigt van de vrucht Zijns
lijdens”. Wat de toekomst van de wereld betreft zijn het de beide Blumhardts, vader en zoon, die met het hier

124



Maar dit tweeledige voorbehoud (dat het rijk van de genade door het rijk van de schepping
en door het rijk van de heerlijkheid is begrensd) mag ons niet misleiden en doen vergeten
dat wij, zolang de tijd duurt, in het rijk van de genade staan en dus het koninklijke ambt van
Christus niet anders kennen dan in het profetische ambt dat ons zijn priesterlijke ambt
verkondigt. Wij hebben God de Schepper en God de Voleinder van alle dingen niet anders
dan als God de Verzoener, niet anders dan in de openbaring van God de Verzoener. Wij
kennen ook de Schepper alleen vanuit onze staat van begenadigde zondaren. Hetzelfde geldt
van de Voleinder. Gods Rijk onder ons is het geestelijke rijk van Zijn Woord in zijn dodende
en levendmakende werking. Wie Hem hier en nu ook nog anders hebben wil, die is 6f een
cerebrale gedachtenfabrikant 6f een dweper.%% Zie, wij moeten het een noch het andere
zijn, wij kinderen van de kerk! Wij moeten ons, juist om de Heer van de natuur en van de
geschiedenis te kennen, aan de Heer van de kerk houden. Hij als zodanig is de Alfa en de
Omega, de Eerste en de Laatste. Hij in Zijn hoedanigheid van Middelaar houdt ook het begin
en het einde van alle dingen in Zijn handen.

4

En nu zijn wij dan genoegzaam voorbereid om in staat te zijn over de zin en de betekenis van
de hemelvaart rekenschap af te leggen. Dit is zeker, dat wij ook haar allereerst als het “teken
en wonder” hebben te beschouwen dat het Geheimenis van God in de akte van Zijn
openbaring begeleidt. Hemelvaart als zichtbaar gebeuren, dat is: de als ruimtelijk-verticale
opstijging waarneembare verhoging van Jezus Christus voor de lichamelijke ogen van Zijn
leerlingen is klaarblijkelijk wel niet de weg tot het zitten ter rechterhand Gods — de
rechterhand van God is immers geen plaats en wel allerminst een plaats die langs een
natuurlijke of bovennatuurlijke weg door de atmosferisch-astronomische ruimte zou te

door Barth aangeduide volle ernst hebben gemaakt. Men zie over de vader: Friedrich Ziindel, Johann Christoph
Blumhardt, ein Lebensbild. [GieRen: Brunnen °1922] [4984] Over de zoon: Ed. Thurneysen, Christoph Blumhardt
(IMinchen: Kaiser] 1926 [707]), verder Eugen Jackh, Blumhardt Vater und Sohn und ihre Botschaft, [Berlin:
Furche] 1925, L. Ragaz, Der Kampf um das Reich Gottes in Blumhardt Vater und Sohn — und weiter,
[Miinchen/Leipzig: Rotapfel] 1922. Gewoonlijk onderschat men de betekenis van Blumhardt voor de
dialectische theologie, zij is niet alleen van historische, genetische aard, maar zij is structureel daarin
opgenomen. Hoewel Barth niet moede wordt Hermann Kutter te prijzen en met name de kracht van diens
wekroep “Wir Pfarrer!” dankbaar gedenkt, is de ‘jonge’ Blumhardt hem toch nog op een andere wijze gewichtig
dan door diens invloed via Kutter. Men leze hierover het opstel van Georg Merz, ‘Luther und Blumhardt in ihrer
Bedeutung fiir die dialektische Theologie’, in de bundel Kirchliche Verkiindigung und moderne Bildung,
[Minchen: Kaiser] 1931, 99vv. Terecht vestigt Merz er de aandacht op dat Barths dogmatiek, ondanks het
wijsgerig-verfijnde begripsapparaat, veel eenvoudiger, kinderlijker, bijbelser is dan de destijds (of nog)
vigerende academische theologie. “Seine Lehre ist unterdessen reicher, vor allem feiner in den
Unterscheidungen geworden; dasz der biblische Grundklang der gleiche geblieben ist, dankt er der Macht, mit
der Blumhardt ihn gefangen nahm” (106). *De laatste bijzin staat niet in Credo.

408 “Cerebraal” is het wanneer het gel86f in de Schepper tot een christelijke wereldbeschouwing wordt
gemaakt waarin heel de problematiek van het ons gegeven leven tot een religieuze “oplossing” wordt
gebracht, “dweperij” is in het spel wanneer het geld6f in het komende Rijk tot een menselijke actie inspireert
om het nabij te brengen. Tegen het eerste zal Barth nog steeds (gelijk hij in de Rémerbrief een paar maal met
zoveel woorden deed) Iwan Karamasof gelijk geven. Tegen het tweede zal hij nog steeds dezelfde polemiek
voeren waarmee hij sinds 1921 het religieus-socialisme is te lijf gegaan. *Credo: ‘ein Verniunftler oder ein
Schwarmer’. Barths polemiek tegen het religieus-socialisme begint al eerder, met het uitspreken van de rede
van Tambach in september 1919: Der Christ in der Gesellschaft. Wirzburg: Patmos 1920. Opgenomen in Das
Wort Gottes und die Theologie (1924). GA 111/2012, 546-598.

125



bereiken zijn*%® — maar toch zeer stellig als teken en wonder, heenwijzing naar de
openbaring die in de opstanding aan de dag getreden is, namelijk dat Jezus Christus de
drager is van alle macht in hemel en op aarde. De hemelvaart is in dit opzicht niets anders
dan de laatste en als zodanig de meest concrete, meest indringende gestalte van die
“verschijningen” in de veertig dagen van de “tweede tijd”, door middel waarvan de voorheen
verhulde Godszoon zich onthult, door middel waarvan Hij het geloof van zijn leerlingen en
daarmee het geloof van zijn kerk schept. De zin en de betekenis van de hemelvaart valt in
wezen samen met zin en betekenis van de opstanding en van de sessio ad dexteram. Men
kan de waarheid van het hier gezegde zeer schoon beproeven door de antwoorden op de
vragen 45, 49 en 51 van de Heidelbergse Catechismus met elkander te vergelijken. Men zal
dan zien dat zij zakelijk een en dezelfde inhoud van het geloof beschrijven.4°

Intussen zullen wij de hemelvaart ook nog onder een ander gezichtspunt moeten
beschouwen en daarbij wordt dan haar bijzonderheid zichtbaar, namelijk dat wat haar van
de opstanding en van de sessio onderscheidt en haar een eigen zin verleent. Calvijn was het
die op dit andere gezichtspunt bijzondere nadruk heeft gelegd. Hij zag namelijk in de
hemelvaart niet de afsluiting en bekroning, maar bovenal het einde van de reeks
verschijningen van de Opgestane, dus — in merkwaardige tegenspraak tot de belofte: “Zie, Ik
ben mét ulieden alle de dagen, tot de voleinding der wereld” (Matth. 28: 20) — de vervulling
van het weemoeds-woord: “maar Mij hebt gij niet altijd” (Matth. 26: 11).4!

De hemelvaart brengt, nadat Gods openbaring eens-voor-al geschied is in Christus, een
scheiding, een afstand tussen Hem en Zijn leerlingen, tussen Hem en de wereld in het
algemeen. De tijd van zijn onmiddellijke, van zijn, om zo te zeggen, wereldlijke
tegenwoordigheid in de wereld, waartoe immers bijzonderlijk juist de veertig dagen
behoorden, is voorbij. Wat nu aanbreekt — men zou ook kunnen zeggen, wat nu opnieuw
intreedt — is de tijd van de kerk. Ook deze tijd is een tijd van een tegenwoordig-zijn van
Christus in de wereld en wel in de door de heils- en machtsdaad van Zijn kruis reeds
overwonnen wereld, een nabij-zijn in die wereld waarin Hij zich eens en voor al overwinnaar
getoond hééft. Maar anderzijds gaat het hier om een tegenwoordig-zijn in een wereld

409 De verlegenheden aan zulk een “fundamentalistische” opvatting verbonden zijn apert. Het is ook pastoraal
van het hoogste belang de mensen niet in deze onvruchtbare gedachten te drijven. Prof. Huizinga, Mensch en
menigte in Amerika, [Haarlem: Tjeenk Willink 21920] [3005] vertelt dat, nadat een prediker de wederkomst had
verkondigd en aangekondigd als aanstaande, een winkelier “ascension-robes” etaleerde, die gretig gekocht
werden. Waar is de bron en waar de grens van deze dwaasheden? Wilhelm Niesel (Calvins Lehre vom
Abendmahl, [Minchen: Kaiser 1930] 77v. [4210]) duidt aan dat reeds Calvijn zich wel gewacht heeft het
“magnificum Dei palatium” als “eine Hitte zwischen den Planeten” te denken en voor te stellen.

410 yr, 45 (opstanding)... opdat Hij ons de gerechtigheid, die Hij door zijn dood ons verworven had, konde
deelachtig maken... dat wij door zijn kracht worden opgewekt tot een nieuw leven...

vr. 49 (hemelvaart)... dat wij ons vlees in de hemel tot een zeker pand hebben, dat Hij, als het Hoofd ons, Zijn
lidmaten ook tot Zich zal nemen... dat Hij ons Zijn Geest tot een tegenpand zendt, door wiens kracht wij
zoeken, wat daarboven is...

vr. 51 (sessio)... dat Hij, door Zijn Heilige Geest in ons, Zijn lidmaten, de hemelse gaven uitgiet... dat Hij ons met
Zijn macht tegen alle vijanden beschut en bewaart...

411 Barth hecht aan dit woord een buitengewoon gewicht, als tegenwicht tegen het andere woord van Matth.
28: 20. Nu is het o.i. duidelijk dat naar de toon van de context het woord van Matth. 26: 11 zich niet aandient
met een zo verstrekkende betekenis. De waarheid ervan wordt evenwel in de paulinische plaatsen over het
niet-meer-naar-het-vlees-kennen van Christus genoegzaam bevestigd. Het is meer om de sprekende
tegendelige woordvorm van Matth. 26: 11 dat deze plaats (en niet de paulinische parallellen) wordt opgesteld
‘tegenover’ Matth. 28: 20.

126



waarmee God — ofschoon zij overwonnen is en “onmogelijk” geworden — nog geduld heeft,
die Hij dus nog tijd, een eigen tijd, een toekomst-in-de-tijd laat. Deze tijd is niets anders dan
de ruimte waarin gelegenheid is voor de wereld om tot de kennis van haar overwonnenheid
te komen, ruimte om te geloven aan de ware Almacht, dat is: aan de in de Opstanding
openbaar geworden heils- en machtsdaad van het kruis.

Daarom en in zoverre is deze tijd de tijd van Zijn reéle maar ook zeer indirecte
tegenwoordigheid, zij is, gelijk Calvijn en de Heidelbergse Catechismus (vraag 47-48) en de
gehele klassiek-gereformeerde theologie met recht geleerd hebben, de tijd waarin Jezus
Christus voor de wereld en voor de kerk, als God en als mens, alleen in de getuigen en in de
getuigenis van Zijn openbaring, dat is: alleen door de Heilige Geest tegenwoordig is, de tijd,
waarin Zijn Rijk dus een goddelijk reéel, maar, gelijk wij boven reeds zeiden, een geestelijk
Rijk is. Dit is de tijd waarin de geopenbaarde verzoening of de verzoenende openbaring
erkend en geloofd en aanbeden wil worden als Gods vrije genade. Hier is niet meer de tijd
van het “schouwen Zijner heerlijkheid” (Joh. 1: 14) en hier is nog niet de tijd voor zulk een
schouwen (2 Kor. 5: 7). Zie, dit is de tijd tussen de tijden*'3, namelijk tussen de tijd van de
openbaring en die welke in en mét de openbaring inderdaad aangekondigd is: de Tijd van
het zien van aangezicht tot aangezicht (1 Kor. 13: 12), die tegelijk het einde van elke
tijdsvorm zijn zal.*# De tijd-van-de-openbaring hebben wij op te vatten als een anticipatie
van het einde aller tijden (Joh. 5: 25, Heb. 1: 2, 1 Petr. 1: 20). Daarom kan gezegd worden dat
het Rijk van God “nabij gekomen is” (Mar. 1: 15). En overal waar de Openbaring verkondigd
en geloofd wordt, daar wordt de tijd in het licht van deze heilige anticipatie van het Einde...
eindig, kort, een pauze, waarin “haastelijk” de Zoon komt, daar wordt deze tijd gekend als
slechts door goddelijke lankmoedigheid ons gelaten en enkel voor de daadwerkelijke
voltrekking van het geloof bestemde en gezegende, kortom een op het Eschaton (het

412

412 “|ndirecte” tegenwoordigheid (vgl. Voordracht XIV, 157, XVI, 188). Dat doet niets af aan de werkelijkheid dat
wij “ons vlees in de hemel hebben” (Heid. Cat.), het is er voor het geloof veeleer de keerzijde van: “quam
infirma et fragilis foret spes illa, nisi haec ipsa nostra caro in Christo vere suscitata, in regnum coelorum
ingressa esset” (Calvijn, Inst. IV, 17, 29). [Opera Selecta V, 386 r. 7-9]. *Vertaling: ‘hoe zwak en broos zou toch
die hoop zijn, als dit vlees van ons niet waarlijk in Christus opgewekt zou zijn en in het rijk der hemelen
ingegaan?’

413 pe uitdrukking herinnert aan de titel van het leidende tijdschrift van de dialectische theologie Zwischen den
Zeiten. Toch is deze titel meer “historisch” en “actueel” bedoeld. Zij dankt haar ontstaan aan een passus uit een
jong artikel van Gogarten, waardoor we iets voelen gaan van hetgeen in de lente van alle bewegingen ook voor
de herinnering zo ongemeen bekoort. Men merkt ook duidelijk hoe de “negativiteit” tegenover al het tijdelijke
van meet-af niet uitsloot juist in het concrete tijdsgewricht (van de eerste naoorlogse chaos) iets te zien van de
heenwijzing naar Gods toekomst. Scherpere scheiding, inniger betrekking (asunchutoos en adiatreptoos!), dat
kenmerkt de gehele dialectische theologie en deze eigen aard zet zich door in alle loci van de dogmatiek.
Gogarten zei daar dan (‘Zwischen den Zeiten’, in: Christliche Welt, 34, 1920, 377): “Der Raum wurde frei fur die
Frage nach Gott. Endlich. Die Zeiten fielen auseinander und nun steht die Zeit still. Einen Augenblick? Eine
Ewigkeit? Miissen wir nun nicht Gottes Wort horen kénnen? Miissen wir nun nicht seine Hand bei seinem Werk
sehen kdnnen? Darum kdonnen wir nicht, dirfen wir noch nicht von der einen Zeit zur anderen gehen. So sehr
es uns auch zieht. Erst musz hier die Entscheidung gefallen sein. Vorher kdnnen wir nichts mit ganzem Herzen
tun. Solange stehen wir zwischen den Zeiten. Denn da zerbricht alles Menschliche und wird zuschanden, alles
was war und alles was sein wird. Aber darum kdnnen wir — begreifen wir nur die Not bis zum Letzten, nach Gott
fragen. Dann verstrickt sich nicht die Frage im Menschlichen und bringt falsche Antwort aus ihm, falsche, weil
es eine menschliche und keine gottliche Antwort ist, und mogen wir mit dem besten Willen gefragt haben. Es
gilt kein guter Wille, auch nicht der beste, in géttlichen Dingen.”

414 yg|. Op. 10: 6, 12: 14, in Voordracht XVI, 194vv. spreekt Barth echter over het leven van de opstanding als
over een Godstijd (vgl. ook Voordracht VIII, 97vv.).

127



uiteindelijke) of beter op de voor de deur staande en aankloppende Eschatos (de
Uiteindelijke) heen gerichte tijd (1 Petr. 4: 2, 1 Joh. 2: 18).%'> Deze tijd is de tijd van de kerk,
dat wil zeggen de kerk is het die deze tijd zinvol maakt en deze tijd is het die het bestaan van
de kerk zinvol maakt. De kerk is het aardse lichaam van haar hémelse Hoofd.

5

Verstaan wij nu ook en ten slotte dat de kerk juist in deze betrekkelijke onderscheiding en
tegenstelling met haar Hoofd één is. Zij is door de openbaring en door het geloof waarachtig
met Hem verenigd. Zij heeft door de Heilige Geest deel aan de door Hem volbrachte heils- en
machtsdaad en daardoor ook —in gehoorzaamheid en hope, in de onderwerping aan Zijn
middelaarsambt, in het vertrouwen op Zijn plaatsbekleding en voorspraak bij de Vader, in
haar aangewezen zijn op de gaven van Zijn barmhartigheid — deel aan het Rijk van God dat
“nabij” gekomen is. Deze bemiddeling, het geheel van deze tussen-instanties, is de grens van
de kerk en de grens van de ganse tijd-van-de-kerk. De kerk is een vergadering van zondige en
sterfelijke mensen die als zodanig, in hun zondigheid en sterfelijkheid, op grond van genade,
met God de Here te doen hebben, die dus waken en bidden, wachten en jagen, lijden en
strijden moeten. De tijd van de kerk is niet eenvoudig de voortzetting van de tijd van de
openbaring.*1® Ware het zo, dan zou deze tijd immers zelf reeds eind-tijd zijn, dan leefden
wij reeds in de eeuwige heerlijkheid als die schouwen en niet meer behoeven te wandelen
door geloof. Zo, als schouwenden, leefden die eerste getuigen in de veertig dagen, in de tijd
van de “verschijningen”. Zo leven wij nu niet meer of: nu nog niet. De tijd van de kerk is de
door de openbaringstijd beschikte en gestichte tussentijd, waarin wij ook zéIf ruimte
verkregen tot die bekering*'” die ons betaamt, als waarlijk het Rijk van God nabij gekomen is.
Maar zie, deze begrenzing van de ons toegewezen tijd is tegelijk de poort**® waaraan Jezus
Christus, die gekomen is en die “alzo” (dat is: in directe, wereldlijke tegenwoordigheid)

415 “Zje |k sta aan de deur en Ik klop” (Op. 3: 20), hoewel onmiddellijk slaand op de nabijheid van het Woord in
de Geest, in hetgeen de Geest tot de gemeenten zegt, is toch niet zonder de ondertoon van het
eschatologische. Eenzelfde dubbelzijdigheid van betekenis heeft het woord van Fil. 4: 5b: “de Heer is nabij.”

416 De verworpen opvatting is de kenmerkend-roomse, en méér kenmerkend dan de “pauselijke
onfeilbaarheid” of de “eucharistie” als zodanig, vgl. Prolegomena, 349-353 [GA 11/1982, 451-461 (§20.3 ‘Die
Bibel und die Kirche’)], KD I, 99v., 105v., 271v.

417 *Credo: ‘BuRe’

418 De “poort”: deze uitdrukking komt ettelijke malen in de Rémerbrief voor als dialectisch tegendeel van
“grens”. [Het begripsregister in GA 11/2010 geeft zeven plaatsen.] Ook hier heeft men weer verschrikkelijke
filosofemen achter gezocht, terwijl het toch alleen gaat om de dogmatische-geordende vertolking van hetgeen
Paulus aldus uitdrukt: “Hij, Christus, heeft de gevangenis gevangen genomen” (Ef. 4: 8). De eschatologische zin
van deze term “poort” houdt niet in dat Christus niet 66k aan het eind van een bepaald stadium, op de grens
van een bepaalde tijd kloppen kan met bepaalde beloften en bepaalde eisen.

Chr. Blumhardt gaf aan de verhoogde Heer gaarne de naam “Herder” en zag de schaduw van zijn staf over de
beweging van de volkeren. Toegegeven, dat in het volgende stuk een zekere secularisering dreigt (Paul Schiitz),
die kerk zou toch met iets anders dan de Geest te rade zijn gegaan, die zulk een woord niet zou willen horen.
Het is uit een toespraak van 1899 in Bad-Boll, over Ezechiél 34: 12 (ed. R. Lejeune, Ill. Band, 315vv.).

“Maar wij wankelen, omdat wij de liefde niet in ons hebben blijvend; wij kunnen het niet verstaan, dat andere
zouden komen te zitten op onze plaatsen in Gods Koninkrijk. Wij oordelen en veroordelen de door ons met een
scheve blik bekeken ‘wereld’. Wij zien niet hoe God in het midden van zijn verstrooide schapen is en van dat
midden uit ze vergaderen gaat. De massa van het volk laat ons vrijwel koud, wij hebben geen oog meer voor de
wezenlijke noden van hun leven en kunnen daarom ook geen ware hulp meer brengen. Wij willen niet dat het
volk naar boven stijgt, tot zijn recht komt; wij willen niet dat de kleinen van de groten leven, wij willen de orde

128



wederkomen zal, aanklopt en zo, als Degene die klopt op de deuren van de tijd, mét ons is
alle de dagen tot de voleinding van de wereld. Welnu, deze tijd met deze zeer concrete
bepaaldheid en met deze zeer bepaalde bestemming, met deze begrenzing en met dit
uitzicht, wordt ingeluid door de hemelvaart als de laatste van de verschijningen. Onder dit
gezichtspunt heeft zij een aparte zin en betekenis naast de opstanding. Het is misschien
geoorloofd haar onder dit gezichtspunt samen met de geboorte-uit-de-maagd te
omschrijven als het bij uitstek kritische moment in de geloofsbelijdenis. Zij toch herinnert de
door de opstanding gegrondveste kerk eraan dat zij als zodanig een gemeente-onder-het-
kruis is, dat is: dat zij midden in die verborgenheid van God staat welke Hij, en Hij alleen,
doorbreekt waar het Hem behaagt. Zij maakt de kerk indachtig dat de verhouding van hoofd
en lichaam niet omkeerbaar is, dat de heilzame almacht de macht is van de Heer: over ons
en voor ons en in ons, zonder echter 6nze macht te worden. Dit kritische moment, dat in de
hemelvaart ligt, herinnert de kerk eraan dat zij onder het geduld, maar daarmee tegelijk
onder de aanspraak en de eis van God haar bestaan en bestand heeft. Aldus wordt de kerk
onder de wet van de deemoed gesteld.**® De hemelvaart is waarlijk geen verloochening,

handhaven volgens welke de groten leven van de kleinen. Wij verstaan niet meer dat al onze bevoorrechting,
stoffelijk en geestelijk, heel onze uitverkiezing ons wil voorbereiden tot het offer dat vroeg of laat van ons
gevraagd zal worden.

Maar het moet mogelijk zijn, dat de volkeren zich bekeren tot de heerlijkheid des Heren, dat wij gezamenlijk de
toon treffen, die God in Jezus heeft aangeslagen in zijn volk, dat een volk des offers is. Laat ons dit vooral ter
harte nemen in onze tijd, nu het in zovele mensen gist, nu het kookt in de harten en waar vele burgers ter wille
van hun laffe rust liefst maar dadelijk de politie en de gummistok zouden halen om die kokende harten neer te
slaan, nu men met de oude geweldmiddelen meent de volkeren ten onder te houden. Nee, zulk een
levenshouding en neiging moest tegenwoordig onder de gelovigen onmogelijk zijn; nu moeten er mensen in de
gemeente opstaan, die voor de Gang Gods wijken, als Hij, om tot de volkeren te komen, hun geluk offert. Ik
zeg, dat zijn de geringsten des Heren, die nu aan de oppervlakte der maatschappij opduiken met veel geschrei
en misschien ook met heel veel brutaliteit; allen, die lang verdrukt waren en aan de ziel geschonden door de
stoffelijke nood, God wil hun een betekenis geven, een nieuwe zin aan hun leven schenken, omdat Hij hen
zoekt, omdat Hij hun massale verlorenheid doorwonen wil. Och, velen in onze dagen ergeren zich, dat het volk
zo opschuimt van beneden naar boven, zij moeten zwijgen en zich schikken in hun lot, dat nu genoeg
‘verbeterd’ is — maar waarlijk Christus, de Herder der volkeren, brengt hen in beweging. En wij moeten staan
als zuilen, en niet wankelen door egoisme, ons niet in de war laten brengen door de onaangename en pijnlijke
schijn dezer dingen, maar ons leven veil hebben, opdat voor allen, kon het zijn, afdoende hulp daagt; niet
wankelen, ook niet wanneer wij het schuim der wereld zien en niet wanen, daarop in te mogen slaan als met
een dorsvlegel, niet wijken voor de zonde en de begeerlijkheid, die ons tegemoet komt uit de massa der
mensen links en rechts, boven en beneden, niet vertragen in het aangezicht van de hel en de satanische
krachten, die schijnbaar uit de mensen naar buiten slaan. Nee! niets kan gelden dan de Wil Gods, dat zij gered
worden en leven door de offerande der uitverkorenen.

O! wee ons, als wij de verstrooiden geen handreiking hebben gedaan; als wij alleen geholpen hebben, die ons
gesmeekt hebben en die zich voor ons vernederd hebben, maar geen handreiking hebben gedaan in de Geest
aan de schijnbare vijanden en goddelozen; want niet wij zoeken het verlorene, maar God, de Herder, Hij-zelf;
maar op zijn Gang rekent Hij op ons, want Hij wil, ten koste van ons, dat de grenzen verzinken en dat wij, die
verkoren zijn, als Abraham, als Israél, als Jezus lijden ten bate der anderen.” *Christoph Blumhardt (de ‘zoon’,
1842-1919), was evenals zijn vader evangelisch predikant en gebedsgenezer in Bad-Boll. Hij engageerde zich
politiek met het socialisme en was voor Barth een belangrijke inspiratiebron.

419 peemoed! Dat is de geest waarin solidariteit met “die Kirche Esaus” vanuit het geloof in “die Kirche Jakobs”
moet worden beleden en beleefd. Rémerbrief, 319v., 440, 478 [GA 11/2010, wellicht bedoeld zijn 466, 566 en
605], maar ook (let wel): “Es fragt sich, ob die angeblichen ‘Niederungen’ nicht langst zu ‘Héhen’ geworden sind
und die Demut derer da unter zu stinkendem Hochmut, Problematik zum Idol, und ‘Zerrissenheit’ zur neuesten
Modetheologie” (448) [GA, a.w., 622]. Zelfs deze nuchtere inzichten en deze houding van deemoed kunnen
gebruikt worden om het zelfgenoegzame, zichzelf-richtende “Christusleven” van de kerk te omschrijven. Zo bij

129



storing of terugname van de Paasboodschap aangaande de vrede tussen God en mens. Zij
maant en waarschuwt echter omwille van deze vrede: “zo zoekt dan de dingen, die boven
zijn!” (Kol. 3: 1).#29 En in zoverre komt zij nauwkeurig overeen met het wonder van de
geboorte-uit-de-maagd dat, precies van de andere zijde komend, nochtans hetzelfde zegt,
namelijk dat hetgeen ons in Jezus Christus bezocht heeft de “Opgang-uit-de-hoogte” is (Luk.
1:18).

Karl Adam, Wesen des Katholizismus, [Augsburg: Haas & Grabherr 1924] 157: het al-te-menselijke van de
empirische kerk wordt gesteld in het licht van Jesaja 53 [: 2]: “Hij had geen gedaante noch heerlijkheid” en
184v., waar het o.a. heet: “Es ist zumal dem hl. Paulus ein teurer Gedanke, dasz die christusdurchlebte
Diesseitskirche nicht das Stigma des verklarten, sondern des leidenden Christus tragt”. De ware kerk heeft bij
Rome nooit in waarheid schuld, evenmin als het “volk van God” volgens het gevoelen van de joodse
wijsbegeerte de lijdende knecht des Heren nodig heeft, daar het volk zéIf deze knecht is.

420 Kol. 3: 1vv. Vgl. de preek over deze tekst in de bundel: Komm, Schépfer, Geist, 171vv. [GA 1/1998, 55-64,
preek gehouden op 3 juni 1923 in de Reformierte Kirche van Gottingen], met de volgende geleding: “droben”,
daar is niet de duivel, daar is niet het gericht over onze zonde, daar is niet de dood — dit alles zijn door éns niet
te begrenzen werkelijkheden, maar ze zijn “drunten”, zo waar Christus “droben” is. Dit “droben” wordt
“gezocht”, maar niet gelijk men de overwinning van de dingen “drunten” zoekt — dit zoeken begint steeds met
het gevonden-hebben. “Was uns von Gott gesagt und geschenkt ist, das sitzt in unserm Fleisch wie ein
Widerhaken... Den Widerhaken sitzen lassen, den Protest gegen uns selbst und die Welt, der da erhoben ist,
gelten lassen, die Unruhe, die da in uns hineingeworfen ist, ihr Werk tun lassen: Suchen nach dem was droben
ist, heiszt der gegebenen gottlichen Tatsache nicht widerstreben... so wie sie nun einmal hineingestellt ist in
unsre Schwachheit und Luge auf unsern Friedhof und auf unser Schlachtfeld, hinein in unsre Pharisder- und
Sadduzderwelt... Wie sollten wir damit nicht unsres eigensten Lebens Bestimmung erfillen, es gehe wie es
gehe. Aber trachtet am Ersten nach dem Reiche Gottes und nach seiner Gerechtigkeit, so wird euch solches
alles hinzugetan werden.” [GA, a.w., 62-63]

130



[XI] INDE VENTURUS EST JUDICARE VIVOS ET MORTUOS: VANWAAR HIJ KOMEN ZAL OM
TE OORDELEN DE LEVENDEN EN DE DODEN

Hier staan we voor de afsluiting en afronding van het tweede artikel. Zij brengt ons allereerst
de bevestiging dat wij bij onze verklaring van de leer aangaande de hemelvaart onder het
tweede gezichtspunt (dus onder het gezichtspunt van de scheiding, van een andere tijd van
de verborgenheid, en van de kerk als gemeente-onder-het-kruis) in beginsel het juiste
hebben getroffen. Op de lange rij van de perfecta: conceptus, natus, passus, crucifixus,
mortuus, sepultus est, resurrexit, en na het tegenover deze rij gestelde presens: sedet ad
dexteram Dei, volgt nu een futurum:*?! venturus est, hij zal komen. Dat betekent dus: de
kerk, waarvan geloof en geloofsbelijdenis ons tot deelname nodigen, ziet eerst achterwaarts
en richt dan de blik vooruit. Zijzelf is met haar verleden en met haar toekomst in het hier
beleden verleden en in de hier beleden toekomst van de Zoon van God betrokken. Zij leeft in
de herinnering en in de verwachting. Zij bestaat in een heden dat met de tijd meeschrijdt.
Wat haar in dit heden als kerk draagt is de werkelijkheid welke aangeduid wordt met de
woorden: “zittende ter rechterhand Gods”.

1

Van hieruit, van de haar in het heden openbaar-geworden en in het geloof erkende en
aanvaarde heerschappij van Jezus Christus, ziet de kerk terug. Wat zij dan ziet is voor haar nu
stellig geen praeteritum, geen voorbijgegaan verleden. De met die perfecta omschreven tijd
van de openbaring is wel een voldongenheid, maar geen verleden.*?? Als voldongenheid is
deze tijd voor de kerk immers in en met de heerschappij van Christus juist tegenwoordige
tijd, zodat iedere herinnering aan dit ‘verleden’ voor haar de erkenning en aanvaarding van
Zijn tegenwoordigheid insluit. De kerk leeft, voor zover zij van de openbaring en in het geloof
leeft, in de gelijktijdigheid**®* met de in deze perfecta geschilderde daad van God. Verléden is

421 perfectum = verleden tijd, praesens = tegenwoordige tijd, futurum = toekomende tijd. Men heeft wel vaak
meer of min naief aangemerkt op de dialectische theologie dat het begrip ‘tijd’ daar zulk een grote rol speelde,
anderen hebben toegegeven dat dit bij het on-mystieke, ja antimystieke karakter van een existentiéle theologie
past, ofschoon ze de tegenstelling God en mens, heilige en zondaar, door die van tijd en eeuwigheid
verdrongen meenden te zien. Het tweede artikel van het symbool wordt evenwel ingesloten door een
tijdsdramatiek die van het gebeuren van de openbaring en de verzoening niet te scheiden is. Het israélitische
denken beweegt zich meer in de categorieén van de tijd dan in die van de ruimte: de tijd is daar “gerichte” tijd,
het is “die unendliche Sphare der Verantwortung” (Buber) [in: Mein Weg zum Chassidismus. Frankfurt a.M.:
Rutten & Loening 1918, 27], maar ook de bestaansvorm van alle theofanie en openbaring. (Rosenzweig, Stern
der Erlésung 1ll, 59vv.). Voor het christelijk-theologische denken zal het erop aankomen de tijd te leren zien én
als levensvorm van de gevallen mens én als plaats van de verzoenende openbaring.

422 yjg|. Voordracht VII, 78, over: “egeneto”.

423 Het begrip “Gleichzeitigkeit” is door Kierkegaard gevonden en ingevoerd (Philosophische Brocken, ed.
Schrempf, [Jena: Diederichs 1910] 51vv. [965/6-7], Einiibung in das Christentum, [Jena: Diederichs 1912] 58vv.
[965/9]). Het schijnt dat vele leken en theologanten niet meer precies weten hoe Kierkegaard dit bedoelt. Wij
voegen hier de desbetreffende passage in.

“Misschien zegt iemand: dus is het in het geheel geen voorrecht voor de tijdgenoot dat hij gelijktijdig leeft; en
toch ligt het immers voor de hand als wij aannemen, wat gij hebt aangenomen van het optreden der Godheid,
dat het toen levende geslacht zalig te prijzen was dat zij zagen en hoorden. Ja, zeker ligt dat voor de hand, zelfs
zozeer, naar ik meen, dat dat geslacht zich ook wel zalig zal hebben geprezen; dat moeten wij aannemen, want
anders was het ook niet zalig geweest, en wil ons prijzen slechts zeggen dat men in dezelfde omstandigheden
door anders te handelen zalig had kunnen zijn. Maar als dit zo is, kan het zaligprijzen zeer verschillend zijn

131



wanneer wij er goed over denken; ja, eigenlijk kan het misschien zeer dubbelzinnig worden. Gesteld wij lezen in
een oude kroniek van een keizer die acht dagen lang bruiloft vierde met ongeévenaarde pracht; om het genot
van al het kostelijke, dat in rijke overvloed werd aangeboden, nog te verhogen, was de lucht die men inademde
met welriekende geuren doortrokken, het oor werd voortdurend gestreeld door snarenspel en zang. Dag en
nacht, want de nacht was licht als de dag door de fakkelschijn; maar bij daglicht zowel als bij fakkelschijn
gezien, was de koningin schoner en lieflijker dan enige aardse vrouw, en het geheel was een toverwereld,
wonderbaarder dan de stoutmoedigste vervulling van de stoutmoedigste wens — laat ons ons verbeelden dat
dit zo plaats vond, en wij ons moesten tevreden stellen met het nuchtere verhaal dat het gebeurd was, waarom
zouden wij dan niet, menselijkerwijs gesproken, de tijdgenoten gelukkig achten? De tijdgenoten, dat wil zeggen
zij die zagen, en hoorden, en met de handen tastten; want wat heeft men er anders aan om tijdgenoot te zijn?
De pracht der keizerlijke bruiloft, en het overvloedige genot was immers in eigenlijke zin te zien en te tasten,
dus iemand die in engere zin tijdgenoot was heeft zeker gezien, en zijn hart heeft er zich over verheugd. Maar
indien het een ander soort heerlijkheid geweest ware, die niet in eigenlijke zin te zien was, wat had men er dan
aan om tijdgenoot te zijn: daarom is men immers nog geen tijdgenoot van de heerlijkheid. Zulk een tijdgenoot
zou men toch niet zalig kunnen noemen, of zijn oren en ogen gelukkig prijzen, daar hij een tijdgenoot was, en
niets zag en hoorde van de heerlijkheid; wat toch niet daarin zijn grond had, dat tijd en gelegenheid (in
eigenlijke zin) hem ontzegd waren, maar in iets anders, dat ontbreken kon, al had hij door zijn
tegenwoordigheid de schoonste gelegenheid gehad om te zien en te horen, en al had hij die (in eigenlijke zin)
niet ongebruikt laten voorbijgaan. Maar wat wil dit nu eigenlijk zeggen, dat men tijdgenoot kan zijn, en toch,
schoon men dit voorrecht (in eigenlijke zin) gebruikt, niet-tijdgenoot kan zijn; wat wil dit anders zeggen dan dat
men in het geheel niet een eigenlijke tijdgenoot van zulk een leraar en zulk een gebeurtenis kan zijn, zodat de
werkelijke tijdgenoot niet werkelijk tijdgenoot is krachtens het werkelijk-tijdgenoot-zijn, maar krachtens iets
anders. Dus: de tijdgenoot kan niettemin geen tijdgenoot zijn; de werkelijke tijdgenoot is dat niet krachtens het
eigenlijke tijdgenoot zijn, ergo moet ook de niet-tijdgenoot (in eigenlijke zin) tijdgenoot kunnen worden déér
dat andere, waardoor de tijdgenoot de werkelijke tijdgenoot wordt. Maar de niet-tijdgenoot (in eigenlijke zin)
is de laterlevende, dus moet de laterlevende de werkelijke tijdgenoot kunnen zijn. Of is dit het tijdgenoot zijn,
is hij de door ons zo zeer geprezen tijdgenoot, die zeggen kan: ik at en dronk voor zijn ogen, en die leraar
leerde op onze straten; ik zag hem menige keer, hij was een onaanzienlijke man van geringe afkomst, en slechts
enkelen meenden in hem dat buitengewone te vinden hetwelk ik maar niet ontdekken kon, ofschoon ik toch,
als het erop aankomt om zijn tijdgenoot te zijn, dat zo goed ben als de beste? Of is dat tijdgenoot zijn, is hij
tijdgenoot, tot wie de Godheid zou moeten zeggen, als zij eenmaal elkander in een volgend leven ontmoetten,
en hij zich nu op zijn tijdgenootzijn wilde beroepen: ‘ik ken u niet’. En dit was immers even waar als dat de
tijdgenoot de leraar niet gekend had, wat slechts de gelovige (de niet eigenlijke tijdgenoot) doet, die van de
leraar zelf de voorwaarde ontving, en daarom hem kende zoals hij gekend werd.” — “Wacht nu eens een
ogenblik; als gij zo voortgaat met spreken kan ik er geen woord tussen krijgen; want gij spreekt alsof gij uw
dokterstitel wilde halen, ja gij spreekt als een boek, en ongelukkig voor u, als een zeer bepaald boek; want gij
hebt er nu weer, of gij het weet of niet, enige woorden tussengevoegd die niet van u zelf zijn, en ook niet door
u de sprekende in de mond zijn gelegd, maar die allen bekend zijn; alleen gebruikt gij ze in ‘t enkelvoud in
plaats van in ‘t meervoud. De Bijbelwoorden (want het is een Bijbelwoord) luiden aldus: wij aten en dronken
voor zijn ogen en Hij leerde op onze straten — waarlijk ik ken ulieden niet. Maar hoe dit ook zij: leidt ge daar
niet al te veel uit af, als gij daaruit, dat die leraar aan één mens antwoordt: ‘ik ken u niet’, het besluit trekt dat
deze geen tijdgenoot van de leraar was, en de leraar niet kende? Als die keizer, van wie gij spreekt, aan
iemand, die beweerde ten tijde van die prachtige bruiloft geleefd te hebben, antwoordde: ik ken u niet, zou die
keizer daarmede hebben bewezen dat die andere niet in die tijd had geleefd? — Die keizer zou dat volstrekt niet
bewezen hebben, hoogstens zou hij bewezen hebben een dwaas te zijn, die niet als Mithridates zich nog
tevreden stelde met de naam van iedere soldaat te kennen, maar alle tijdgenoten wilde kennen, en door die
kennis wilde uitmaken of iemand tijdgenoot was geweest of niet. De keizer was immers vanzelf te kennen, en
daarom kon ieder mens de keizer gemakkelijk gekend hebben, al kende de keizer hém niet; maar de Leraar
over wie wij spreken, was niet zo vanzelf te kennen, maar eerst wanneer hijzelf de voorwaarde gaf. Hij, die de
voorwaarde verkreeg, ontving die van hemzelf; en dus moet die leraar ieder kennen die hem kent, en ieder kan
slechts de leraar kennen door zelf van hem gekend te zijn. Is dit niet zo, en ziet gij misschien al dadelijk wat wij
hiermede tevens gezegd hebben? Als de gelovige de gelovige is, en diegene die de Godheid kent, doordat hij
van de Godheid zelf de voorwaarde krijgt, dan moet de later levende evenzeer in diezelfde zin de voorwaarde
van de Godheid zelf ontvangen, en kan die niet uit de tweede hand ontvangen; want ware dat zo, dan zou de
Godheid zelf de tweede hand moeten wezen, en in dit geval zou er immers geen sprake van een tweede hand

132



door deze daad van God de tijd van de onverzoende mens. Als verleden verschijnt bij de
terugblik op de openbaringstijd de tijd van Pontius Pilatus, dat is: onze wereld-tijd, waarin
Jezus Christus moest lijden en geleden heeft. En daaronder hebben wij natuurlijk evengoed
de tijd na als véor Christus, voor zover zij namelijk wereld-tijd is, te verstaan. Deze tijd als
zodanig heeft Jezus Christus in Zijn dood afgesloten en heeft Zjjn tijd doen aanbreken, de
goddelijke tijd, dat is: de tijd waarin de met God verzoende mens leeft.

De gelijktijdigheid waarin de kerk met de heils- en machtsdaad, welke in Christus volbracht
is, leeft, heeft tot noodzakelijke keerzijde: haar dn-gelijktijdigheid met de in Christus
overwonnen mens van de ongehoorzaamheid, ongerechtigheid en wanorde. Deze bestaat,
vanuit het heden van Christus gezien, alleen nog als de principieel ‘oude’ mens (Rom. 6: 6).
En in zoverre hij als zodanig evenwel voortgaat te existeren, en dus ‘nog’ tijd heeft, voor
zover zijn in de dood van Christus afgesloten tijd op zichzelf altijd nog ‘tijd’ kan heten, een
heden en dus ook een toekomst heeft, zal de christen (voor zover hij Christus’ tijdgenoot is),
zal de kerk (voor zover zij van de openbaring en in het geloof leeft!) altijd en in volstrekte zin
‘unzeitgemdsz’, dat is: niet op de hoogte van de tijd zijn.*** Zij zal geen gelijke tred met die
tijd kunnen houden, zich niet in evenmaat met hem kunnen bewegen, want zij zal nimmer in
overeenstemming kunnen leven met hetgeen in beide dimensies (van heden en toekomst)
door Christus eenmaal tot verléden is gemaakt.

2

Vanuit dit presens: “zittende ter rechterhand Gods” ziet de kerk nu echter ook vooruit. Maar
wij moeten goed verstaan dat datgene waarop zij de blik richt, niet een of ander neutraal
‘futurum’, niet de inhoud van een nog niet ingetreden, maar binnen kortere of langere

zijn. Maar ontvangt de later levende de voorwaarde van de Godheid zelf dan is hij tijdgenoot, de echte
tijdgenoot, wat alleen de gelovige en wat ieder gelovige is.”

Hierbij moet bijzonderlijk ook met het oog op de arbeid van de theologie, in het oog gehouden waarin de grénd
van de gelijktijdigheid ligt (KD 1, 152v.): “Wo man in der Lage ist unsere Ungleichzeitigkeit mit Christus und den
Aposteln dadurch aufzuheben, dasz man sich mit ihnen auf denselben Boden oder sie auf denselben Boden mit
sich selber stellt, um sich dann... mit ihnen Gber Brutto und Netto ihres Wortes zu unterhalten... die
Gleichzeitigkeit der heutigen Verklindigung mit der Schrift und mit der Offenbarung... kann nur als ein Ausdruck
dessen verstanden werden, dasz das Wort Gottes selbst Gottes Tat ist.” Vgl. over de “gelijktijdigheid” van de
prediking: Ed. Thurneysen, ‘Die drei homiletischen Grundregeln’. Zwischen den Zeiten 1933 (473-496), 484vv.
*De tekst van Kierkegaard is waarschijnlijk door M zelf uit het Duits vertaald. Mithridates = Mithridates VI,
koning van Pontus, (132-63 v.0.j.), een van de meest succesvolle vijanden van de Romeinse Republiek uit die
tijd in het oosten, in de legende befaamd om zijn enorme geheugen.

424 “pchterlijk” of “voorlijk”, en allicht in de concrete verschijningsvormen beide. En beide mogelijk op een
menselijk-al-te menselijke wijze, waarbij onnodige ergernis gegeven wordt aan de wereld. Evenwel, waar en
voor zover zij werkelijk kerk is, ook echt en onontkoombaar, zodat de ergernis op innerlijk-noodzakelijke wijze
geschiedt als de ergernis van het kruis. Er is bijbelse waarheid in Leo Baecks woord: “so sollte der Jude als Jude
sein, der grosze Nonkonformist in der Geschichte, ihr groszer Dissenter” (Wesen des Judentums, [Frankfurt
a.M.: Kaufmann #1926] 292 [410]). Alleen, de kerk “soll” het niet zijn, zij is het, voor zover zij kerk is.

De geloofswaarheid dat de wereldtijd in de staat van de verledenheid is ingegaan, wordt zeer schoon
uitgedrukt door de legende in het 18e hoofdstuk van het Protevangelium Jacobi, waarin verhaald wordt hoe in
de nacht van Christus’ geboorte alle dingen plotseling stilstonden (Neutestamentische Apokryphen, ed.
Hennecke [TUbingen: Mohr 1924], 91). De bewerking van Selma Lagerlof in haar Christus-legenden [Berlin:
Ullstein 1914] [4004] duidt het geheel te veel om naar het ethische, naar het vrederijk (Jesaja 11), naar het
verlamd-zijn van de boze, wrede bedoelingen van de mensen.

133



termijn toch nog te bereiken heden in de wereldtijd kan zijn.*>> Deze tijd is immers in het
kruis van Christus met al zijn verleden, tegenwoordige en toekomstige mogelijkheden als
totaal afgesloten en principieel verleden geworden. In zijn verloop, in de ontwikkeling van de
gebeurtenissen die wij de wereldgeschiedenis noemen, heeft de kerk niets te verwachten.
Zij rékent ook op niets, tenzij dan op de “tekenen des tijds”, dat is: op de kéntekenen van de
toestand van zijn verledenheid, en alzo op de vddrtekenen van een van een bloot futurum
zich onderscheidende, echte toekomst. Wat deze echte toekomst en dus het voorwerp van
de werkelijke en ernstige verwachting van de kerk is, dat volgt onmiddellijk en met
klemmende vanzelfsprekendheid uit haar, door de heerschappij van Christus
geconstitueerde, héden. Wij zagen reeds: dit heden betekent gelijktijdigheid, tijdgenoot-zijn
van Jezus Christus, want in dit heden is de goddelijke macht van Zijn opstanding werkzaam.
In dit heden ja herinnert de kerk zich de tijd van de openbaring#?¢, maar het is onmogelijk de
openbaringstijd zich alleen-maar te herinneren. Wanneer men wérkelijk uit deze herinnering
leeft, dan leeft men ook uit de verwachting van deze openbaringstijd. Evenmin kan de
goddelijke macht van de opstanding van Christus opgaan in een werkzaamheid hier en nu,
waar zij waarlijk werkzaam is, daar wordt zij onmiddellijk en tegelijk belofte en hoop.*?’
Evenzo is te zeggen: de gelijktijdigheid met Jezus Christus kan niet alleen hierin bestaan dat
Hij voor ons niet een verleden grootheid, maar een tegenwoordige werkelijkheid is. Is Hij zelf
voor ons waarachtig een héden, dan is Hij zelf voor ons ook waarlijk een toekomst. Is Hij
gekomen, dan zal Hij ook komen, venturus est!

Waarom geldt dit alles? Wij zullen slechts kunnen antwoorden: omdat hij Jezus Christus is,
de waarachtige God, die waarachtige menselijke natuur heeft aangenomen en die in en aan
deze menselijke natuur door Zijn vernedering en verhoging overwonnen heeft, dat is: zonde
in gerechtigheid, dood in leven heeft omgezet. Zijn wij, krachtens Zijn openbaring, door Hem
aangenomen mensen, dat is: erkennen en bekennen wij onszelf in het geloof als leden van
de door Hem aangenomen menselijke natuur, zijn wij in de kerk, dat is: onder het getal van

425 yigl. The social Gospel in de Amerikaanse kerken en de Amerikaanse civilisatie. (W.A. Visser ‘t Hooft, The
Background of the Social Gospel). [Haarlem: Tjeenk Willink 1928]

426 De kritiek van [Eberhard] Grisebach in zijn grootse boek Gegenwart, eine kritische Ethik, [Halle: Niemeyer]
1928, op alle geestesleven dat uit “herinnering” leeft en op de daaruit afgeleide begrippen, die een
“levenstechniek” mogelijk maken en daarmede de ethische ernst van de geloofsbeslissing verstoren, kan deze
herinnering niet treffen. (Vgl. Barth KD |, 12). De theologen uit de school van Grisebach (vooraan Hans Michael
Miiller) vertonen merkwaardigerwijze in hun eenzijdigheid juist die trekken die te onzent van neocalvinistische
zijde abusievelijk als “barthiaans” worden gesignaleerd. Men overdenke vooral deze kostelijke passage uit een
antwoord van Barth aan Miiller (KD I, 242v.): “Gewisz ist damit [...] gegeben dasz die Unruhe, mit der Anselm
nach der Gegenwart Gottes ausschaut, keine absolute Unruhe ist, kein negatives Gegenstiick zum Frieden
Gottes, sondern die relative Unruhe eines Menschen, die als solche ihren begrenzten Ort und Spielraum hat
und der in der Kirche eine Ruhe irgendwo und irgendwie, vielleicht als seine, vielleicht aber auch gar nicht als
seine Ruhe, aber jedenfalls als eine seiner Unruhe (berlegene Ruhe gegeniibersteht. Ware ein
Unruhigseinwollen, das den Ausblick auf diese liberlegene Ruhe ausschldsse, ware die Behauptung einer
absoluten Unruhe nicht die tollste von allen tollen Selbstapotheosen des Menschen?”

427 ‘Fpis’, hoop, heeft in het NT een eigenaardig objectief, bijna gepersonifieerd gehalte (Rom. 5: 5, Fil. 1: 20,
Hebr. 3: 5, 1 Petr. 1: 21, vgl. hoe Paulus in Rom. 5: 12 Jes. 11: 10 aanhaalt). ‘Elpis’ is gericht op de
eschatologische heilsdaad, maar daar deze op het in Christus volbrachte berust, is zij zelf reeds een “smaken
van de krachten van de toekomende eeuw”. Vgl. het artikel van Bultmann in Kittels Theol. Wérterbuch z. N.T.,
Band Il, 515vv.

134



de door Hem verkorenen, geroepenen en verzamelden*?®, dan is Hij de inhoud van onze tijd,
zowel van ons heden als van onze toekomst. Alleen door uit te vallen uit ons aangenomen-
zijn, dus door het geloof prijs te geven dat Hij als waarachtig God onze natuur aangenomen
en met God verzoend hééft, dus als mensen die het geheimenis van de Geboorte en van de
Dood, van Kerstmis en Goede Vrijdag ontkénnen, zouden wij de vrijheid kunnen vinden om...
een ander te verwachten (Matth. 11: 3), zouden wij de vrijheid kunnen nemen om ons open
te stellen voor een toekomst die niet Zijn toekomst is.#?°

Op grond van Zijn openbaring, in het geloof Hem aanhangend, erkennen wij de tijd**° als in
Hem “vervulde” tijd (Mar. 1: 15, Gal. 4: 4). Daarom, wat zou dat voor een toekomst zijn die in
plaats van de Zijne of behalve de Zijne mogelijkerwijs onze eigen toekomst zijn zou? Dat Hij
komt, dat en dat alleen is ook onze toekomst, gelijk dit en dit alleen ons heden is, dat Hij
gekomen is. Uit kracht van Zijn koninklijke ambt, gelijk het in Zijn opstanding is zichtbaar
geworden, staat het zo dat de kerk geen andere toekomst heeft dan die welke zij in het
gebed belijdt: “Amen, ja kom Here Jezus!” (Op. 22: 20b). Maar uit kracht van Zijn koninklijke
ambt heeft zij dan ook déze toekomst. “Venturus est” betekent dus: Christus is onze
verwachting, en: Christus is onze verwachting.

3

Zien wij verder dat het symbool deze woorden doet aansluiten bij het onmiddellijk
voorafgaande: inde venturus est, vanwaar Hij komen zal, dan slaat dit blijkbaar allereerst op
de “rechterhand Gods”, die tevoren werd aangeduid als de staat waartoe Jezus Christus in
Zijn opstanding en hemelvaart werd verhoogd. Wij hebben reeds opgemerkt dat daarmee
geen plaats, maar een functie wordt bedoeld en kunnen deze woorden van het credo, in

428 Een “numerus clausus” werd door Barth in de Rémerbrief nog met kracht verworpen. In hoeverre dit door
een uiting als deze herroepen wordt — het zou te ver voeren dit hier na te gaan. Wij verwijzen alleen naar
Voordracht XVI, 196v.

429 yig|. E. Thurneysen, ‘Christus und seine Zukunft’, Zwischen den Zeiten Jg. 1931, 187vv. ...“das ist seine
Epiphanie auf Erden, in der Zeit, in den Jahren 1-30, dasz er dieser Zukunft Bringer war... so verstanden ist das
Wort Zukunft in unserer Themastellung nichts anderes als ein Préddikat zu dem Namen Jesus Christus, ein
Pradikat, welches das, was Jesus Christus ist, nicht weniger vollstandig ausdriickt als wenn man vom ihm sagt,
er sei der Sohn Gottes, er sei der Versohner, er sei der Erloser!” 193. — “Vor was stehen wir also, wenn wir
dieses Ende denken? Wir stehen vor dem Nichts, genau so wie wir vor dem Nichts stehen, wenn wir den
Gedanken der Schépfung wirklich denken... Wir stehen vor Gott und vor Gottes Ewigkelt.” 201. “Die Kirche
hofft auf die Zukunft Jesu Christi... Nicht um eine Begriindung einer neuen Kultur geht es in der Kirche, wohl
aber um eine neue Haltung innerhalb des menschlichen Lebensraumes, in dem die Kulturen alle aufsteigen und
fallen.” 211. Vgl. Karl Barth, ‘Die Kirche und die Kultur’, Zwischen den Zeiten Jg. |V, [363-384] 382v. [GA I11/1994
(6-40), 29-33 (het gezichtspunt van de Verlossing) en 37-40 (de contextuele nadruk op dit gezichtspunt —
althans in 1926)] Vgl. daarentegen wat K. Schilder zegt over de wet van de “wereld-weerhouding” en “wereld-
beteugeling”... “deze wet is evangelisch, christologisch. God laat de thermometer der cultuur nergens stukslaan
door de hitte, ook hierom niet, wijl Hij wacht op de jongste uitverkorene, die nog moet geboren worden in een
wereld, een dampkring, die plaats voor hem heeft en voor zijn aparte cultuurtaak in déze wereld... Zwaar drukt
de weerhoudende kracht het wereldleven: z6 groot is Gods respect voor Adams laatste uit Christus herwonnen
cultuurkind. Als dat geboren en voleind is, hier beneden, dan mogen allen, die uit de tweede Adam zijn, voor
eeuwig ‘het’ cultuurleven leven.” *K. Schilder in ‘Jezus Christus en het cultuurleven’, in: N. Buffinga (red.), Jezus
Christus en het menschenleven. Culemborg: De Pauw 1932, 272. Zie over M en Schilder ook 105n360.

430 Met “tijd” zonder meer is bedoeld wat elders genoemd wordt de “wereld-tijd”. Het woord heeft hier dus
een kritische zin, die evenwel niet verhindert te zeggen dat juist deze tijd de in Christus vervulde is. Dat is
precies het Evangelie, en gaat volkomen parallel met de verkondiging dat God de goddelozen... rechtvaardigt.
Daarom: geen andere menselijke toekomst dan de Zijne — maar deze toekomst hébben wij dan ook.

135



bevestiging en onderstreping van hetgeen hierboven werd ontwikkeld, als volgt omschrijven:
krachtens het bezit en de uitoefening van zijn goddelijke almacht, gelijk deze in Zijn
opstanding openbaar werd, is Jezus Christus niet slechts “Die daar is en Die was”, maar als
zodanig ook “Die daar komt” (Op. 1: 4).

Hij komt omdat de tijd die aan de oude mens en daarmee ook aan de kerk door Gods geduld
gegund wordt als een ruimte tot boete en bekering, in zijn wezen een als verleden
gestempelde tijd is. Door zijn opstanding “oud gemaakt”4%, is deze tijd ook door Hemzelf
begrensd. Voor zover deze eon nog steeds onze tijd is, moeten wij van haar belijden en
zeggen: “mijn tijden zijn in Uw hand” (Ps. 31: 16). Zij wordt vanuit haar einde gelijk vanuit
haar aanvang door Hem omvat en gedragen en heeft dus toch een toekomst (hoewel

ze reeds “oud-gemaakt” is) — doch een toekomst die aan géne zijde van al haar toekomstige
inhouden ligt. De belijdenis “vanwaar Hij komen zal” zou daarom kunnen weergegeven
worden met het psalmwoord: “de rechterhand des Heren behoudt de zege” (Ps. 118: 15).
Maar nu wijst het “inde” tegelijk terug op de “hemel”, waarheen Jezus Christus volgens het
voorgaande stuk van de belijdenis is opgevaren, op de goddelijke hoogheid, op het
bovenwereldse rijk, waarin Hij in de tussentijd-van-het-geduld, in de tijd van de kerk, voor de
lichamelijke en ook voor de geestelijke ogen van de mensen, ja ook voor het geestesoog van
de in Hem gelévende mensen, verborgen is.

Het is nauwelijks mogelijk dat wij ons vergissen wanneer wij deze tussentijd in de zin van het
symbool menen te moeten verstaan als een herhaling van de vernedering van de Heer.*3? Dit
is juist de grond van het inzicht dat wij reeds vonden, namelijk dat de kerk — deze tussentijd
is immers haar tijd — met haar prediking, haar sacrament, haar geloof in deze bedeling
steeds de gemeente-onder-het-kruis zal wezen. “Inde venturus” betekent daarom ook dit:
dat Jezus Christus komt “vandaar”, vanuit deze staat van de verborgenheid, dat Hij uit het
geheimenis van de hemelen, waarin hij daar is ingegaan, weer te voorschijn treedt.

De wederkomst van Christus is de wederoprichting, maar nu tegelijk de universele en
uiteindelijke openbaring van de directe godmenselijke Tegenwoordigheid, gelijk deze de
inhoud van de veertig dagen na Pasen geweest is. “Op de wolken des hemels, met grote
kracht en heerlijkheid” komt Hij weder, lezen wij [in] Matth. 24: 30 en een weinig eerder in
hetzelfde kapittel: “want gelijk de bliksem uitgaat van het oosten en schijnt tot het westen,
alzo zal ook de toekomst, de tegenwoordigheid van de Mensenzoon*3? wezen” (vs. 27).

De tussentijd, waarin de oude mens als zodanig nog altijd existeerde en zijn eigen toekomst
had, de tijd ook van de kerk*3*, van de verkondiging, van het sacrament en van het geloof,

41 vgl. Hebr. 8: 13.

432 yg|. estquromenos: 1 Kor. 2: 2, vgl. het “moet” in Hand. 3: 21.

433 par-ou-sia is zowel: “toekomst” als “intocht”, “tegenwoordigheid” (bijv. gebruikt van de persoonlijke
aanwezigheid van Paulus, 2 Kor. 10: 10, Fil. 1: 26). Van Christus, 2 Petr. 1: 16, Matth. 24: 3, 1 Kor. 15: 23, 1 Tess.
4: 15, Jak. 5: 7v., 1 Joh. 2: 28, 2 Petr. 3: 12.

434 Dat de kerk dus in tweeérlei tijd leeft moet hier worden begrepen, en hoe deze twee tijden zich verhouden,
nl. niet afwisselend en niet synthetisch, maar dialectisch. Bij het begrip van een “theologische tijd”, gelijk
Noordmans dat verdedigt, staat te vrezen dat er voor de toekomst van de Heer, als op ons toekomende, onze
tijd tegemoet tredende Tijd, geen plaats meer blijft. Het “tijdgenoot-zijn” naar Kierkegaards voorstelling is van
dit gevaar meer vrij. Wij brengen Kierkegaards klassieke uiteenzetting in herinnering, door het volgende citaat
(Eintbung in das Christentum, 59v.).

“Want ten opzichte van het absolute is er slechts één tijd: de tegenwoordige; hij die geen tijdgenoot is van het
absolute, voor hem bestaat het niet. En daar Christus het absolute is, zal men dus dadelijk inzien dat er in

136



zal dan niet slechts in zichzelf afgesloten zijn — dat is hij nu reeds — maar hij zal afgelopen,
zonder toekomst geworden zijn. Dan zijn, gelijk wij [in] Op. 11: 15 lezen: “de rijken der
wereld geworden onzes Heren en van zijn Christus”, zonder bemiddeling, onmiddellijk,
ondialectisch, onweersprekelijk, onweerstaanbaar, namelijk evenzo zonder bemiddeling als
Hij de menselijke natuur en het menselijke lot in Zijn vleeswording tot Zijn natuur en Zijn lot

verhouding tot Hem slechts één toestand is: die van het gelijktijdige; de 3de, de 7de, de 15de, de 17de, de 18de
eeuw zijn iets dat er niet aan toe- of afdoet, zij veranderen Hem niet, maar openbaren ook niet wie Hij was,
want wie Hij was is slechts openbaar voor het geloof.

Christus is, ik zeg het u met eerbied, geen komediant, ook geen bloot historisch persoon, daar Hij als paradox
een hoogst onhistorisch persoon is. Maar dit is het verschil tussen poézie en werkelijkheid: het gelijktijdige. Het
verschil tussen poézie en geschiedenis is zeker dat geschiedenis het werkelijk gebeurde is, poézie het
mogelijke, het gedachte, het verdichte. Maar dat wat werkelijk gebeurd is (het verleden) is nog niet, tenzij in
een bepaalde zin, namelijk in tegenstelling tot het verdichte, het werkelijke. De bepaling van de waarheid (als
het innerlijke) en van alle godsdienstigheid: voor u, ontbreekt. Het verleden is geen werkelijkheid voor mij,
slechts het gelijktijdige is werkelijkheid voor mij. Dat waarmede gij gelijktijdig leeft, is werkelijkheid: voor u. En
zo kan ieder mens slechts gelijktijdig worden met de tijd waarin hij leeft — en met nog één tijd, met het leven
van Christus op aarde, want Christus’ leven op aarde, de heilige geschiedenis, staat geheel op zichzelf, buiten
de geschiedenis.

Kunt gij het niet over uzelf verkrijgen om, als stond gij tot Hem in de verhouding van tijdgenoot, een christen te
worden; of kan Hij, als ware Hij uw tijdgenoot, u niet treffen en u tot zich trekken, dan wordt gij nooit christen.
Gij kunt hem die u wijsmaakt dat gij toch christen zijt eren, prijzen, danken, met alle aardse goederen belonen
— hij bedriegt u. Gij kunt u gelukkig prijzen dat gij geen tijdgenoot zijt van iemand die dat andere waagde te
zeggen; gij kunt tot razernij gebracht worden over die last als door ‘de steek van een wesp’, om tijdgenoot te
zijn van iemand die u dat zegt: in het eerste geval wordt gij bedrogen, in het tweede geval hebt gij ten minste
de waarheid gehoord. Kunt gij het niet dragen om tijdgenoot te zijn, niet dragen om dat gezicht in
werkelijkheid te zien, zoudt gij niet op straat kunnen gaan — en zien dat het de Godheid is in die vreselijke
optocht, en ondervinden dat gij gedwongen zijt om neder te vallen en Haar te aanbidden: dan zijt gij geen
echte christen. Dit moet gij onvoorwaardelijk aan uzelf bekennen, dat gij vdor alles ootmoedig, met vrees en
beven moet staan tegenover wat het zeggen wil om in waarheid christen te zijn. Want die weg moet gij op, om
te leren en u erin te oefenen zo tot de genade de toevlucht te nemen, dat gij haar niet ijdellijk aanneemt; ga
om Gods wil niet tot iemand om u te laten ‘geruststellen’. Want er staat wel geschreven: ‘zalig zijn de ogen die
zien wat gij zaagt’ [Luk. 10: 23], over welk woord vooral de dominees het bijzonder druk hebben — vreemd
genoeg, somtijds misschien wel om een zekere wereldse welgesteldheid te verontschuldigen, die toch juist bij
de toestand van gelijktijdigheid wel wat zou afsteken — alsof het juist niet enkel en alleen gezegd ware van de
tijdgenoten die gelovig werden. Ware de heerlijkheid duidelijk te zien geweest, zodat ieder haar zonder meer
kon zien, dan is het immers onwaar dat Christus zich vernederde en de gestaltenis eens dienstknechts aannam;
overbodig om tegen ergernis te waarschuwen; want hoe ter wereld zou men zich ergeren over heerlijkheid
bekleed met heerlijkheid! En hoe ter wereld verklaart men het dan dat het met Christus ging zoals het met
Hem ging; dat niet allen vol bewondering op Hem aanstormden om te zien wat dadelijk te zien was. Nee, “Hij
had geen gedaante noch heerlijkheid; als wij Hem aanzagen, zo was er geen gestalte dat wij Hem zouden
begeerd hebben” [les. 53: 2], er was uitwendig niets te zien dan ‘n eenvoudig mens die door tekenen en
wonderen en door eenvoudig te zeggen dat Hij God was de mogelijkheid van ergernis stelde. Een eenvoudig
mens, die dus toonde 1ste wat God onder medelijden verstaat, (en juist die eenvoudige en arme mens te zijn,
als men de medelijdende wil zijn, ligt hierin opgesloten) en 2de wat God verstaat onder menselijke ellende, wat
in beide gevallen uiterst verschillend is van wat de mensen eronder verstaan, en wat in elk geslacht, tot het
einde der dagen, ieder voor zijn deel van het begin af moet leren, beginnende precies op hetzelfde punt als
iedere tijdgenoot van Christus, zich daarin oefenende als zijnde Christus’ tijdgenoot. Des mensen
heethoofdigheid en onwilligheid helpen hem natuurlijk niets. In hoeverre het iemand gelukken zal christen te
worden kan geen mens hem zeggen. Maar angst en vrees en vertwijfeling helpen ook niets. Oprechtheid voor
God is het eerste en laatste; oprecht zichzelf bekennen waar men is in oprechtheid voor God steeds het doel
voor ogen houdend.”

*Qok dit citaat van Kierkegaard zal door M zelf uit het Duits zijn vertaald. Bij de “steek van een wesp” heeft M
een voetnoot in de aantekening: “Plato’s apologie §30, waar Socrates van zichzelf zegt dat hij op de Atheners is
gezet als een wesp op een paard, om hen wakker te houden.” In de Griekse tekst is een ‘paardenvlieg’ bedoeld.

137



heeft gemaakt, om ze in Zijn dood tot een nieuwe creatuur 6m te scheppen.

Hij zal dan niet slechts de Verzoener, Hij zal dan de Verlosser*® zijn, de Heiland van de
wereld (Titus 2: 13). Zo herhaalt zich dan als op een tweede en laatste en alomvattende
Paasdag de verhoging en glorie van de Heer. Deze Paasdag loopt de tussentijd tegemoet,
want dit is waarlijk de “dag des Heren”. Op deze Dag wacht de kerk, in het vooruitzicht van
deze Dag verheugt zich de kerk die leeft en lijdt onder het kruis van deze tijd-tussen-de-
tijden.436

4

Hiermee is ons wellicht de weg geopend en geéffend tot recht verstand van hetgeen, in
overeenstemming met het Nieuwe Testament, verder als zin van de Wederkomst wordt
aangegeven met de woorden “judicare vivos et mortuos”, “om te oordelen de levenden en
de doden”. Men is geneigd hier kopschuw te worden: wij hebben daareven Christus niet
slechts onze toekomst, maar met grote, innerlijke vanzelfsprekendheid ook onze hoop
genoemd. Zouden wij daarmee nu toch iets gezegd hebben dat zeer betrekkelijk, onder zeer
vele en zwaarwegende voorwaarden zou gelden, ja dat we misschien helemaal niet hadden
mogen zeggen omdat het ons niet toekomt? Zou Zijn komst toch veel meer onze angst dan
onze hoop moeten zijn, daar het toch zeker is dat Hij als Réchter wederkomt? Wij denken in
dit verband aan de bekende middeleeuwse hymne “cum vix justus sit securus, quid sum
miser tunc dicturus?”, “indien zelfs de rechtvaardige nauwelijks zeker is, wat zal ik,
ongelukkige, dan zeggen?”3” Wij denken ook aan Michelangelo's voorstelling van de als
wereldrichter wederkomende Christus en aan zo menige andere schrikaanjagende
schilderingen, hetzij in figuren, hetzij in woorden. Hoe eigenaardig klinkt daartegenover
vraag en antwoord 52 van de Heidelbergse Catechismus: “Wat trédst u de wederkomst van
Christus, om te oordelen de levenden en de doden? — dat ik in alle droefenis en vervolging
met opgericht hoofd even dezelfde, die zich tevoren om mijnentwil bij het Gericht van God
gesteld en al de vloek van mij weggenomen heeft, tot een Rechter uit de hemel verwachte,
die alle zijne en mijne vijanden in de eeuwige verdoemenis werpen, maar mij met alle
uitverkorenen tot Zich in de eeuwige vreugde en heerlijkheid nemen zal.”

Wij geven volkomen toe: dit kon wel eens gezegd zijn in een bedenkelijke verwantschap met
een overmoedige en titanische zekerheid. Maar wat de zaak betreft is het volkomen zuiver
gezegd. Want men kan het zich niet helder genoeg inprenten: het is niet de een of andere

435 Dat ‘verzoening’ met ‘verlossing’ niet ident is, in de doorvoering van dit inzicht ligt het anti-katholieke, anti-
mystieke, anti-piétistische van de dialectische theologie verankerd. Als er iets is dat gelden kan als vernieuwing
van bijbels inzicht, dan juist dit. Vgl. Voordracht XVI §4, 189vv. *Barth kwam pas na de Rémerbrief, in zijn
Gottinger tijd, tot dit inzicht.

436 Het stempel van Blumhardt komt ook hier weer aan de dag. Waarin het hier gezegde — ondanks
overeenkomst in de klank van de woorden — zich onderscheidt van de adventistische stromingen en de
apocalyptiek, o.a. van Johan de Heer, kan men wellicht het beste proeven aan het zeer jonge opstel van Barth
over Blumhardt, een bespreking van diens Hausandachten, afgedrukt achterin de tweede uitgave van de
prekenbundel: Suchet Gott, so werdet ihr leben. {Minchen: Kaiser 1928, 175-191] [463] [Aanvankelijk een
artikel in Der freie Schweizer Arbeiter — Wochenblatt fiir Sozialgesinnte aller Sténde, 1916: ‘Auf das Reich
Gottes warten’; GA I11/2012, 275-302] [Wildi nr. 90]

437 passage uit het ‘Dies irae, dies illa’ (dag van toorn, gij éne dag), hymne uit de Requiemmis (in het
Volksmisboek, uitg. door de Benedictijnen van de abdij Affligem [1915], 1683v., een uitgave die wij terloops
zeer zouden willen aanbevelen).

138



Rechter, ook niet een met goddelijke oordeelskracht en macht-tot-straffen uitgeruste
Rechter, die wij tegemoet gaan, of beter, die ons tegemoetkomt, op ons toekomt als onze
toekomst. Men eert de ernst van het gericht van Jezus Christus niet wanneer men het niet
strikt en streng (maar juist daarom “met opgericht hoofd” en getroost door het uitzicht op
deze toekomst) als Zijn gericht verwacht. Men leeft niet in de rechte vreze (zoals Hij
inderdaad gevreesd worden wil) voor de Komende, wanneer men niet eerst en bovenal en
onvoorwaardelijk laat gelden: Hij is onze hdope. Wij kunnen het “dies irae, dies illa”, wij
kunnen ook Michelangelo’s wereldgericht voluit aanvaarden, maar dan als een zeer zuivere
beschrijving van het geld6f, dat met de “nog” existerende “oude” mens in een strijd ten
oordeel en ter verwerping verwikkeld is, als een uitbeelding van de strijd tussen Geest en
vlees in deze tussen-tijd. Bij de Wederkomst van Christus echter, die het einde van deze
tussentijd en het aanbreken van het Rijk van de heerlijkheid brengt, passen deze tonen en
deze beelden in het geheel niet.

Jezus Christus komt toch immers als die ter rechterhand Gods is, Hij komt uit de “hemel”,
dat is: als de Opgestane, als die de in hem volbrachte verzoening openbaart, als die deze
verzoening zelf volbracht heeft. Hij komt toch inderdaad als de Rechter, die het oordeel over
ons van tevoren heeft opgeheven en wéggenomen, omdat Hij dat zelf reeds gedragen en ons
de vrijspraak, de rechtvaardiging verworven heeft. Mogen wij dat vergeten en nietig
verklaren om plaats te vinden voor een abstract goddelijk*32, nee veeleer al te ménselijk
gericht, voor de gestalte van een Rechter, die zou doen alsof het oordeel niét reeds
gedragen was?

Juist aan deze Rechter, namelijk aan een willekeurig voér het Evangelie gestelde Wet*%,
waartegenover Dit dan noodwendig een ondergeschikte plaats krijgt en ineenkrimpt tot een
episode in en onder de eeuwige gelding van een afgetrokken recht, juist aan deze Rechter
heeft de mens zich, hoewel hij zo bij gelegenheid zoiets van ontzetting gevoelt, nog altijd
onttrokken. Hier echter gaat het om de Rechter aan wie zich niemand onttrekken kan:
Christus, die gekruisigd is, die ook opgestaan is, die als de Opgestane de hegemonie, de
alleenheerschappij van de genade verkondigt én uitoefent. Gericht betekent crisis,
beslissing. En zo is ook het wereldgericht beslissing: de laatste, de over allen in de kerk en in
de wereld, over levenden en doden, dat is: onmiddellijk en als met een slag over alle mensen
van alle tijden vallende, de ieder voorbehoud en iedere tegenspraak uitsluitende,
opheffende, de nu van de hémel komende, daarom de afdoende, beslissing van het Kruis:
dat de mens door de Zoon van God gerechtvaardigd en gered is, zonder Hem echter
verdoemd en verloren is.

Wie aan Hem en dus aan Gods onverdiende genade gelooft en de goede werken doet (wel
verstaan: de goede werken van dit geloof)**°, hoe zou die deze Rechter niet waarlijk “met
opgericht hoofd” tegemoetzien, ook wanneer alle rechters in hemel en op aarde naar
wereldse of religieuze maatstaf hem duizendmaal (en duizendmaal terécht) zouden
veroordelen? Maar juist deze mens, en hij alleen, weet ook van de diépte van de menselijke

438 “3bstract-goddelijk” en “al te ménselijk” hangen steeds tezamen, zowaar als omgekeerd God-in-zijn-
openbaring (d.i. de God die het credo belijdt) anders is dan alle natuurlijk-menselijke voorstelling. Vgl. 22, 30,
39, 103v.

439 Wet is “Wet des Verbonds” en z6 openbaring van God, de Verzoener. Vgl. Voordracht Il §4, 27, VI, 72.

440 yg|. Voordracht XIIl, 146v., XV, 177.

139



zonde en schuld, van Gods brandende toorn, van de verschrikking van Zijn tucht. En hij weet
daarvan, juist omdat hij erkent dat dit alles door Christus gedragen en weggedragen is, want
vanwaar zou een mens anders kennis dragen van deze verborgenheden? Alle zondekennis
en -belijdenis die niet voortkwam uit het geloof aan Gods genade, die niet zonde-kennis in
Christus was, stak nog steeds vol heimelijke eigengerechtigheid.*4!

Die rechter vreest men werkelijk van wie men weet dat Zijn genade onze énige hoop is, maar
nu ook waarlijk onze enige hddp is. Over deze Rechter gaat het in het stuk van Christus’
wederkomst ten gerichte. Hij in wie de barmhartigheid van God aan en in de menselijke
natuur overwonnen heeft, Hij maakt scheiding doordat Hij de beslissing van het kruis aan de
dag brengt over allen, Hij stelt de schapen ter rechter- en de bokken ter linkerhand, Hij
beloont de daders van de goede en straft de daders van de boze werken, Hij leidt in in de
eeuwige vreugde en stort neer in de eeuwige pijn.

Het is waarlijk geen scherts deze beslissing en scheiding tegemoet te gaan. Maar de ernst
van dit gericht is toch wezenlijk de goddelijke en niet een of andere ménselijke ernst, ook de
hoogste religieuze en morele of de diepste theologische ernst reikt niet tot daar. Hier zullen
vele eersten de laatsten zijn en vele laatsten de eersten?*? en de maat waarmee daarbij
gemeten wordt [Matth. 7: 2] zal de werkelijke gelding van de vrije Genade in ons leven zijn
en dus geen maat die wij mogen of kunnen hanteren. Begrijpen wij vooral goed: hier zullen
ons ook de beste theologische maskeringen en verschansingen niets baten. Nee, niet alle
orthodoxen, niet alle piétisten zullen in de hemel komen, maar ook alle Kohlbriiggianen niet!
De ogen van de Zoon van God zullen altijd nog iets scherper zien dan alle mensenogen.

Hier zullen waarschijnlijk ook zogenaamde “tollenaren”, die nimmer genoeg kregen van het
prijzen van de Genade: “niets dan de genade, alles, alles is genade”, als farizeeérs
ontmaskerd worden, en allerlei schijnbare farizeeén met een tollenaarshart, dat alleen God
bekend was, zullen heengaan gerechtvaardigd in hun huis.

De werkgerechtigheid waarin wij inderdaad de ene en eigenlijke en ten slotte onvergeeflijke
zonde, de zonde tegen de Heilige Geest**3, zullen hebben te erkennen, is in haar feitelijke

441 Dit inzicht en de meesterlijke vertolking ervan hebben Ricarda Huch tot Luther getrokken. Het
merkwaardige boek van deze kunstenares, Luthers Glaube, [Briefe an einen Freund. Leipzig: Insel 1916] [4815]
borduurt boeiend verder op dit stramien, maar men kan —ondanks de schoonste intuitie, waarvan zij telkens
blijk geeft — niet zeggen dat zij verstaan heeft vanwaar de kracht tot dit demasqué van de “tollenaren” bij
Luther stamt, nl. uit de ware kennis van de zonde, die aan de openbaring van Jezus Christus ontstaat. Vgl.
Barth, Erkldrung des Philipperbriefes (1928), 94v. [nog niet in GA] “...’skubala’ kann getrost auch mit Mist,
Dreck, Kot, Exkrement (ibersetzt werden; es handelt sich um das, was man, einmal weggetan, nicht mehr
anrihrt, noch auch nur ansieht. Es bleibt dabei, grundsatzlich und unerschitterlich: es gibt kein Zurlick
kommen auf. — N.B. nicht auf meine Schlechtigkeit, sondern auf meine Giite, sie ist erledigt und bleibt in
Gericht, soll in keiner Form einen SchlupfwInkel haben neben Christus. Warum nicht! Weil ich sonst ihn,
Christus nicht gewinne. Er kann nur in mir sein, mein Gewinn sein, wenn ich eben... kein anderes ‘kerdos’,
keinen anderen Gewinn, mehr habe... Um Christus zu gewinnen und in ihm erfunden zu werden, musz er
(Paulus) sein Recht als Kot, als skubala, ansehen, d.h. nicht mehr ansehen”. *Ricarda Huch (1864-1947),
befaamde Duitse filosoof en schrijfster.

442 Matth. 20: 16, slot van de gelijkenis van de “arbeiders in de wijngaard”.

443 Moeilijk-verstaanbaar. Bedoeld zal toch in ieder geval zijn: het volharden in de werkheiligheid, waar dit tot
een staat van verharding overgaat is niet te zeggen. Het is ook exegetisch niet zonder meer duidelijk, het
verband van de plaatsen waar over de zonde (en/of de lastering) van de H. Geest gesproken wordt, (Matth. 12:
32, Mar. 3: 29, Luk: 12: 10) wijzen [wijst] er o.i. niet op dat het daar over de “werkheiligheid” zou gaan.
*Credo: 'Werkgerechtigkeit’ = de (in het Nederlands niet in één woord te vangen) door Luther benoemde en
afgewezen rooms-katholieke leer van de ‘rechtvaardiging door goede werken’. Dit woord sluit direct aan op de

140



bestaan en bestand altijd weer een weinig meer verborgen dan men geneigd is aan te
nemen. In het Gericht van Christus zal zij niet verborgen blijven! Hier zal werkelijk een ieder
vergolden worden naar zijn werken, dat is: naar de geleefde werkelijkheid van zijn geloof of
naar de geleefde werkelijkheid van zijn ongeloof. Het object van het Oordeel is het geloof of
ongeloof-aan-Gods-barmhartigheid, maar gelijk dit zich in de existentie, in het zelf geleefde
leven voltrokken heeft**4, niet volgens een nog zo fijne schijn van geloof of naar een nog zo
klaarblijkelijke schijn van ongeloof.

Dit is het wat de Wederkomst van Christus en zijn Gericht over levenden en doden ons zal
brengen: deze Beslissing over ons, deze Scheiding tussen ons: de eeuwige, de radicale, de
onherroepelijke Beslissing en Scheiding. Hoe zou de mens, de “oude mens”, dit Gericht niet
te vrezen hebben? En zijn wij niet allen ook nog de “oude mens”? Maar nimmer kan dit de
opdracht van de christelijke leer en de strekking van de verkondiging zijn ons te leren dat wij
te vrezen hebben, of dat wij half te vrezen en half te hopen hebben. Hier kunnen wij alleen
hopen, en wel ganselijk en ongemengd hopen. Gelijk ook de kerk alleen deze hoop kan
verkondigen en de vrees moet uitdrijven. Want in de Verkiezing kan een mens geloven, maar
in de verwerping niet. Men weet niet wat het woord ‘geloven’ inheeft wanneer men
veronderstelt dat een verworpene in zijn verwerping zou kunnen... geléven.

Daarom hier kunnen wij alleen maar hopen; dit hopen is met de geloofsbeslissing zelf
gegeven.*® Het is en blijft toch de Dag van onze Heer.**® Het is het Gericht van de Gekruiste
hetwelk wij tegengaan. Daarom — zullen wij eindelijk verstaan? — alleen de hoop, en wel de
enkel en volstrekt op Hem gebouwde hoop kan ons redden in die Dag, zal ons
rechtvaardigen in dit Gericht. De vrees daarentegen voor Hem, ja wat zou dat anders kunnen
zijn dan juist de vrees in deze Dag en in dit Gericht anders gevonden te worden dan enkel en
volstrekt op Hem onze hoop stellend?

voorgaande passage over ‘tollenaar’ en ‘farizeeér’. Barth duidt het als de in de synoptische evangelién
genoemde “zonde tegen de heilige Geest” en M vraagt zich af op welke exegetische gronden hij dat doet.

444 Men zegt veelal dat de ontkenning of relativering van het “geloofsbezit” ethisch funest is, maar het is
veeleer omgekeerd: vanuit het geloofsbezit, de gelovigheid gedacht is er geen enkele waarborg, ja zelfs geen
waarschijnlijkheid dat het gebod van God, het gebod van de God wiens barmhartigheid ons dagelijks, gelijk het
manna, geschonken moet worden waarlijk zal worden gehoord. Ethisch leven is niets anders dan het geld6f-
aan-Gods barmhartigheid in actu.

445 *Deze laatste vier zinnen staan niet in de tekst van Credo. Wellicht heeft Barth die geschrapt uit zijn
oorspronkelijke tekst op grond van de opmerking van M over ‘moeilijk verstaanbaar’, zie voetnoot 443.

446 vgl. Voordracht XVI, 190.

141



[XI]] CREDO IN SPIRITUM SANCTUM: IK GELOOF IN DE HEILIGE GEEST

Hier neemt het derde artikel een aanvang. Overzien wij de voor ons uitgespreide inhoud van
deze korte zinsneden, dan dringen zich enige algeméne inzichten aan ons op welke wij nu
allereerst moeten omschrijven.

1

a. De mens komt nu in het gezichtsveld van de belijdenis. Wij hebben reeds bij het eerste en
tweede artikel, alles welbeschouwd, nadrukkelijk en bij voortduring over de mens
gesproken, steeds 60k over de mens, over zijn zonde en over zijn verzoening, over het gebod
en over de belofte waaronder hij gesteld is. Wij hebben dat moéten doen, met innerlijke
noodzakelijkheid, gedreven door de taak en gelokt door het uitzicht de éénheid van de
belijdenis waarlijk te leren kennen, dus juist omdat wij reeds het eerste en tweede artikel op
zichzelf anders dan in strenge samenhang met dit derde onmogelijk recht verstaan en recht
verklaren konden.*’

Er is, zo horen wij hier, een “kerk”, dat is: een heilige vergadering, die een heilige
gemeenschap ten doel heeft. Er is een “vergeving der zonden”. Er zal een “opstanding der
doden” zijn. Er is een “eeuwig leven”. Niet ter wille van God en niet voor de Middelaar Jezus
Christus, maar voor ons, voor de mens. Dat is klaarblijkelijk de bedoeling.

Wie wellicht bij onze verklaring van het eerste en van het tweede artikel, ondanks alles wat
reeds daar in deze richting te zeggen viel en daar inderdaad gezegd is, heengevaren is in de
slaap, in de mening dat het daar toch om al te hoge, al te verre, al te onpraktische dingen
ging, die wordt verzocht uiterlijk nu in dit moment wakker te worden, omdat het nu met
bijzondere overtuigingskracht aan de dag komt en uitgesproken moet worden: ‘tua res
agitur’, het gaat om uw eigen zaak! Van het benedenste, eerst-gegevene, het allernaaste en
actueelste, namelijk van onszelf, is daar al die tijd reeds sprake geweest. Niets ter wereld kan

447 Op de verhouding van het tweede tot het derde artikel is tot nog toe niet of weinig-opvallend de aandacht
gevestigd. Het gaat erom dat nu de uitspraak tot gelding wordt gebracht: “Er is geen bijzondere en directe
openbaring van de Vader en de Schepper als zodanig, evenmin een bijzondere en directe openbaring van de
Geest. De openbaring van de Zoon is op en voor zichzelf tegelijk de openbaring van de Vader en van de Geest”
(Voordracht V, 54v.).

142



geacht worden zbzeer ‘wirklichkeitsnah’**® te zijn als datgene wat ge op de rand van de slaap
misschien voor... speculatie gehouden hebt.**?

b. Het zou natuurlijk beter zijn reeds tevoren niét geslapen te hebben, maar de inhoud van
het eerste en tweede artikel zo helder vernomen te hebben dat het u in het gehoor ligt.
Want niet dit is de kwestie, gelijk men misschien zou verwachten, dat nu ten langen leste
een antropologie op het tapijt komt, een leer-van-de-mens als tegenhanger van de belijdenis
van God de Schepper en van Zijn verzoeningsdaad. We haasten ons dan ook deze
verwachting te verstoren: nee, een algeméne, wijsgerige, noch ook een bijzondere,
christelijke antropologie.**° Vragen wij nog: waarom? Hebben wij dan de waarschuwing niet
gehoord? Om ons te waarschuwen wordt hier bij het derde artikel het woord: credo, ik

448 Het woord behoort tot de lievelingstermen van Gogarten, die 0.a. vandaaruit klaagt over het ontbreken van
een antropologie (leer van de mens) bij Barth. Vgl. KD |, 131. “Vermenschlichung des Lebens sei das, was schon
Luther mit den Humanisten seiner Zeit und iberhaupt mit der Renaissance verbunden habe... die Theologie hat
es allzu oft versucht, das jeweilige Zeitbewusztsein auf seinem eigenen Boden aufzusuchen und zu iberwinden.
Wir haben uns [...] dagegen gewandst, dasz sich die Theologie ihre Aktion durch irgendwelche Gegner
vorschreiben ldszt, weil es nicht anders sein kann, als dasz sie ihnen damit bereits die Halfte oder mehr als die
Halfte dessen zugesteht, was sie gerade nicht zugestehen sollte: die Unselbstandigkeit des Lebens und des
Denkens der Kirche gegeniiber dem der Welt, den Primat der Fragen, die die Welt der Kirche, gegeniiber den
Fragen, die die Kirche sich selber zu stellen hat... (aber) kdnnte heute eine Theologie, die die bewuszte
"Vermenschlichung des Lebens’ auch methodisch gerade nicht mitmacht, nicht auch —wenn denn davon die
Rede sein soll — viel zeitgemaszer sein als eine solche, die durch ihren Ansatz zum vornherein zugibt, nur ein
zweites Wort, ein sogenanntes ‘Wort zur Lage’... zu sagen zu haben.” *Friedrich Gogarten (1887-1967) was
theoloog, predikant en hoogleraar systematische theologie. Hij was voor Barth de stimulerende grondlegger
van de dialectische theologie en zijn baanbrekende essay Zwischen den Zeiten uit 1920 werd de naamgever van
het ‘huisorgaan’ van deze theologische stroming en van Karl Barth. In 1933 scheidden zich hun wegen.
Gogarten sloot zich aan bij de Deutsche Christen en ondersteunde maatregelen tegen ‘Christenjuden’.

449 *Deze zin staat niet in Credo.

450 De antropologie staat tegenwoordig weer in het middelpunt van de aandacht (vgl. Karl Jaspers, Die geistige
Situation der Zeit, [Berlin/Leipzig: De Gruyter] 21931, 130vv. [158]). Voor zover zij zich werkelijk van de
psychologie onderscheidt, is de grens tussen haar en de ‘Existenz-philosophie’ vloeiend. Vgl. J.C. Franken,
Kritische Philosophie und dialektische Theologie (Amsterdam[: Paris] 1932), over filosofische en theologische
antropologie, 420v., 425, 429v. In het opwaken van de antropologische vraag liggen de grote, nieuwe kansen
van het katholicisme, die dan ook door de meest waakzamen (tegelijk de meest begaafden) onder hen gretig
worden aangegrepen. (B. Przywara SJ, ‘Die Wende zum Menschen’, Stimmen der Zeit, april 1930). Zo zijn ook
de boeken van de convertiet Theodor Haecker (eertijds aanhanger van Kierkegaard) ontstaan, Vergil, Vater des
Abendlandes (Leipzig: Hegner] 1931) [4245], Was ist der Mensch? (Leipzig: Hegner] 1933 [4243]) en die van
Peter Wust, Naivitdt und Pietdt (Tubingen: Mohr] 1925), Die Dialektik des Geistes ([Augsburg: Filser] 1928). Vgl.
Gogarten, ‘Das Problem einer theologischen Anthropologie’, Zwischen den Zeiten 1929, 493. “Es wird also
immer von dem Menschen gesprochen, dem Gott sich verbunden hat, auf den Gott in seiner Offenbarung
bezogen ist. Es ist also von dem Menschen die Rede, der gar nicht ohne Gott gedacht werden kann (goed!),
ebenso wie in der Theologie allein von dem Gott die Rede ist, den sie, die Theologie, jedenfalls ohne den
Menschen nicht denken darf.” (niet zeer goed!) De uiting van Barth (KD |, 133) dat er een weg is van de
christologie naar de antropologie, maar niet omgekeerd, wordt door K. Schilder, Zur Begriffsgeschichte des
‘Parodoxon’, [Kampen: Kok 1933] 361n2 [874] geheel misverstaan, als hij het nodig acht daartegenover te
stellen dat “zowel christologie als antropologie uit één (gelovig) standpunt moet worden opgebouwd”. Het
werkplan zelf vanuit dit ‘standpunt’ is trouwens niet zo erg helder. Zeer scherp zag Dilthey (Gesammelte
Schriften |1, [Leipzig: Teubner 1923] 235 [45/2]): “Daher ist der geniale konstruktive Ausdruck der calvinischen
Religiositat, dasz die Lehre vom Menschen keinen Hauptteil der Institution bildet, sondern, da Gottes Wirken
den ganzen Gegenstand der religiosen Anschauung bildet, in allen Teilen von dem dominierenden Verhaltnis zu
ihm aus zur Darstellung gelangt... Diese synthetische Entwicklung des ganzen religiésen Stoffes, aus dem
Wirken Gottes auf den Mensch nach dem in seinen Ratschlusz enthaltene Zusammenhang seiner Funktionen ist
der einzige echte architektonische Gedanke, welcher aus dem unermeszlichen Blicherhaufen protestantischer
Dogmatik bis auf Calixt... dem kritischen Forscher entgegentritt”.

143



geloof, herhaald. Zou men menen dat dit gebeurt uit bloot-stilistische motieven? Ik denk dat
wij daardoor vermaand worden ons te herinneren: wij hebben het hier, en juist hier niet met
een stuk menselijke wereld- of levensbeschouwing te doen, maar met Gods Openbaring en
dus niet met een schouw-artikel**?, maar voluit met een geloofsartikel. Dat de mens nu in
het gezichtsveld, ja in het brandpunt komt te staan, dat betekent niet dat hij nu het thema
wordt, dat nu zijn vragen en problemen ter sprake zullen komen, dat wij nu ongeduldig de
oren mogen spitsen of dan eindelijk de menselijke belangen, die ons op deze of gene
gronden gewichtig voorkomen, tot hun recht zullen komen en of wij nu eindelijk in dezen
onze beurt en ons portie krijgen. Wie alleen onder déze voorwaarde naar dit derde artikel
zou willen luisteren, die zal ook hier spoedig opnieuw en nu waarschijnlijk on-her-roépelijk
inslapen.

Want hier komt de mens ter sprake op zulk een wijze dat er over de Heilige Geest gesproken
wordt en over de kerk, over de zondenvergeving, over de opstanding en over het eeuwige
leven, maar daarom, omdat de mens door de Heilige Geest aan al deze gaven en beloften
aandeel krijgt. Dus van Gods plan en zorg en doel, van het belang dat God bij de mens
heeft*? wordt in het derde artikel gesproken. Wij mogen toezien wat daarbij uit 6ns belang
wordt! De belijdenis is en blijft ook op dit punt theologisch. Een antropologie, dat is: een
systeem van uitspraken of stellingen waarvan de mens als zodanig het object is, laat zich uit
hetgeen ons in de belijdenis over de mens gezegd wordt niet abstraheren. Daaruit volgt dat
hier evenmin een fundament te vinden is voor een ethiek — tenzij dan voor een theologische
ethiek, dat is: een leer die niet allerlei zedelijke vragen van de mens te beantwoorden heeft,
maar die veel meer de door de goddelijke Aanspraak ddn de mens gerichte vragen zou
moeten opwerpen en inscherpen.*>3

c. Het derde artikel als leer aangaande de Heilige Geest en aangaande hetgeen de mens door
Hem gewordt, staat bovendien op bijzondere en directe wijze tegenover het tweede als de
leer van Christus en Zijn werk. Houden wij dit verband goed vast: de kerk bestaat omdat
Jezus Christus onze Heer is, zittend aan de rechterhand van God, zondenvergeving is er
omdat Jezus Christus is gekruisigd en gestorven, opstanding van het vlees omdat Jezus

451 *Credo: ‘Sehartikel’, vroeger ‘artikel op zicht’ genoemd.

452 puitse tekst: “Anliegen Gottes”. vgl. Prolegomena, 207 [GA 11/1982, 277]: “Es tritt kein Anderer fiir ihn ein
bei uns, als er selbst. Es tritt auch kein Anderer fiir uns ein bei ihm als wieder er selbst. ‘In deinem Lichte sehen
wir das Licht’. [Ps. 36: 10] Das ist die Erkenntnistheorie der Offenbarung.”

453 vig|. R6merbrief, 410vv. [GA 11/2010, 571 bij Rom. 12:1vv.], Das Wort Gottes und die Theologie, 125vv. [GA
111/1990, 98-143, ‘Das Problem der Ethik in der Gegenwart‘], Peter Barth, ‘Was ist reformierte Ethik?’ (Zwischen
den Zeiten 1932, 410vv.), Hans Roth, ‘Vom Sinn der Ethik’ (Zwischen den Zeiten 1931, 240vv.), Hans Wenn,
‘Profetie und Ethik’ (Zwischen den Zeiten 1931, 211vv.). Vooral ook: Otto Reinheid, ‘Anmerkungen zur
christlichen Ethik’ (Zwischen den Zeiten 1930, 66vv., 158vv., 254vv.). Erika Kippers zegt, refererend over een
voordracht van prof. Philip (uit Lyon, een van de leiders van het Franse religieus-socialisme), in Barths
Seminarium te Bonn gehouden: “So ist Philip unter Vorbehalt und bis ihm Besseres einleuchtet Sozialist, weil
dieser Weg ihm augenblicklich am aussichtreichsten erscheint, um Gerechtigkeit zu verwirklichen. Dagegen ist
von Seiten der dialektischen Theologie wohl kaum etwas einzuwenden. Denn dasz sie etwas einem Quietismus
das Wort redet, der zwar die Welt als ganzes in Frage stellt, aber in concreto alle menschlichen Gegebenheiten
unangefochten laszt, das dirfte nur der vollig Ahnungslose meinen (gericht o.a. tegen de verwijten van Paul
Tillich). Es gibt keinen machtigeren Aufruf zur Tat als die Besinnung darauf, dasz wir in jedem Augenblick unsres
Lebens von Gott gefordert sind. Aber gerade, wenn es sich um Gottes Gebot handelt, dann erhilt die Frage:
was sollen wir tun? ein unheimliches Gewicht und eine nie zur Ruhe kommende Lebendigkeit. Dann ist es
unmoglich, eine Ethik der Antworten zu entwerfen, d.h. iber das konkrete Gebot, das nur Gott je und je dem
Einzelnen sagt, vorgreifend zu verfliigen” (Zwischen den Zeiten 1931, 153).

144



Christus uit de doden is opgestaan, eeuwig leven omdat Hij wederkomt om te oordelen de
levenden en de doden. Hier heeft niets zelfstandige gelding, maar alles kan slechts gelden in
en door deze betrekking op de Zoon, op het vleesgeworden Woord. Ja, ook van de Heilige
Geest zelf is hetzelfde te zeggen, want Hij is daarom de Heilige Geest omdat Hij de Geest van
Jezus Christus is. Dit moet ons van tevoren op en voor zichzelf vaststaan.

Maar deze betrekking is een wederkerige: ook in haar omkering heeft zij blijkbaar het
karakter van een innerlijke noodzakelijkheid, dat wil zeggen: over Christus kan slechts op de
rechte wijze gesproken worden wanneer men tegelijk over de Heilige Geest en Zijn werk en
daarmee over de mens, wanneer men dus over de kerk, de vergeving van de zonden, de
opstanding van de doden en het eeuwige leven spreekt. Dit heeft vérstrekkende betekenis.
Wij moeten uit deze innerlijke wederkerigheid immers afleiden dat hetgeen de belijdenis ons
in aansluiting bij de heilige Schrift als Gods openbaring betuigen wil, enerzijds niét beperkt is
tot het “eenmalige” Christusgebeuren als zodanig. In dit gebeuren is méde begrepen een
gebeuren hetwelk aan vele mensen in de meest verschillende tijden zich voltrekt — en
anderzijds wordt deze openbaring van God toch ook weer niet begrensd door de geestelijke
ervaringen van deze mensen in de verschillende andere tijden waarin zij als openbaring
aangenomen en toegeéigend wordt.*** De zin van de leer van de Heilige Geest is veeleer
déze dat de éne goddelijke openbaringswerkelijkheid in zichzelf een objectieve en een
subjectieve zijde heeft. Het zou niet de goddelijke openbaringswerkelijkheid zijn indien zij,
om zo te zeggen, alleen een objectieve, goddelijke aanbieding zou zijn, waaruit dan bij de
mens volgens een andere orde, volgens een reeds daarbuitenom werkende oorzakelijkheid,
iets worden zou of ook niets worden zou, al naar het valt. Nee, dat is een onmogelijke
gedachtegang, in strijd met de innerlijke éénheid van de belijdenis, in strijd met het hier
herhaalde: credo, ik geloof.*>> Ook het subjectieve, ook het feit dat de mensen deel aan haar
verkrijgen en aan haar deelnemen, is zelf niets anders dan, niets minder dan wederom:
goddelijke openbaringswerkelijkheid. Onder het nodige voorbehoud ten aanzien van de
wijsgerige associaties**® van deze begrippen kunnen wij zeggen: de leer van Christus is de
heenwijzing*’ naar de objectieve, de leer van de Heilige Geest is de heenwijzing naar de

454 Duitse tekst: “zu eigen wird”. Daarin is de spontane actie van de mens nog meer uitgeschakeld. De vertaling:
“toegeéigend wordt” behoeft de dogmatische bedoeling niet per se scheef te trekken. Men kan ook dit zeggen,
als men het maar zegt in het licht van het in de Duitse tekst bedoelde. *De tekst is in Credo aangepast: ‘auf-
und angenommen wird’.

455 *Deze zin is door M toegevoegd.

456 De wijsgerige associaties: objectiviteit toch kan het tegendeel zijn van schijn, van willekeur, op het gebied
van de waarderingsoordelen van partijdigheid. De term kan verder evidentie aanduiden, zij kan herinnering
oproepen aan een wijsgerig realisme, of ook juist omgekeerd aan de leer van de ‘Erzeugung’ en
‘Objektsgestaltung’ (in het Marburgse neokantianisme). Hier is niet anders bedoeld dan de correlatie van
geloof en openbaring, die nochtans en als zodanig verwijst naar een relatie waarin “alles van één kant komt”.
Intussen moeten wij bekennen dat Barths denkbeelden over de verhouding van theologie en filosofie ons niet
geheel kunnen bevredigen. Hij haalt in dit verband gaarne het paulinische woord aan: alles is mij geoorloofd,
alleen ik zal mij door niets gevangen laten nemen [1 Kor. 6: 12]. En ongetwijfeld: de theologie moet zelfstandig
zijn, wijsgerige controle is in laatste instantie onduldbaar, de theologische akte ligt in de beweging zéIf
waarmee het denken zich van de wijsgerige begrippen tot de ontmoeting met het Woord wendt — maar... 1)
het is niet onverschillig wélke filosofie de theoloog aanhangt, 2) iedere filosofie heeft zijn monarchische
wetmatigheid, 3) de theoloog mag niet meer of min vagebonderend in een nieuw eclecticisme verzinken.
*Credo heeft hier voor ‘associaties’: ‘Belastung’. Zie ook Barths antwoord op ‘Vragen’ (bijlage), §4.

457 yigl. de vroegere indeling van de dogmatiek in de Prolegomena §14 (de Incarnatie): ‘Die objektive
Moglichkeit der Offenbarung’, §17 (de uitstorting van de Geest): ‘Die subjektive Moglichkeit der Offenbarung’.

145



subjectieve zijde van deze éne werkelijkheid. Waaraan het wellicht niet overbodig is
wederom toe te voegen: dat wij beide wel onderscheiden moeten, maar in geen enkel
opzicht ook maar voor één ogenblik mogen scheiden.

2

De hoofdzaak van de bijbelse leer aangaande de Heilige Geest is helder, zij is ook de grond
van hetgeen het symbool belijdt met zijn credo in Spiritum Sanctum. Dat is: de openbaring
van de Vader in de Zoon is de openbaring door de Heilige Geest. Recht verstaan zeggen wij
hetzelfde wanneer wij zeggen: de verzoening van de wereld met God in Christus is de
verzoening door de Heilige Geest. Waarbij onder de Heilige Geest moet worden verstaan:
God die tot de mens komt en wel z6 tot de mens komt dat Hij aan deze openbaar wordt,
zodat de mens zich laat verzoenen, zodat de mens gelooft aan Zijn Zoon Jezus Christus.
Gelijk het “pneuma”, dat is: gelijk de wind of gelijk de adem van onze mond van hier naar
daar, van de ene naar de andere mens gaat, zo gaat God als Heilige Geest uit Zichzelf uit naar
de mens heen, ja tot de mens in, om hem voor Zichzelf, dat is: voor Zijn Zoon, voor Zijn
Woord, open, vrij, ontvankelijk, bereid, geschikt te maken.

De mens heeft het nddig dat hij voor Gods openbaring en verzoening open en vrij wordt. Hij
is niet reeds van tevoren en in zichzelf bereid. Juist wanneer en doordat de openbaring en
verzoening zich aan ons voltrekt door de Heilige Geest wordt ons de gedachte alsof wij voor
God openstaan en alsof wij onszelf voor dit gebeuren kunnen vormen en bereid-maken
onmogelijk gemaakt. “Ik geldof dat ik niét uit eigen inzicht of kracht aan Jezus Christus mijn
Heer geloven of tot Hem komen kan” (Luther).*>® Wie gelooft, die wéét dat ook dit: dat hij
gelooft, Gods werk en Gods gave is. Wie gelooft weet dat hij ook de in hemzelf liggende
grond van zijn geloof niet kan zien, of waarnemen of ervaren, dat hij ook deze grond, hoe
“persoonlijk” die zij, niet als zijn eigen vermogen en gewrocht kan beschouwen, maar dat hij
ook daarin wederom alleen-maar geldven kan. Wie gelooft, die erkent immers door en in zijn
geloof dat hij niet slechts zonde doet, maar een zondaar is, dat hij niet slechts een
overtreder van de wet is, maar een rebel tegen de genade. Dit te zijn betekent echter
onmachtig te zijn om tot de beslissing van het geloof te komen. Men moet goed begrijpen
dat de menselijke natuur nimmer ook maar de minste beweging van geloof in zichzelf kan
verwekken.*? Is het dan toch waar dat hij gelooft, dan houdt dit in dat een wonder aan hem
is geschied. Zeker zal dit in de vorm van bepaalde ervaringen en bevindingen zich voltrekken,
het zal gepaard gaan met gevoelens van angst, berouw en bevrijding. De mens zal daarbij
ongetwijfeld ook een grotere of kleinere reeks inzichten winnen, hij zal bepaalde
voornemens hebben — en misschien ook ten uitvoer brengen.

Dit alles doet niets af aan de grondwaarheid die door de leer van de Heilige Geest vertolkt
wordt, namelijk dat dit alles begeleidende verschijnselen zijn van een verborgen, goddelijk

*Waarbij echter in KD 1/2 de ‘objektive’ resp. ‘subjektive’” ‘Wirklichkeit der Offenbarung’ telkens aan de
‘Moglichkeit’ vooraf zal gaan (§13 en §16). Deze wijziging is in Credo al verondersteld.

458 Grote Catechismus [moet zijn: Kleine Catechismus, Belijdenisgeschriften van de PKN, 68], vgl. Barth (‘Nein’,
56 [GA 111/2017, 517]): “de Heilige Geest, die van de Vader en de Zoon uitgaat en zo als God geopenbaard is en
geloofd wordt, heeft geen ander aanknopingspunt nodig, dan hetgeen Hij zelf aanbrengt. Men kan over zijn
‘aanknopen’ bij de mens steeds weer alleen terugziend reflecteren en deze terugblik zal altijd en uitsluitend
een terugblik op het reeds gebeurde wonder zijn.”

459 *Deze zin staat niet in Credo.

146



gebeuren.*®0 Niet uit zijn bevindingen en ervaringen, niet uit zijn inzichten en voornemens
en dus onder geen beding uit zichzelf zal hij kunnen of willen verklaren dat hij in
werkelijkheid gelooft dat hij dus iemand is aan wie God is geopenbaard en die met God
verzoend is. Ook daarvoor dat de in Christus voltrokken ommekeer van het menselijke zijn-
en-lot uit de dood naar het leven hem persoonlijk aangaat, zal hij God de eer geven, hij zal
hier niet minder verbaasd en niet minder dankbaar zijn dan bij de kribbe van Bethlehem en
voor het kruis van Golgotha.

Wie geleerd heeft de vrije genade te respecteren én in het wonder van de maagdelijke
geboorte én in het wonder van de hemelvaart, die zal haar nog veel meer eerbiedige hulde
doen in het wonder dat hij, die zichzelf toch niet anders kent dan als Gods vijand, als een
verachter van de genade, als een openlijke of heimelijke werkheilige — dat hij in het geloof
vrede met God hebben mag, Gods kind mag heten, de werken van een begenadigde doen
mag en met opgericht hoofd voor het aangezicht van zijn rechter treden mag. Hij zal, voor
zover hij gelooft, nimmer op de gedachte komen dat hij zich dit alles vanuit zijn eigen
vrijheid toegeéigend heeft*®!, vanuit zijn Godsverlangen, dorst naar vrede, heimwee naar
Gods gemeenschap. Hij zal Gods Vrijheid, de vrijheid van de genade verstaan, roemen en
prijzen, hij zal juist in het geloof verstaan dat hem dit alles door de vrijheid van de genade
eigen geworden is. Met dit ganse betoog hebben wij niets anders gezegd dan wat Paulus
betuigt, enerzijds: “niemand kan zeggen, dat Jezus de Heer is, dan door*®? de Heilige Geest”
(1 Kor. 12: 3), anderzijds: “zo wie de Geest van Christus niet heeft, die is de Zijne niet” (Rom.
8:9). Horen wij daarnaast nog eenmaal Luther: “de Heilige Geest heeft mij door het
evangelie geroepen, met Zijn gaven verlicht, in het rechte geloof geheiligd en onderhouden,
gelijk Hij de ganse christenheid op aarde roept, verlicht, heiligt en bij Jezus Christus houdt in

460 vigl. KD |, §6, ‘Die Erkennbarkeit des Wortes Gottes’, daarvan 3: ‘Das Wort Gottes und die Erfahrung’, 206-
239, waarop (in 4) volgt: ‘Das Wort Gottes und der Glaube’, waaruit wij in dit verband deze zin noteren:
“fiducia bezeichnet nicht weniger als notitia und assensus die Gegenstandsbezogenheit des Glaubens”, 248.
Enerzijds: “Consequitur fidem a pio affectu nullo modo esse distrahendam” (Calvijn, Institutio Ill, 2, 8),
anderzijds Calvijn op Heb. 11: 1: “demonstrationem vocat rerum non apparentium. ltaque pugnant haec duo in
speciem: et tamen optime conveniunt, ubi de fide agitur... Nobis vita aeterna promittitur, sed mortuis... justi
pronuntiamur, et habitat in nobis peccatum: audimus nos esse beatos, interea obruimur infinitis miseriis:
promittitur bonorum omnium affluentia, prolixe vero esurimus et sitimus: clamat Deus, statim se nobis
affuturum sed videtur surdus esse ad clamores nostros. Quid fieret, nisi spei inniteremur, ac mens nostra
praelucente Dei verbo ac Spiritu per medias tenebras supra mundum emergeret”. Het is een zeer diep woord
van Paul Althaus: “lk weet niet, of ik geloof; maar ik weet, aan Wie ik geloof” (Grundriss der Dogmatik,
[Erlangen: Merkel 1929] 19). *Deze zin staat niet in Credo. Vertaling twee Calvijn-citaten resp. J.H. Landwehr:
‘Waaruit dan volgt dat het geloof van de godzalige gezindheid geenszins mag worden afgezonderd’, en A.M.
Donner: ‘(het geloof = het) bewijs van dingen, die zich niet openbaren... Aldus schijnen deze twee, als men ze
eerst aanziet, tegen elkander te strijden, nochtans komen ze zeer wel met elkander overeen, als er kwestie des
geloofs is... Het eeuwige leven is ons beloofd, maar dood zijnde... Wij worden rechtvaardig verkondigd, en
intussen woont de zonde in ons. Wij horen, dat wij zeer gelukkig zijn, intussen zijn wij bedekt met menigerlei
ellenden. Men belooft ons overvloedigheid van alle goederen, en nochtans lijden wij lang grote honger en
dorst. God roept tot ons, dat Hij ons terstond bijstaan zal, maar het schijnt dat zijn oren voor ons roepen
verstopt zijn. Wat zou er geschieden, tenzij wij op hope steunden, en zo ons verstand in het midden van deze
duisternis zich niet verhief boven al hetgeen in deze wereld is.”

461 Djt schijnt in strijd met het tevoren gezegde (bij voetnoot 454), maar dit ligt aan de vertaling van “zu eigen
wird” op die plaats.

462 Eigenlijk “en pneumati” = in de Geest, formeel precies zoals het gezegd wordt van de extase, Op. 1: 10, 4: 2,
en van de doop, het ondergedompeld worden (Matth. 3: 11).

147



het éne, rechte geloof” .63

3

De heilige Schrift onderscheidt de Geest van God van het Woord van God, zij onderscheidt
Hem ook van Christus. Gelijk het in de éne, omvattende werkelijkheid van de openbaring-en-
verzoening iets bijzonders is dat God ons niet alleen verhuld is als de Vader, maar onthuld als
de Zoon, zo is het nog weer opnieuw iets bijzonders dat God op deze weg uit de
verborgenheid naar de klaarheid ons mensen Zich mededeelt, ons om zo te zeggen
meeneemt op deze weg (die immers tegelijk de weg van het gericht tot de genade en van de
dood tot het leven is) en zo dns openbaar wordt en énze verzoening wordt. Christus en Zijn
weg uit de dood tot de opstanding is de védronderstelling, het objectieve, op grond waarvan
nu ook dit subjectieve — in genen dele vanzelfsprekend maar als vervulling van een
bijzondere belofte na de betekenisvolle pauze tussen Hemelvaart en Pinksteren — feit wordt.
De Geest “komt”, “daalt”, “stort neer” op degenen die daartoe verkoren zijn. De verhoogde
Heer, zittend aan de rechterhand van de Vader, “zendt” de Geest waar Hij wil.

Er is waarlijk wel reden om te vragen of de schrede die hier, in de openbaring van de Geest,
gedaan wordt, niet nog groter, nog meer bevreemdend en ontstellend is dan de schrede van
Goede Vrijdag naar Pasen, van de openbaring van de Vader naar de openbaring van de Zoon.
Zij is althans minstens éven groot en wij verstaan daarom op deze lijn van onze
overwegingen ten volle dat de belijdenis van de Heilige Geest in het symbool werkelijk nog
eenmaal plechtig met “credo” moet worden ingeleid, dat wil zeggen dat ook de Geest
uitdrukkelijk als object van het geloof moet worden omschreven. Wij moeten, terwijl wij
geloven dat Christus de Zoon van God is, nog eenmaal en als een aparte akte geloven in het
werk van God, hetwelk daarin zichtbaar wordt dat wij geloven.

4
Wij gebruikten daareven de uitdrukking “openbaring van de Geest”. Maar gelijk de
openbaring van de Zoon in Zijn opstanding geen andere inhoud heeft dan de verborgen wil
van de Vader, die als zodanig reeds in Christus’ kruisdood triomfeerde, zo kan ook de
openbaring van de Geest niets tdevoegen aan de openbaring in Jezus Christus. “Die zal mij
verheerlijken, want Hij zal het uit het mijne nemen en zal het u verkondigen” (Joh. 16: 14).
Dit — en het is waarlijk groot, reéel en wonderbaar genoeg wanneer men bedenkt wie God in
Jezus Christus is en wie wij zijn — dit en niets daarneven is het werk van de Heilige Geest. Wie
de in Jezus Christus plaatsgrijpende openbaring onder titel en opschrift van de “Geest” door
allerhande waarheden, verworven uit natuur of geschiedenis, uit rede of ervaring of zelfs
door onmiddellijke verlichting en met het predicaat “goddelijk” voorzien meent te kunnen
aanvullen en verrijken, die zal men in ieder geval moeten védrhouden dat de Geest waarop
hij zich beroept een andere is dan die in de Schrift genaamd wordt: de Heilige Geest.

Ook hier spreekt — ten overvloede, want onze leer stéunt niet daarop, maar wordt daardoor
op indringende wijze geillustreerd — de geschiedenis van kerk en theologie een woordje
mee, want is het niet merkwaardig dat dit ondernemen om onder het motto: de “rijkdom

463 Grote Catechismus [opnieuw: Kleine Catechismus, het vervolg van het bij voetnoot 458 gegeven citaat], vgl.
Heid. Cat. vraag 21.

148



van de Geest” de openbaring in Jezus Christus aan te vullen, nog steeds zonder uitzondering
is overgegaan in de duidelijke toeleg de openbaring zéIf opzij te dringen en te loochenen?4¢4
Dit kon wel eens dé vraag zijn die ten slotte over het lot van de evangelische kerk en
theologie in het heden beslist: of het haar gegeven wordt en gelukken mag midden tussen
de beide grote terreinen déér van de fundamenteel-valse lering aangaande de Heilige Geest,
namelijk de rooms-katholieke en de (in het middeleeuwse en humanistische spiritualisme
wortelende) nieuw-protestantse lering van de laatste 200 jaren, de weg te vinden tot de
kennis en de aanbidding van de Heilige Geest als de Geest van het Wddrd van God. Hij, Jezus,
“blies op hen en sprak tot hen: ontvangt dan de Heilige Geest” (Joh. 20: 22). Wij hebben
genoeg aan deze Geest, die uit het Woord ons aanblaast. Wij hebben genoeg aan de Geest
die ons waarborgt en bezegelt dat wij om Christus’ wil, uit genade dat mogen heten en zijn
wat Hij van nature reeds is, dat wij “Gods kinderen genaamd worden”. Wij hebben genoeg
aan de Geest die ons Zijn woorden en daden, Zijn kruis en opstanding ontsluit als de
werkelijkheid van God die ons aangaat, op ons toekomt, ons mede omvat houdt en ons met
zijn zegeningen vervult. Wij hebben genoeg aan de Geest die aan het getuigenis van de kerk
aangaande Jezus het zegel van een goddelijk getuigenis hecht die het als goddelijke
waarheid doet klinken, die aan dit getuigenis een goddelijke eenvoud en verstaanbaarheid
geeft in de oren van allerlei volk in allerlei talen.

Wij hebben niet daarom genoeg aan deze Geest omdat wij wereldvreemd en van de cultuur
afgewend in het leven staan, nee, wij kennen zeer wel allerhande andere geesten en
schatten die hoog en krijgen waarlijk niet spoedig genoeg van hun rijkdom.*®> Wij hebben
echter, de kerk van Jezus Christus heeft aan Jezus Christus, zij heeft aan het Woord dat Hij
zelf spreekt en is genoeg. Voor Gods openbaring en verzoening, gelijk zij in Jezus Christus
eens-voor-al volbracht is, bestaat immers toch geen vervanging of vergoeding, hoe rijk en
schoon de wereld, geheel afgezien van deze openbaring, in zichzelf ons verschijnen mag.
Voor deze openbaring echter maakt geen van deze andere geesten, welke namen zij ook
dragen mogen, ons bereid, gelijk ook anderzijds geen van deze geesten in staat is deze
openbaring te verhinderen. De rijkdom of de diepgang, of ook de ernst van deze geesten
maakt ons nimmer vrij tot het geloof in de Genade. Het is veeleer het boze geheim, het
droefgeestige mysterie van alle andere geesten, van alle wereld-geesten, van de laagste tot
de hoogste, dat zij ons in het schoonste geval tot werkheiligen maken. Daarom kunnen wij
ook de hoogste vorm van het geestesleven niet duidelijk genoeg van het geestelijke leven,
dat wezenlijk het leven van de Geest is, onderscheiden. Daarom kan men bij het
onderscheiden en doorvoeren van deze onderscheidingen nimmer geacht worden te
overdrijven. Daarom belijdt de kerk zo exclusief: credo in Spiritum sanctum, daarom bedoelt

464 Daarvoor kan bijna de gehele 19%-eeuwse theologie in haar gezaghebbende en tijdbepalende vormen ter
illustratie dienen. Vgl. Barth, ‘Das Wort in der Theologie von Schleiermacher bis Ritschl’ (Zwischen den Zeiten
1928, 92vv., over Tholuck 98v.). [GA 111/1994,183-214 en daarbinnen over Tholuck 196-198.] Eigenaardig
voorbeeld bij de sekte Hersteld Apostolische Zendingsgemeente in de éénheid der apostelen, waar het tot de
gevleugelde woorden is gaan behoren dat de Bijbel ten slotte een bij-bél is. *Deze zin luidt — korter — bij Barth:
“Dieses Unternehmen endigte merkwiirdigerweise noch in allen seinen Gestalten mit dem Versuch, von der
Erganzung und Bereicherung zur Verdrangung und Leugnung der in Jesus Christus geschehenen Offenbarung
Uberzugehen.”

465 Ziehier weer een typisch staal van de onbevangenheid en de humor die met een waarlijk aangewezen-zijn
op God-in-zijn-openbaring onafscheidelijk verbonden zijn.

149



zij daarmee zo hartstochtelijk (als men wil: ‘fanatiek’) de éne, énige Geest, de “Geest van
Jezus Christus”, die zo heet omdat hij van Hém komt en tot Hém brengt, van Hém getuigt en
ons tot Zijn getuigen maakt. Ja, ten slotte: moet men een enghartig en werkelijk-fanatiek
mens zijn om aan deze exclusiviteit vast te houden? Is het niet voldoende een zakelijk
denkend mens te zijn, om vanuit de éénheid van het credo in te zien dat dit met een
innerlijke noodwendigheid niet anders zijn kan?

5

En nu kunnen wij het ten slotte uitspreken als een vanzelfsprekendheid: wij handelen,
wanneer wij over de Heilige Geest spreken gelijk de profeten en de apostelen dat gedaan
hebben, in dezelfde nadrukkelijke en volledige zin over God Zelf, als wanneer wij over Jezus
Christus spreken.*®® De eerste eeuwen na de apostolische tijd zijn daarover langer in het
onzekere gebleven dan ten aanzien van de Godheid van Christus. En het is zeer
karakteristiek dat het nieuwere protestantisme, ook in zijn zogenaamde positieve vormen,
vrijwel over de gehele linie daarheen is teruggekeerd*®’: het spreekt over de Heilige Geest
als over een historische of mystieke geestesmacht, die omschreven wordt met alle
kentekenen van de creatuurlijkheid, die geschilderd wordt als meer of minder krachtig, als
afhankelijk van andere geesten, als oplevend en vergloeiend en weer oplevend.

De Niceense-Constantinopolitaanse geloofsbelijdenis noemt de Geest echter de Geest die de
goddelijke heerschappij voert, de “Herren-geist” (pneuma to hagion, to kurion), die van de
Vader en de Zoon uitgaat, die met de Vader en de Zoon tezamen wordt aanbeden en
vereerd. Dat wil zeggen: de Geest van het kindschap, van de openbaring en van het
getuigenis, de Heilige Geest die ons vrijmaakt voor het Woord van God is op dezelfde wijze
eeuwige Geest als de Vader de eeuwige Vader en de Zoon de eeuwige Zoon is: Hij is één van
wezen met de Vader en de Zoon en dus met hen de éne, waarachtige God, Schepper,
Verzoener en Verlosser. De geloofsbeslissing tegenover deze waarheid van de belijdenis valt
op eenzelfde front en in eenzelfde aanvechting als die tegenover de waarheid van de
Godheid van Jezus Christus.*6®

466 vigl. KD I, 490vv., ‘Vom Heiligen Geist, eine Pfingstbetrachtung’, Zwischen den Zeiten IV, 275vv. [GA 1/1998,
538-543, oorspronkelijk verschenen in de Miinchener Neueste Nachrichten, 22 mei 1926] [Wildi nr. 170], vgl. in
het artikel over ‘Feuerbach’ (Die Theologie und die Kirche, (212-239, 1927) 233 [nog niet verschenen in de GA;
het artikel maakte deel uit van Barths colleges over de theologiegeschiedenis van het neoprotestantisme,
waarvoor nog een uitgavevorm gekozen moet worden, Wildi nr. 182]. De belijdenis van de Godheid van de H.
Geest is van uitnemend praktisch belang naar twee zijden, 1) tegen de duiding van de religie als subjectieve
illusie, ‘Wunschtraum’ enz., 2) als bescherming tegen alle ‘spiritualistische’ afkeer van de aarde. Juist als de
Geest op geen wijze met religieuze geestelijkheid ident is, geen inklevende eigenschap van het gelovige subject
wordt, kan er plaats komen voor het: “blijft de aarde trouw”. *Fr. Nietzsche in Also sprach Zarathustra, en hier
door Barth dus ook al als motief bij Feuerbach aangetroffen, zij het niet letterlijk.

467 vig|. bijv. Horst Stephan, Glaubenslehre, [Giessen: Topelmann 1921] 170v., 194v., 319 [5112], Anderson
Scott, ‘What happened at Pentecost’ (in de bundel The Spirit (1919), ed. B.H. Streeter, Londen[: MacMillan]
21922 [631]), beter: Gustav Aulén, Ons algemeen christelijk geloof, [Amsterdam: Paris 1927] 187v. [4197] Vgl.
de aarzelende uitspraken zelfs van Adolf Schlatter (Das christliche Dogma), 460v., 482, 598. Ja, ook bij Bavinck
is het bedenkelijk dat er eigenlijk geen locus over de H. Geest is, omdat de leer van het werk van Jezus Christus
onmiddellijk voortschrijdt naar de “Heilsorde” en “de Weldaden des Verbonds”. Vandaar dat wij zijn
onhoudbare uitspraak [in] IV, 60: “de christelijke kerk, die staat op de grondslag van het trinitarisch dogma,
beleed dus eenparig een gratia infusa” voor meer dan eenvoudig een lapsus houden.

468 yg|. Voordracht V §6, 64v., VI §5, 73v.

150



Indien de Heilige Geest niet zelf waarachtig God is, in welke zin zouden wij zonder blasfemie
kunnen zeggen: ik geloof in de Heilige Geest?*®® Aan een geestesmacht, aan de kosmos (of
chaos) van het geestesleven, in een oppergeest of binnengeest te geléven, och, dat moet
men waarlijk liever niét doen! Is het geheimenis en het wonder dat wij geléven ons echter
een feit, het ondoorgrondelijke feit dat wij aan Jezus Christus en alzo aan God werkelijk
geloven mdégen en geloven kunnen, is het ons duidelijk dat dit mogen en dit kunnen volgens
Joh. 3: 3 niets minder dan een “nieuwe geboorte” beduidt, dan moest het ons eigenlijk niet
al te lang verborgen kunnen blijven dat de Macht die dat in ons tot feit maakt niet geringer
kan zijn dan de Macht van God. Hier gaat het om het mysterie van de Liefde. Slechts dan is
de liefde, die ons opneemt, waarlijk eeuwige liefde, indien God in zichzelf de Liefde is, en
indien dus in het geheimenis en in het wonder dat zich aan ons voltrekt déze Liefde zich op
ons richt. Deze Liefde is in God de Liefde van de Vader tot de Zoon en van de Zoon tot de
Vader.*”° Deze eeuwige Liefde in God zelf is de Heilige Geest, over wiens werk het derde
artikel van de geloofsbelijdenis spreekt.

469 Het is moeilijk te begrijpen dat Ph. Kohnstamm (De Heilige, 27) zeggen kan: “reeds het feit dat men in de
Kerk wel bidt om de Heilige Geest maar, zoveel ik weet, nooit bidt of gebeden heeft tot de Heilige Geest, maakt
de moeilijkheid evident die ik bedoel”. Afgezien daarvan dat de liturgie zowel van de oosterse als de westerse
kerken wel degelijk plaats geeft aan het gebed tot de Geest (te onzent was het prof. Gunning die daaraan
bijzonder gewicht hechtte), is de vraag gewettigd hoe, als dit gebed geen zin zou hebben, de belijdenis dan te
handhaven is: ik geloof in de Heilige Geest (vgl. Noordmans, Herschepping, 142 [NVW 2, 165-166]).

470 yigl. KD I, 507. Ook en juist in Zichzelf, van eeuwigheid, in zijn volstrekte eenvoudigheid is God “zum Andern
hin”, wil Hij zonder de anderen niet zijn, wil Hij zichzelf slechts bezitten doordat Hij zichzelf met de anderen, ja
in de anderen bezit... De Zoon is het eerste, de Geest het tweede in God, d.w.z. doordat Hij als Vader de Zoon
genereert, brengt Hij de Geest voort en daarin de eeuwige ontkenning en opheffing van het eenzaam-zijn, de
wet en de werkelijkheid van de liefde. “Daraufhin ist die Liebe Gott, hochstes Gesetz und letzte Wirklichkeit,
dasz Gott die Liebe ist, nicht umgekehrt... Die Liebe, die uns in der Verséhnung und von da aus rickwarts
gesehen, in der Schopfung begegnet, ist darum und darin wirkliche Liebe, héchstes Gesetz und letzte
Wirklichkeit, weil Gott zuvor in sich selbst Liebe ist.”

151



[XIV] SANCTAM ECCLESIAM CATHOLICAM, SANCTORUM COMMUNIONEM: EEN HEILIGE
KATHOLIEKE KERK, DE GEMEENSCHAP DER HEILIGEN

Wij zullen de veelvuldigheid van vragen, inzichten en perspectieven die zich in dit gedeelte
van de geloofsbelijdenis samendringen slechts in aanduidingen kunnen bespreken en hopen
niettemin het wezenlijke te treffen.

1

Ecclesia is een door oproeping tot stand gekomen vergadering. Het Germaanse equivalent:
Kirche, kerk, church, is naar mijn mening niet, gelijk men gewoonlijk in de dogmatische
handboeken leest, een verminkte weergave van het Griekse bijvoeglijke naamwoord
‘kuriaké’ (waarbij dan als zelfstandig naamwoord te denken zou zijn ‘ekklésia’), maar het
gaat terug op een stam waartoe bijvoorbeeld ook woorden als circa, circum, circare, circulus
behoren. Het duidt dus een bepaalde en begrensde en in zo verre als bijzonder
gekenschetste ruimte aan. Men zal trouwens, juist vanuit het Nieuwe Testament gezien, niet
mistasten wanneer men deze beide verklaringen van het begrip, dus datgene wat in
‘ekklesia’ ligt en datgene wat in ‘kerk’ enzovoort ligt in betrekking tot elkander stelt: de kerk
is een in een bepaalde ruimte tot stand gekomen vergadering, en anderzijds: zij is de ruimte
waarin het tot een bepaalde vergadering gekomen is en altijd weer opnieuw moet komen.*’!
Uit de toevoeging “sanctorum communionem”, de gemeenschap van de heiligen, kunnen wij
dan verder nog een derde kenmerk afleiden dat, voor zover het eveneens formeel van aard
is, hier onmiddellijk genoemd moet worden, namelijk kerk is gemeente, dat betekent: zij is
een vergadering of een ruimte waar allen die daartoe behoren een gemeenschappelijke zaak
hebben, die hen ook onder elkander tot een éénheid verbindt.

Wij trachten nu, om te beginnen, op de weg van de begripsverklaring dadelijk een paar
stappen verder te komen. Tweemaal komt op onze symbool-plaats het adjectief sanctus
voor. Het wil allereerst nadruk leggen op de uitzonderlijkheid, op de zeldzame waardij en
zegening, maar ook op de bijzondere kracht waarmee deze vergadering, deze ruimte, deze
gemeente in beslag genomen en met een opdracht belast werd. Daarna wil het ook —
misschien met bewuste tweeledigheid van betekenis — de bijzonderheid van de
gemeenschappelijke zaak van de “sancta” aanduiden waarom het in de communio gaat, en
daarmee dan tegelijk de uitverkorenheid van hen, de “sancti”, de heiligen die tot deze
communio behoren.4”?

471 Het ‘actualiteits’-karakter van de openbaring wordt ook hier doorgevoerd. Matth. 18: 20: waar twee of drie
vergaderd zijn in Mijn naam, daar ben |k in het midden van hen. Vgl. Pirké Avot, 3, 2: “wanneer twee
bijeenzitten en woorden der Thora zijn tussen hen, dan vertoeft de Sjechina (de wolk van de heerlijkheid)
onder hen.”

472 Anders: F. Kattenbusch, Verbreitung und Bedeutung des Taufsymbols, [Leipzig: Hinrichs] 1900, 663vv. Men
heeft gevraagd of dit toewijzen van een tweede plaats aan de sancti (= de heiligen) niet in strijd is met de
opvatting van de Nederlandse Geloofsbelijdenis, art. 27, waar de kerk volledig omschreven schijnt als coétus
fidelium. Maar er is te letten op de redengevende bijzin: “al hun zaligheid verwachtende in Jezus Christus” en
wat daar verder volgt. De Heid. Cat. vr. 55 drukt deze afhankelijkheid van de sancti van het sanctum (het
heilige) aldus uit: dat de gelovigen... als leden van Christus aan al zijn schatten en gaven gemeenschap hebben.
De Augsburgse Confessie spreekt [in de artikelen VII en VIII] een dergelijke afhankelijkheid uit (om zo te zeggen
niet naar boven, maar naar beneden ziend) als zij de congregatio fidelium van een redengevende bijzin
voorziet, waarin het deelhebben aan de sacramenten als kenmerk van de congregatio uitkomt. Naar beide

152



Dit alles heeft een strekking, namelijk dat de kerk, haar zaak en haar leden tegenover andere
vergaderingen, ruimten en gemeenten staat, waarvan zij zich ten stelligste onderscheidt. Er
is ook een communio van het huwelijk, de familie, het volk, de staat, er zijn
gemeenschappen van ras, cultuur en klasse, er zijn natuurlijke en op een verdrag berustende
groepen, partijen, bonden en verenigingen. De kerk bestrijdt nimmer hun recht van bestaan,
zij erkent dit ten volle. Aan de leden van de kerk is van meet-af gezegd dat het op een
goddelijke ordinantie berust wanneer zij onder overheden, gezagsdragers, bindingen staan
die macht over hen oefenen. Zij zullen hun de hun toekomende gehoorzaamheid en
voegzaamheid geven (Rom. 13: 1v.). “Zo geeft dan een iegelijk wat gij schuldig zijt: schatting
die gij de schatting, tol die gij de tol, vrees die gij de vrees, eer wie gij de eer schuldig zijt”
(vs. 7).473 Zij zullen de keizer geven wat van de keizer is (Matth. 22: 21). Zij zullen voor de
over hen gestelde overheid de voorbede verrichten (1 Tim. 2: 1v.). Maar van al deze
gemeenschappen onderscheidt zich de kerk. Zij is de communio sanctorum. Zij staat en valt
met geen van de verschillende gestalten of doeleinden van deze andere gemeenschappen.
Zij is niet gebonden aan hun grenzen en zij is niet verwikkeld in hun onderlinge geschillen.
Haar eigen grenzen lopen dwars door de gebieden van deze andere gemeenschappen. Zij
heeft binnen het uitwendige kader van de andere gemeenschappen te midden waarvan zij
leeft, en ten aanzien van de verschillende belangen waardoor deze gemeenschappen
bewogen worden, haar eigen belang, doel en arbeid, welke in wezen altijd en overal
dezelfde zijn.

Het is duidelijk dat het predicaat catholica als het ware in de breedte van de toepassing
hetzelfde zegt als hetgeen het predicaat sanctus naar de diepte-dimensie zegt.*’* Wat naar

zijden kan men het sanctum aangeven, maar nimmer kan men het sanctum afhankelijk stellen van de sancti. De
kerk is een sacramentele ruimte, een kosmos van goddelijke tekenen, een rijk van ‘schatten’. Over de sancti en
over het sanctum kan men alleen zuiver spreken indien zij wederkerig elkaar belichten. Voor een exegese van
communio sanctorum als een apart, later toegevoegd stuk van het credo, in de zin van [A. von] Harnack
(Lehrbuch der Dogmengeschichte lll, [Tlibingen: Mohr 1909] 239, noot 3 [898]), die op grond van enkele
plaatsen bij Faustus de mening voorstaat dat de sancti de heiligen zijn in specifieke zin, in onderscheiding van
degenen die slechts justi (rechtvaardigen) kunnen heten, zodat communio sanctorum zou betekenen
gemeenschap van de (of ook mét de) heiligen, voelt Barth minder dan niets. *Met ‘Faustus’ doelt M
waarschijnlijk op Faustus, bisschop van Reji (het huidige Riez in de Provence), afkomstig uit Bretagne, die leefde
in de tweede helft van de 5% eeuw en de Arianen en Pelagianen bestreed, maar na zijn dood als semi-pelagiaan
veroordeeld werd. Hij verdedigde de heiligenverering en was dus volop betrokken in de discussies over
verschillen en overeenkomsten van sancti en justi in de christelijke gemeente. Deze aantekening van M lijkt
ingegeven te zijn door een of meer vragenstellers die reageerden op Barths opvatting van de Communio
Sanctorum in de vijftiende voordracht. In zijn artikel voor het Zeitschrift fiir Dialektische Theologie (zie voetnoot
2, 19) noemt Jan Willem Stam een van hen met name: ds. J.G. Steenbeek in een brief van 1 april 1935. Zie de
bijlage, ‘Vragen’, §7, 12. Zie de brief van Steenbeek: https://kba.karl-barth.ch/media/web/24434.

473 #Deze bijbelplaats voegt M toe.

474 yig|. Barths lezing te Miinster voor de Hochschulgruppe der Zentrumspartei (11 juli 1927), opgenomen in de
bundel voordrachten Die Theologie und die Kirche, 285vv. [GA 111/1994, 140-159, ‘Der Begriff der Kirche’] [Wildi
nr. 176] Catholica en sancta wijzen dus niet in verschillende richting en behoeven niet gesynthetiseerd te
worden. J. Maritain, Primauté du Spirituel, [Paris: Plon] 1927 [4270] noch H. Clérissac, Le Mysteére de I'Eglise
(1918), [Paris: Crés] 21921 [756] komt in zijn beschouwing verder dan een meer of min religieus-sociologische
vulling van de katholiciteit naar culturele en geografische breedte. Guardini’s Vom Sinn der Kirche [Mainz:
Grinewald 1922] is daarentegen gevoed uit een dieper ‘solidarisme’, onder inspiratie van Dostojewski’s
Karamasofs, evengoed als Max Schelers uiteenzettingen over de kerk (Schriften zur Soziologie und
Weltanschauungslehre, [Leipzig: Neue Geist 1923] I, 1, 175vv. [122], ook in Vom Ewigen im Menschen, [Berlin:
Der neue Geist 31933] 149vv. [8110] Als J. Maritain (Religion et Culture, [Paris: Desclée 1930] 61), schijnbaar

153


https://kba.karl-barth.ch/media/web/24434

de diepte de verkiezing is, dat is naar de breedte de vrijheid van de kerk. Generlei binding
aan een volk, een staat, een cultuur mag haar ooit dit katholieke van haar karakter doen
vergeten. Zij is alleen daar “sancta”, zij is ook slechts “ecclesia” waar zij naar haar wezen,
willen en werken principieel “catholica” is. Al het andere wat zij misschien ook nog kan zijn
of willen komt daarna, kan uiteraard slechts daarna komen. De vragen die met dit andere
samenhangen moeten daarom ook in de dogmatische bezinning eerst op de tweede plaats
aan de orde komen. Of zij organisatorisch volkskerk, landskerk, staatskerk of ook vrije kerk
behoort te zijn — om dit éne voorbeeld te noemen — dat is een vraag van secundair belang.*”®
Zij kan in al deze vormen katholieke en dus heilige kerk zijn of ook niét zijn. Met volle ernst
en altijd opnieuw wordt haar echter gevraagd of zij wel katholiek is, want als zij dat in
waarheid is, dan is zij ook een héilige kerk: communio sanctorum.

Wij spreken in de nog resterende tijd over de grondlegging en de regering, over de opdracht
en het leven, over de grens en het doel van de kerk.

2

Dat haar grondlegging op zichzelf ook reeds haar regering beduidt, dat is het eerste waarin
zich de heiligheid en katholiciteit van de kerk moet tonen en bevestigen. Dat dit zo is moet
zij verstaan en belijden om waarlijk kerk te wezen. Het is er niet zo mede gesteld dat de kerk
op een goede dag (inderdaad een goede dag!) op een of andere manier gesticht zou zijn, en
dat dan het probleem: wie regeert de kerk? als een tweede aparte vraag, misschien in zijn
eigensoortigheid als “probleem van de praktijk” daarnaast zich zou mogen aanmelden.*’®
Zelfs wanneer men zegt — nee, juist als men zegt dat de kerk van goddelijke oorsprong is en
daarna zou willen overgaan tot de orde van de dag, om de vragen van regering en vorm als
een zelfstandig iets te overwegen, heeft men de zin van het “sancta” en van het “catholica”
vergeten. Men weet dan klaarblijkelijk eigenlijk niet wat men zegt met dit predicaat:
“gdddelijk”. Nee, de oorsprong en stichting van de kerk omvat als zodanig méde de instelling
en orde van haar regering en waar ooit in de loop van deze wereldtijd vanuit de praktijk
gevraagd wordt hoe zij geregeerd moet worden, daar moeten wij steeds in alle ernst op haar
oorsprong en stichting teruggrijpen.*’’ In alle ernst, dat is: met het volle besef dat men
daarmee niet “theoretisch” wordt, maar pas recht in de ware praxis inkomt.#’8

De oorsprong-en-stichting van de kerk ligt, gelijk wij weten, daarin dat de Heilige Geest over
de apostelen op Pinksteren werd uitgegoten, en dit gebeuren hield, gelijk wij ook reeds
hoorden, niets anders in dan dat het in de kruisdood volbrachte, in de opstanding openbaar-

reformatorisch, zegt: “la grande gloire de I'église c'est d’étre sainte avec des membres pécheurs”, dan wordt in
het verband van het redebeleid niet duidelijk waarin de ‘heiligheid’ van de kerk eigenlijk gelegen is.

475 De relativering van deze vragen is een betere, meer verantwoorde bijdrage tot de oecumenische beweging
dan de nietszeggende compromisformules in dogmatisch opzicht. Vgl. Gogarten, ‘Die Kirche und ihre Aufgabe’,
Zwischen den Zeiten 1923, Heft IV, over de vraag: volkskerk of belijdeniskerk, 56vv. Vgl. F.K. Schumann, ‘Zur
Grundfrage der Religionssoziologie’, Zeitschrift fiir systematische Theologie, 4. )g., 697vv.

476 Vgl. Theologische Existenz heute, Heft 2 [1933]: ‘Fiir die Freiheit des Evangeliums’ [GA 111/2013, 390-412,
redevoering in verband met de kerkelijke verkiezingen op 22 juli 1933] [Wildi nr. 248], Heft 15 [1934]: Heinrich
Vogel, ‘Wer regiert die Kirche?’

477\igl. KD |, 97v., Bavinck, Gereformeerde Dogmatiek IV, 329v., 355v. Dit doet op zijn wijze ook dr. [W.Th.]
Boissevain in de opzet van zijn De kansen der kerk [Amsterdam: Paris 1930]. [4957] *Boissevain zou later
bekend worden als de hoftheoloog en ‘de dominee’ van de NSB.

478 *Deze vier zinnen staan niet in Credo.

154



geworden werk van de Zoon van God deze mensen zé nabij kwam dat het als goede
boodschap voor henzelf en voor anderen — hun eigen zaak werd, met dien verstande dat de
waarheid waarvan zij leefden hun juist door dit gebeuren zélf ter verkondiging werd
opgedragen. Wat was de oorsprong van de kerk? Niet de praktische gevolgtrekking uit een
godvruchtig inzicht, niet de uitvoering van een uit religieuze ervaring opkomend menselijk
besluit. Dat de uitstorting van de Geest, de openbaarwording van het Christuswerk en de
opdracht van de verkondiging één en dezelfde goddelijke akte zijn, op dit inzicht komt hier
alles aan.*”? Noch de genialiteit van bijzondere geesten, noch het instinct, noch ook de
geestdrift van een menigte heeft de kerk geschapen. Ook het geloof van de apostelen heeft
de kerk niet geschapen, maar mét het geloof van de apostelen was de kerk mee gegeven.*&
Aan niemand was gevraagd of hij zoiets als de kerk begeerde. Niemand was geroepen en
niemand had het vermogen haar te bouwen. Niemand was waardig, ja ieder was volstrekt
onwaardig om deze zaak mede ter hand te nemen. Een apostel te zijn is een goed dat men,
gelijk Paulus in Galaten 1: 1 schrijft, niet krijgt “van mensen en niet door een mens, maar
door Jezus Christus en God de Vader, die Hem uit de doden heeft opgewekt”. Onder
mensen, als een menselijke vergadering en samenleving, als een ruimte in de menselijke
werkelijkheid door mensen gevormd, als een deel van de menselijke geschiedenis, wordt de
kerk feit, grijpt zij plaats, is zij aanwezig krachtens de daad van de verhoogde Christus, die
Zichzelf aan de zijnen gaf doordat Hij hun Zijn Geest gaf. In de omvatting van hetzélfde
gebeuren waaruit de kerk haar oorsprong neemt en waarin zij gegrond blijft, dus als nadere
toepassing van de gave van zijn Geest, regeert Hij haar nu ook verder.*® Deze akte, deze
daad kan immers nooit een voorbijgegaan gebeuren, een verleden worden. Daarom zou een
regering van de kerk na of naast deze daad geen zin hebben, er zou in déze ruimte geen
ruimte voor zijn. Hij, Jezus Christus, regeert de kerk en niemand naast Hem.

De vergadering en gemeente kan dus nimmer zichzelf regeren — dat is het democratische
misverstand aangaande wat kérk is — noch ook kan zij door één ambtsdrager of door
meerdere ambtsdragers geregeerd worden — dat is het monarchisch-aristocratische
misverstand omtrent de kerk.*®? Gelijk de mens de kerk niet heeft geschapen of gesticht, zo
kan hij haar ook niet beheersen en leiden. De mens kan nimmer de heer van de kerk zijn,
niet omdat de kerk zijn heer is, maar omdat zij zelf al een Heer hééft. De kerk behoort niet
tot het machtsgebied van de mensen. Noch de “massamens”, noch enige door deze menigte

479 *Deze zin staat niet in Credo.

480 *Deze zin staat niet in Credo.

481 \ierkant hier tegenin gaat [A.] Mirgeler, Geschichte und Dogma, [Hellerau: Hegner 1928] 71. [5210] Het is
goed in het oog te houden dat — hoewel de consequenties niet moeilijk te raden zijn — de roomse leer over de
kerk nog niet dogmatisch is vastgelegd. Het Vaticaanse concilie is niet toegekomen aan een uitwerking en
sanctionering van het hem voorgelegde ontwerp: ‘de ecclesia’. “Der natirliche Mensch ist ein geborener
Katholik” (Rudolf Sohm, Kirchengeschichte in Grundriss, [Leipzig: Ungleich 1909] 30). *Bedoeld is het Eerste
Vaticaanse Concilie (1869-1870), op 20 september 1870 voortijdig afgebroken door de inname van Rome door
het Italiaanse leger.

482 A Kuyper over het ‘ambt der gelovigen’, Tractaat van de reformatie der Kerken (Volksuitgave. [Amsterdam:
Hoveker] 1884). [493] De zaak is intussen met de typering ‘democratisch’ zonder meer nog lang niet
uitgemaakt. Kuyper zelf is op zuivere onderscheidingen bedacht: “Geestelijk streng monarchaal, zijnde een
Koninkrijk onder het absolute Koningschap van de Christus, is de kerk dus in het zichtbare beslist democratisch,
maar voor haar bewerktuiging aan de aristocratische vorm gebonden” (43). Vgl. Newman, eigenlijk in alle
stadia van zijn ontwikkeling (Apologia pro vita sua), [A.] Gréa, De I’église et de sa divine constitution ([Paris:
Maison de la Bonne Presse] 1885): een allerminst verouderd, helder en goed geschreven boek.

155



gevolmachtigden, noch ook het religieuze genie, zoals het met of zonder “hogere” opdracht
bij gelegenheid uit de menigte naar voren treedt, heeft enige zeggenschap in deze
bijzondere ruimte. Rabbi, vader, Fiihrer kan in de kerk niemand heten, mag ook niemand
willen heten.*® Zie, “uw Leider is de éne Christus, de grootste van U echter zal uw dienaar

483 ygl. Barths ‘Um die Freiheit des Evangeliums’, Heft 2 van de serie Theologische Existenz heute. Maar reeds
jaren voor de ‘deutsch-christliche’ catastrofe over de evangelische kerk losbrak en geheel afgezien van de
bisschopskwestie, heeft Barth in de zelfverzekerdheid van de leiding, in haar wereldse propaganda enzovoort,
een verraad jegens de regeermacht van Christus gezien, zie zijn [vlak voor nieuwjaarsdag geschreven] filippica:
‘Quousque tandem’ (Zwischen den Zeiten, Jg. 1930, 1-6 [GA 111/1994, 521-535, 4vv. resp. 531vv.] [Wildi nr.
210]):

“Waarom is deze soort ‘leiding’ onverdraaglijk? Waarom moet men, zonder zich te willen opwerpen als
profeet, de verantwoordelijkheid op zich nemen en daartegenin roepen, zolang het nog tijd is? Waarom is het
waar dat de kerk die zo spreekt, de belofte en het geloof verloochent? Daarom, omdat zij in zulke woorden en
daden zo ondubbelzinnig mogelijk zichzélf bedoelt, zichzélf bouwt, zichzelf prijst en daarom juist van de
partijen die zich om andere vaandels en vlaggetjes scharen zich niet weet te onderscheiden dan alleen daarin
dat zij dit zelfprijzen — opgeblazen door de pretentie de Zaak van God te vertegenwoordigen — veel
ongebrokener, veel meer ongehinderd doet dan alle anderen en met nog veel bollere wangen. Wanneer het
haar om de Ere Gods ging, hoe zou ze dan met de gemakkelijkheid, waarmee men over een griepaanval spreekt
die men gelukkig te boven kwam, kunnen spreken van de gelukkig voorbijgegane tijd die haar met ‘volkomen
verbrijzeling bedreigde’? Hoe zou ze dan met die zelftevreden spot (alsof de grote afval slechts de schuld van
de anderen ware) van die atheisten, intellectuelen en zwetsers kunnen spreken, die zich destijds zozeer vergist
zouden hebben? Hoe zou ze dan met dit brede behagelijke gebaar spreken van de diep in de volksziel
gewortelde ‘godsdienstige gedachte’ (alsof dat niet een ellendige frase ware)? Hoe zou ze anders met deze aan
het godslasterlijke grenzende zekerheid kunnen zeggen, dat het ‘nochtans des geloofs’ zich de laatste jaren
heeft doorgezet, en met deze ijdelheid over het ‘meesterstuk’ van het besturen van de kerk, en met de
hardvochtigheid (alsof er geen woningnood en geen werkeloosheid was in ons vaderland) daarvan dat de kerk
uit de ergste nood uit is. Wie het om zijn zaak gaat, om zijn vak, om zijn partij, om zijn stand, die moet en mag
misschien zo spreken. Een flinke reclamechef van een bijna failliet gegane oude zaak moet en mag misschien zo
spreken. Hij zou het waarschijnlijk met meer geest en meer smaak doen. Doch niet hoe, maar dat de kerk hierin
meedoet, is het verschrikkelijke. De kerk staat niet naast of tegenover andere partijen; de kerk kan geen
propaganda drijven; de kerk kan niet zichzelf bedoelen, zichzelf bouwen, zichzelf prijzen, zoals al de anderen
dat kunnen. De staf, waarop zij daarbij steunt, zal haar door de hand gaan. Zij kan dit bovendien slechts met
een kwaad geweten doen en daarom kan het niet anders of zij maakt deze reclame enz. minder goed en
doeltreffend dan de anderen, zodat zij aan het eind nog te meer voor God en voor de wereld een figuur zal
slaan. [...]

Men kan niet God dienen en met duivel en wereld zulk een onderlinge verzekering sluiten. Een kerk, wie het
niet waarlijk om God te doen is, die mag zich inspannen zoals ze wil, ze mag 'n nieuwe liturgie opstellen of een
nieuwe confessie, ze mag jeugdbewegingen oprichten en leiden, ze mag filmen laten draaien en weet ik wat
meer, het zal haar niet baten, ze heeft haar zin verloren en geen oprechte zal haar meer vertrouwen. Het zal zo
worden dat zij in géén woord van haar Kerst- of Paas- of zondagsprediking vertrouwen verdient, want als zij
‘Jezus Christus’ zegt, dan bedoelt ze nég eigenlijk zichzelf, als zij ‘Jezus Christus’ zegt, dan zal en moet men, ook
al zou ze het duizendmaal ontroerd en met klem zeggen, haar eigen zatheid en zekerheid daarin horen; en zij,
die kerk, die geen kerk Gods meer is, zij moet zich niet verwonderen als zij met al haar getuigen van Jezus de
indruk maakt van voor zichzelf en voor haar eigen gelijk te getuigen, ze moet zich niet verwonderen wanneer al
haar ‘Jezus Christus’ in de wind gezegd schijnt, want zij moet aan de wérkelijke nood van de werkelijke mens
voorbijpraten, omdat zij aan het werkelijke Woord Gods voorbij-gehoord heeft, omdat zij uit alle vermaning,
troost en lering van de Schrift en de hervormers koren op haar molen gemaakt heeft. Daarom, omdat zij gereed
staat haar eigen bronnen te verstoppen en te vergiftigen door een heilloze partijdigheid, daarom moet men
haar in grimmige toorn tegenspreken. In grimmige toorn, juist dan als men haar liefheeft. [...]

Op gevaar af allerlei brave lieden ‘onrecht te doen” moet iemand, wie dan ook, tegen dit alles inroepen, want
ook de braafste en vroomste lieden zwijgen bij de gruwel van deze toon, die een belediging voor Christus is.
lemand moet het hen allen in het gezicht zeggen (aan het begin van het jaar, waarin wij nieuwe
herdenkingsfeesten van de Hervorming zullen vieren): houdt op, het is hédg tijd op deze weg halt te maken en
u van deze dingen te bekeren.” *Vertaling waarschijnlijk van Miskotte zelf. De Latijnse titel van Barths betoog

156



zijn” (Matth. 23: 8v.). Heersen, krijg voeren, overwinnen, vrede sluiten, gezag uitoefenen,
beslissingen nemen, nieuwe wegen wijzen, dat alles kan in de kerk alleen de zaak van het
Woord van God zelf zijn dat, doordat het vlees werd, allen die aan hem geloven tot éénheid
met Zichzelf heeft verkoren, geroepen en aangenomen, van de Gekruisigde en Opgestane
die hen met God verzoend en hun nieuwe leven in ZichzéIf aan het licht gebracht heeft. Hoe
en van waar zou aan hen die niet eens een zelfstandig bestaan naast Hem hebben een
zelfstandige heerschappij of ook slechts een nevenheerschappij, de positie van een
onderkoning toekomen? In welke zin zouden de leden nu 66k nog regeren naast het Hoofd —
de aardse leden naast het hemelse Hoofd? Nee, hier kan alleen een volstrekte
alleenheerschappij gelden.

Alleen over de wijze waarop deze uitgeoefend wordt moeten wij ons nader verstaan. De
zaak is toch deze dat deze heerschappij nu inderdaad niet meer dezelfde is als voér de
hemelvaart en nog niet dezelfde als na Zijn wederkomst. De kerk is immers het Rijk van
Christus in de tijd tussen de tijden, ja men kan zelfs zeggen: juist doordat Christus de kerk
sticht, sticht Hij als betoning van het goddelijke geduld deze tussentijd.*®* Men kan zeggen:
deze tijd is de ruimte welke ons gegeven werd tot boete, ommekeer, geloof, maar evengoed:
de kerk zelf is deze ruimte. Aan de kerk in dit haar tussentijdse wezen mogen wij denken bij
die “voorhoven”, waarvan in de Schrift gesproken wordt en waarin één dag beter is dan
duizend andere dagen®®> (Ps. 84: 11).

Hier komt nu als een gewichtig element naar voren dat de stichting van de kerk concreet
bestaat in de stichting van het nieuwtestamentische apostolaat en in de legitimering en
bindend-verklaring van de oudtestamentische profetie.*®® Men kan het ook zo zeggen: de
Heilige Geest, door wiens uitgieting de kerk geschapen werd, was in concreto de “geest van
de eerste getuigen” en wij kunnen op geen enkele grond de bewering handhaven dat dit
sindsdien anders geworden zou zijn, dat dus bijvoorbeeld, zoals Schleiermacher meende, de
geest-van-de-eerste-getuigen zich in een christelijke “Allgemeingeist” heeft veranderd en
omgezet.*®” Onder dit voorwendsel is steeds weer dit gebeurd dat de christelijke mens,
onder luide lofzegging en prijs en dank aan Jezus Christus en Zijn genade, zichzéIf tot koning
van de kerk heeft gezalfd. Waar hij dit niet doet, waar hij Jezus Christus waarlijk Héér wil
laten zijn in Zijn kerk, daar laat hij factisch en praktisch de profetisch-apostolische Schrift
meester van het terrein en erkent als leider op alle wegen, het mogen oude paden of nieuwe
banen zijn — dit getuigenis van de “eerste” getuigen.*®® De Christus die in de kerk en dus in
de tijd tussen hemelvaart en wederkomst de alleenheerschappij heeft, is toch zeker de

(‘Hoelang nog?’) is ontleend aan de herhaalde retorische verzuchting in de eerste redevoering In Catilinam van
Marcus Tullius Cicero (64 v.0.j.).

484 \/g|. Voordracht XI, 122v.

485 SV: “want één dag in uw voorhoven is beter dan duizend elders” (ongetwijfeld minder juist en vol heimelijk
puritanisme).

486 vig|. Prolegomena, 240vv. [GA 11/1982, 321-333], over de identiteit, de unitas (en niet slechts de similitudo)
van Oude en Nieuwe Testament.

487 Vgl. Schleiermacher, Glaubenslehre, (1821/22) §123, §145, §157-163. *Helderder zou een verwijzing zijn
naar de 2° druk van 1831, en daarin dan inderdaad §123: “Der Heilige Geist ist die Vereinigung des gottlichen
Wesens mit der menschlichen Natur in der Form des das Gesamtleben der Glaubigen beseelenden
Gemeingeistes”. De verwijzingen naar de 1° druk met de daar genoemde paragrafen leveren weinig
verheldering op. M had in zijn bibliotheek de 2¢ druk. [391]

488 *Het tweede deel van deze zin staat niet in Credo.

157



Christus, het Wo6rd bij deze concrete gestalte die Hij heeft aangenomen.* Hij regeert,
maar Hij regeert in de concrete gestalte van het getuigenis aangaande Hem dat in de Heilige

483 Calvijn: “Christus evangelio suo vestitus”. Institutio |ll 24, 4, 5. Hij ziet met het “testimonium” — “majestas”!
verbonden, Comm. op 2 Tim. 3: 16. Dit is het enige wat te antwoorden is op de ‘Duits-christelijke’ vraag: waar
dan deze ‘abstracte’ Christus te vinden is. Deze indirecte identiteit van Christus en de Schrift moet men als
achtergrond zien van Barths polemiek tegen de ‘Duitse christenen’. Wij vertalen hier een gedeelte uit het 1¢
Heft van de serie Theologische Existenz heute! [GA 111/2013, (271-363), de gedeelten zijn te vinden op 21-25,
26-27 resp. 320-327, 330-335] [Wildi nr. 265]

“De bedenkelijke eer de Duitse kerkhervorming van 1933 en ook de bisschopsvraag aan het rollen gebracht te
hebben komt toe aan de zogenaamde ‘geloofsbeweging der Duitse christenen’. [...] Volgens de richtlijnen der
‘Duitse christenen’ in de beide officiéle verklaringen van de 5¢ en van de 16° mei 1933 moet de kerk [...] zich
openbaren als kerk van het Duitse volk, ‘door mede te helpen dat dit volk zijn God-gegeven roeping vervullen
kan, gelijk dit ook het laatste oogmerk van het tegenwoordige staatsbestuur is.” Wat de ‘Duitse christenen’ in
het bijzonder kenmerkt is dit: [...] dat de erkenning van het gezag der nieuwe, nationaalsocialistische regering
voor hen niet slechts een zaak is van burgerplicht of van politieke overtuiging, maar een zaak des geloofs,
waarom zij dan ook een kerk eisen die als geheel daarin met hen medegaat. In de toekomst [...] moet de kerk
bestaan uit christenen van arisch ras. De rijksbisschop als geestelijk leidsman moet op voorstel van en uit de
rijen van deze richting gekozen worden. In het vervolg zullen bij kerkelijke verkiezingen de leden der kerk die,
zij het in het derde lid, van joodse voorouders afstammen, geen stemrecht hebben. De bisschop moet een man
zijn die het bijzondere vertrouwen van de rijkskanselier heeft. De kerk moet ons de wapenen leveren voor de
strijd tegen alle ‘onchristelijke en verderfelijke stromingen.’ De opleiding der predikanten moet gewijzigd
worden, en wel aldus, dat zij dichter bij het leven staan en meer met de gemeente verbonden zijn dan tot nu
toe het geval is. Wat ik (zegt Barth) over dit alles te zeggen heb, is zeer eenvoudig: ik zeg radicaal ‘nee!’ tegen
de geest en tegen de letter dezer leer. Ik ben overtuigd dat deze leer in de kerken der Reformatie geen recht
heeft, omdat zij er niet thuis hoort. Ik meen dat het einde der protestantse kerk gekomen zou zijn, indien deze
leer, zoals de ‘Duitse christenen’ wensen, in haar tot de alleen heersende zou worden. Ik meen dat de kerk der
Reformatie liever tot een heel klein kuddeke moet worden en in de catacomben moet gaan, dan dat zij met
deze leer ook slechts voor het minste vrede zou sluiten. Ik houd degenen die zich bij deze leer aangesloten
hebben 6f voor verleiders &6f voor verleiden en kan de kerk Gods in deze ‘geloofsbeweging’ alleen herkennen
zoals ik haar ook in de pauselijke kerk kan herkennen. [...] Dit alles o.a. op de volgende gronden:

1. Niet daarvoor heeft de kerk ‘alles te doen’ dat het Duitse volk ‘66k weder de weg tot de kerk terugvinde’,
maar daarvoor dat het volk in de kerk het gebod en de belofte van het vrije en zuivere Woord Gods vinde.

2. Het Duitse volk ontvangt zijn roeping door en tot Christus door het, naar de Heilige Schrift te verkondigen,
Godswoord. Deze verkondiging is de taak der kerk. Het is niet de taak der kerk het Duitse volk tot kennis en
vervulling van een andere roeping te brengen, die naast de roeping Christi zou staan.

3. De kerk heeft niet de mensen te dienen en dus heeft de kerk ook niet het Duitse volk te dienen. De Duitse,
evangelische kerk is de kerk van het Duitse, evangelische volk. Zij dient echter alleen het Woord Gods. Het is
Gods wil en werk, indien zij door het Woord de mensen en dus ook het Duitse volk van dienst is.

4. De kerk gelooft dat de staat een goddelijke inzetting is, als vertegenwoordiger en drager van de publieke
rechtsorde in het volk. Maar zij gelooft niet aan een bepaalde, en dus ook niet aan de Duitse staatsvorm en zij
kan met geen enkele politieke werkelijkheid, dus ook niet met de nationaalsocialistische verbonden zijn. Zij
verkondigt het Evangelie in alle rijken dezer wereld. Zij verkondigt het ook in het ‘Derde Rijk’, maar niet onder
het ‘Derde Rijk’ en ook niet in zijn geest.

5. De belijdenis der kerk moet, wanneer het nodig is haar uit te bouwen, uitgebouwd worden naar de maatstaf
der Heilige Schrift en in géén geval naar de maatstaf van de posities en negaties ener politieke
wereldbeschouwing, die tijdelijk opgeld doet. De kerk heeft niet tot taak ‘ons’ of welke andere groep ook
‘wapenen te leveren’.

6. De gemeenschap der kerkleden wordt niet door het bloed en niet door het ras, maar door de Heilige Geest
en door de Heilige Doop bepaald. Wanneer de Duitse, evangelische kerk de joden-christenen zou uitsluiten of
als tweederangs-christenen zou behandelen, dan zou ze opgehouden hebben een christelijke kerk te zijn. [...]
Ernstiger echter dan de theologische dwaasheden van de ‘Duitse christenen’ is het feit van de verbluffende
weerloosheid, waarmee predikanten en gemeenteleden, professoren en studenten,... liberalen en positieven
en piétisten, luthersen en gereformeerden bij troepen voor de storm dezer beweging bezweken zijn — allen met
elkander bezweken voor een zaak die het stempel harer verkeerdheid zo duidelijk aan het voorhoofd draagt
dat in een gezonde kerk een aannemeling had moeten bemerken dat men noch met de Heidelbergse noch met

158



Schrift is neergelegd. En nu verstaan wij de nadere bepaling van het begrip “ruimte”: de kerk
is de ruimte die door het bijbelse getuigenis begrensd is, de ruimte waarin Christus
verkondigd en vernomen wordt, naar de maat en naar de maatstaf van dit getuigenis, de
ruimte waarin ook aan de regeringsmaatregelen van dit woord recht en macht, heerschappij
en zege niet alleen toekomt, maar werkelijk toegebracht wordt. Het rooms-katholieke
traditiebeginsel, maar ook de nieuw-protestantse leer van de openbaringen-van-God-in-de-
geschiedenis betekenen een inbreuk op het recht van het Woord, een ongeoorloofde
verkorting van het koninklijke ambt van Christus.**® Men kan deze dwalingen alleen verstaan
als men inziet dat zij daardoor veroorzaakt zijn dat men de tijd van de kerk niet heeft
onderkend als tussentijd en juist daarom als een concreet begrensde tijd*°* en dus als de tijd
die onder de orde staat van de Schrift, gebonden aan de regel: “wie U hoort, die hoort Mij”
(Luk. 10: 16).

3

Wij hebben na de aanduiding van dit fundamentele stuk in de leer aangaande de kerk het
uitzicht vrij op de tweede wijze waarop de heiligheid en de katholiciteit van de kerk moet
blijken, namelijk daarin dat haar opdracht en haar leven niet tweeérlei, maar wezenséén zijn.
De kerk is niet de stichting en de bijzondere ruimte voor de regering van Jezus Christus en
daarnaast misschien ook nog “gemeenschap-van-de-heiligen”, maar doordat zij het eerste is,
is zij ook per se het tweede, en waar zij alzo geen gemeenschap van de heiligen is, daar is zij
ook zeker niet deze door Christus geregeerde vergadering, ruimte en gemeente. De kerk
heeft niet eerst een opdracht uit te voeren, om dan daarna en daarnaast ook nog haar eigen

de lutherse catechismus in de hand ook maar één uur zou kunnen meedoen. En och, hoe hebben ook degenen,
die niet meegingen, toch deze verkeerde zaak zo verschrikkelijk ernstig genomen en wat zijn ze bang geweest
om toch vooral de louterheid en de geestdrift van velen harer leiders en aanhangers niet te miskennen
(hetgeen ook wij niet zouden willen doen), wat hebben ze zich beijverd vooral de nadruk daarop te leggen, dat
ook zij zich verheugden over het ‘leven’, dat er plotseling in de kerk gekomen zou zijn — kortom om maar vooral
te bewijzen, dat zij geen enghartigen waren, maar integendeel openstonden voor al het ‘nieuwe’, ‘echte’, dat
zij daarin meenden te vinden. Waar was de eenvoudige maar beslissende vraag naar de christelijke waarheid,
toen dit alles mogelijk bleek? Of mag deze vraag in de huidige kerk niet meer gesteld worden? Is zij geheel
ondergegaan in jubel over ‘ontwaking’, ‘werkelijkheid’, ‘leven’, ‘macht-der-historie’, en hoe deze woorden, die
bedoelen alle christelijke kritiek te verstikken, verder mogen luiden? Is men een stijve kerkendienaar of
studeerkamergeleerde, als men de vrijheid neemt, in deze zaak ook de laatste trommelslag nog op geen
stukken na voor een argument te houden?”

Anton van Duinkerken zal zich wel vergissen als hij (in De Gemeenschap, december 1934) naar aanleiding van
Barths polemiek en humor meent: “Hij maakte ons de wijselijk-hooghartige glimlach begrijpelijk, die op de
ouderdomsportretten van Erasmus om diens lippen krult.”

*De brochure Theologische Existenz heute!, de eerste uit de gelijknamige reeks, was ook de eerste tekst van
Barth die in het Nederlands vertaald werd, en wel door Rob Limburg onder de enigszins merkwaardige titel
Bezinning. Den Haag: Daamen 1934. Kennelijk kende M deze vertaling nog niet, want hij gebruikt haar hier niet.
4%0 yig|. de vragen aan het katholicisme over het vicariaat, geformuleerd op 100v. van KD I: “Eine persénliche
Herrschaft miszte sein eine freie Herrschaft. Eine persénliche Gegenwart miszte eine solche sein, neben der
es auch die Moglichkeit von Abwesenheit gibt... Eben diese Einschrankung ist aber durch die Lehre der
historischen Sukzession, vom character indelebilis und von der Moglichkeit irreformabelen Definitionen
ausgeschlossen.” *De tekst van Credo heeft hier korter: ‘unerlaubte Einbriiche in das konigliche Amt Christi’.
491 Het is juist dit wat door de katholieke leer ontkend wordt. Hier ligt het geheimenis van het katholieke
levensgevoel, dat daarom voor een door de Schrift gevoed denken — noch bij de psalmisten, noch bij de
profeten, noch bij Paulus, noch (minst van al) in de Apocalyps is ook maar de schemer van een prototype
hiervan te bespeuren — zo oneindig vreemd is.

159



“kerkelijke leven” te hebben, maar haar opdracht is op een onmiddellijke wijze ook haar
léven.

Wij hebben ook dit vanuit de christologie te verstaan. Met de heerschappij van het eeuwige
Woord over de alleen in Hem bestaande en dus tegenover Hem onzelfstandige menselijke
natuur, komt hier in de leer van de kerk de soevereine hoogheid van de goddelijke opdracht
overeen, haar overwicht over het door haar tot in de uiterste hoeken bepaalde menselijke
leven van de kerk.

Wordt deze overeenstemming werkelijkheid, dat is: bevindt de kerk zich waarlijk in deze
staat van de onderordening van de leden van één lichaam onder het Hoofd, dan is haar
existentie zelf een gevangen-name door de opdracht van Christus en dus een gebondenheid
aan de uitvoering van deze opdracht. Deze opdracht bestaat, volgens de uitdrukkelijke
verklaring in Matth. 28: 18v., en volgens hetgeen wij over de feitelijke praktijk van de
apostelen uit het Nieuwe Testament kunnen afleiden, in de dienst-van-de-getuigen, door
middel van de prediking van het Evangelie en door middel van de uitdeling van de
sacramenten.

Welnu, dat blijft de opdracht van de kerk van alle tijden, deze opdracht is ident met haar
leven. Geen derde behoort naast prediking en sacrament, die trouwens in wezen een en
hetzelfde zijn: het ‘ministerium verbi divini’ *°? In dit verband hebben wij het woord over de
“sleutelen des hemelrijks" (Matth. 16: 19) recht te verstaan. Het kan niet begrepen worden,
wanneer men er een verruiming van het ambt en de opdracht van de kerk in ziet, maar het is
een omschrijving van het enige dat gelden kan: van het ministerium verbi divini aldus dat het
gezag en de uitwerking daarvan worden vastgesteld, zodat dit woord van de “sleutelen”
niets meer, maar ook niets minder inhoudt dan het woord: “wie u hoort, die hoort Mij en
wie u verwerpt, die verwerpt Mij” .43

Doordat de kerk deze opdracht aanvaardt en uitvoert, is zij communio sanctorum,
congregatio fidelium, gemeenschap van de heiligen, vergadering van de gelovigen — afgezien
daarvan is zij dit niet. De ‘gemeenschap’, de ‘vergadering’ is niet een substantie die in
zichzelf rust, al of niet werkzaam, haar eigen leven levend, naar buiten zich openbarend zus
of zo, al naar de nood van de tijd het schijnt te vragen.*** Noch zielszorg, noch sociale arbeid,
noch het werk van de barmhartigheid, noch ook de mede-arbeid aan de taak van de cultuur
of de politiek kunnen tegenover deze éne opdracht op een zelfstandige plaats en

492 “Bediening van het goddelijke woord” is: Dienst am Wort. Wanneer dat in de gereformeerde kerken
werkelijk verstaan was, zou de zgn. “liturgische beweging” overbodig zijn geweest. Inderdaad is een
preekdienst geen volledig ‘ministerium verbi’. Calvijn heeft erop gestaan dat in iedere samenkomst van de
gemeente het H. Avondmaal zou gevierd worden, hij heeft dat niet dan na de krachtigste pogingen tot bereiken
en na heftige strijd opgegeven. Volgens Barth kan men echter ook hierbij niet blijven staan. ledere dienst
behoort, om volledig ministerium verbi te zijn, te beginnen met het sacrament van de H. Doop en te eindigen
met het H. Avondmaal. Alleen tussen deze beide polen gesteld komt de prediking tot haar recht. Elke rechte
prediking beschrijft deze baan, deze gang van Doop naar Avondmaal, ook wanneer de tekenen er niet zijn.
Maar het is goed wanneer de regeling van de diensten zo is dat zoveel mogelijk diensten met deze drieledige
ordening kunnen plaatsvinden. *Voor Calvijns ijveren voor een zo frequent mogelijke avondmaalsviering zie de
‘Artikelen aangaande de organisatie van de kerk en de eredienst, door de dienaren des Woords voorgelegd aan
de raad’ (1537), in De handzame Calvijn, (47-65) 57: eenmaal per maand afwisselend op de drie preekplaatsen
—voorstel afgewezen (voor de eerste, niet voor de enige maal).

493 *Deze bijzin staat niet in Credo.

494 *Deze zin staat niet in Credo.

160



waardigheid aanspraak maken.** Zij zijn noodzakelijk en gewettigd precies in zover zij zich
laten begrijpen als bijzondere vormen van de uitvoering van de éne opdracht. Christelijke
partijen? Christelijke kranten? Christelijke filosofie? Christelijke universiteiten? Men zal zich
toch steeds opnieuw met diepe ernst moeten afvragen of zulke ondernemingen in de
bovenbedoelde zin waarlijk noodzakelijk en waarlijk gewettigd zijn.*°® Niet uit resignatie is
hier terughouding geboden, niet dus omdat de kerk tevreden kan en mag zijn met een
bestaan in het hoekje van de private vroomheid. Wel echter uit respect voor het bevel
waarmee de kerk staat en valt, voor de opdracht die zij niet eigenmachtig heeft te
verbeteren en te overtreffen. Terughouding is hier geboden, vanuit het vertrouwen op de
goedheid en zakelijkheid van dit bevel, vanuit de geloofskennis dat het overeenkomt met de
ware behoeften van de werkelijkheid en past bij de zuivere doelstelling van de kerk in deze
tussentijd, vanuit de verwachting dat met de zuivere verkondiging en de rechte uitrichting
van de sacramenten méér gedaan wordt en iets béters — ook en juist tot oplossing van de
brandende levensvragen van het ogenblik — dan met de best-bedoelde voorlichtings- en
hulp- en strijdmaatregelen, waarbij wij dit kleine maar machtige gebied van het ‘ministerium
verbi divini’ tactisch, voor kortere of langere tijd zouden verlaten.

Dit gebied is ons door de hemelvaart en door de doop aan deze zijde, door het avondmaal
en de wederkomst aan gindse zijde zeer nauwkeurig afgetekend. Want het Woord bestrijkt
wel alle terreinen van het leven*’, maar vanuit de begrenzing door de hemelvaart gesteld:
dat wij in het rijk-van-de-genade verkeren en niet in het rijk van de schepping, noch ook in
het rijk van de voleinding, vanuit de wetenschap, dat wij God de Schepper en God de
Voleinder van alle dingen niet anders hebben dan als God de Verzoener, dat wij ook de
Schepper alleen kennen vanuit onze staat van begenadigde zondaren.**® De doop is een

495 yigl. bijv. J.L. Snethlage, Kerk, Cultuur, Arbeid ([Amsterdam: Paris] 1923) [7820], W.A. Visser 't Hooft, The
Background of the social Gospel in America (1928). Vgl. de gronden waarop zelfs Newman de Jezuietenorde
prijst, Historical Sketches Il, [London: Longmans, Green & Co 1906] 369v. Wie het in de tekst gezegde niet ten
volle erkent, zal steeds op een half-empirische, half-romantische wijze over de kerk spreken. Vgl. bijv. Otto
Dibelius, Das Jahrhundert der Kirche [Berlin: Furche 1927], die dan ook o.a. tot de uitspraak komt dat “die
soziologische Struktur der Kirche nicht etwas ausschlieszlich Christliches” is (85). Wat in de mond van Barth
niets zou betekenen, maar hier bij Dibelius een prijsopgave van de ‘enigheid’ is. — “Calvin ist eben so wenig der
Vater des ‘calvinistischen’ Aktivismus, wie Luther der Vater der religiosen Innerlichkeit ist” (De Quervain,
Gesetz und Freiheit, [Stuttgart: Fromanns 1930] 229). [4748] *“prijsopgave” moet waarschijnlijk “prijsgave”
zijn.

4% vig|. R6merbrief, 351v. over Rom. 9: 32 [GA 11/2010, 498]. “Weil dieses Jagen nicht aus dem Glauben,
sondern aus den Werken kommt”, verder 386vv. [541vv.] Dit alles hangt samen mét en versterkt opnieuw “die
Predigtmiidigkeit”. Met fijne smaak en humor heeft Barth indertijd [grotendeels in een excurs in KD 1/1, 64] een
bloemlezing samengesteld van uitlatingen daarover. Wij geven hier aan enkele een plaats: het orgel is reeds
lang verheven tot een “tweede kansel” [term van Julius Smend (¥1930), geciteerd naar Herbert Birtner, ‘Die
Probleme der Orgelbewegung’, 1932]; men heeft uitgevonden een “sacrament van het zwijgen” [deze term in
GA 111/1990, 81, ‘Not und Verheiszung der christlichen Verkindigung’ (1922), term die opgang maakte onder de
‘Freunde der Christlichen Welt’]. “De prediking, op de persoon van de prediker gesteld!, bevredigt niet”
(allicht!) [Otto Dibelius, in Das Jahrhundert der Kirche, 1928). “De concurrentie met andere ‘geistige
Darbietungen’ is te groot geworden”. “Al meer predikanten hebben tegenwoordig geen tijd genoeg om hun
preken uit te werken”. “De meeste stervelingen (en daaronder de dichter en de ‘religieuze redenaar’) kunnen
niet op commando in geestdrift komen”. “Misschien zou Jezus het prediken op den duur steeds minder
bevredigd hebben, als hij in plaats van een jaar tientallen van jaren dit werk had moeten doen”! [H. Bir,
‘Weniger Predigt?’, GieRen: Tépelmann 1930].

497 yg|. Voordracht VI: ‘Dominus noster’ heeft ook een politieke zin, 68vv.

498 yg|. Voordracht XI, §3, 125v.

161



begraven-wérden met Christus om op te staan in een nieuw leven, dat echter met Christus
verborgen is in God, en bij het avondmaal wordt de d6dd van de Heer verkondigd, totdat Hij
komt. Zo dan, tussen hemelvaart en wederkomst, tussen doop en avondmaal is de bediening
van het Woord het eigenlijke gebied van de kerk. Het is een gebied dat aan vragen en
opgaven, aan raadselen en arbeid juist rijk genoeg is.*° In de zelfbeperking op dit haar
toegewezen gebied zal zich de kerk waarlijk een meester>®® tonen of zij zal in geen enkel
opzicht een meester blijken te zijn.

Nu behoort echter ook het positieve te worden uitgesproken: dat de kerk in haar leven
waarlijk zich haar opdracht mag laten getroosten, om daarin... getroost te worden, zodat zij
ook zelf daardoor zich mag laten leiden en vormen. De dingen die hier moeten bedacht
worden kan ik helaas slechts even aanstippen: een kerk die van en in haar opdracht leeft zal
zich vanzelf onder de rechte tucht en in de rechte orde gebracht zien. Deze orde zal dan
echter geen willekeurig bedachte zijn, maar veeleer die orde die de uitvoering van haar
opdracht met zich brengt.

Deze orde ontneemt aan het kerkelijke ambt zijn waardij en waardigheid niet door het te
verstaan als de vorm waarin de ganse gemeente haar heilige dienst verricht. En zij komt de
onmiddellijke verhouding van de leden tot hun Heer niet te na wanneer sommigen uit haar
midden erkend worden als uitgezonderd tot uitoefening van deze dienst.>°?

De hier bedoelde orde zal noodwendig de begeerte tot uitdrukking brengen om de eenheid
van de kerk van Christus te eerbiedigen, te zoeken en te vinden, en zal daarom zich
openstellen voor de inzichten en ervaringen, voor de raad en de bijstand van andere kerken,
die zich onder dezelfde opdracht buigen. Zij zal zich ook moeite geven met deze andere
kerken te komen tot een gemeenschappelijk spreken en tot een handelen met vereende
krachten.>%?

499 *De passage vanaf “Want het woord verstrijkt...” staat niet in Credo.

500 Toespeling op Goethes woord: “In der Beschrénkung zeigt sich der Meister”. [uit het sonnet ‘Natur und
Kunst’ (1800)] Vgl. Prolegomena, 419 [GA 11/1982, 539v.], “wanneer daarover in de 18° eeuw nog onklaarheid
kon heersen, dan is het toch intussen volkomen duidelijk geworden dat de wereld is weggegeven, dat de
doelstelling van de volksvoorlichting, de verhoging van het morele peil, de zorg voor de vaderlandsliefde en de
ijver voor de kunst helemaal niet op ons theologen wachten, maar door anderen sinds lang veel beter vervuld
worden als wij het zouden kunnen, ook wanneer wij met een beter geweten dan inderdaad het geval is, op
deze andere reeds bezette gebieden van menselijke arbeid dilettantisch ons konden begeven. Wij zijn door de
wereld reeds lang doorzien en afgewezen, nog voor wij, onze eigen zaak en plicht vergetend, op deze vreemde
akkers opgedoken zijn. Noodwendig en zinrijk voor God en voor de wereld zou ons werk eerst dan weer
worden wanneer het zijn eigen oorspronkelijke en wettige ‘Beziehung’ had weergevonden, als het onder zijn
eigen norm stond en uit zijn eigen wortel opgroeide. Deze zijn eigen ‘Beziehung’, norm en wortel heeft ons
werk, de bediening des Woords, echter alleen in zijn indirecte identiteit met het Woord Gods zelf.”

501 Het vraagstuk van de ambten is nog weinig in Barths gezichtsveld gekomen. Men kan ook niet zeggen dat de
principiéle fundering van het ambt op enkele plaatsen in Das Wort Gottes und die Theologie, 166 [GA 111/1990,
‘Das Wort Gottes als Aufgabe der Theologie’, (144-175) 160] [Wildi nr. 128], en Prolegomena, 67v., 386v. [GA
11/1982, 91v., 503vv.] bevredigend is. Vgl. voor wat hier te vragen overblijft bijv. G. Holstein, Die Grundlagen
des evangelischen Kirchenrechts, [TUbingen: Mohr 1928] 210, Ch. Schille, Die Grundlagen des reformierten
Kirchenrechts, [Basel: Verlag der Reformierten Schweitzer Zeitung 1926] 14vv., H. Bouwman, Gereformeerd
Kerkrecht, [Kampen: Kok] 1928, 125vv. [945]

502 yig|. N. Sdéderblom, Einigung der Christenheit, [Halle: Miiller] 1925, F. Heiler, Evangelische Katholizitdt
[Minchen: Reinhardt] 1926, Ch. Journet (RK), I’Union des églises, [Paris: Grasset] 1927, Max. Pribilla (RK), Um
Kirchliche Einheit, Stockholm, Lausanne, Rom ([Freiburg i.B.: Herder] 1929), W.J. Aalders, Kerk en Kerken, [Zeist:
Ruys] 1930, N. Séderblom, ‘Randbemerkungen zu Lausanne’, Zeitschrift fiir systematische Theologie, 6° jg.
1926, 536vv., oecumenisch nummer van Onder eigen Vaandel, oktober 1931, W.A. Visser ‘t Hooft, ‘Het thema

162



De zo geordende kerk zal tegenover de wereld en de dwaling in haar eigen rijen noodzakelijk
een belijdende kerk zijn, mét de vaderen-in-het-geloof belijdend, maar juist omdat zij het
met hén doet, ook zéIf, ook van zich uit en te midden van het héden belijdend, dat is: in
gehoorzaamheid aan haar Heer en dus in gehoorzaamheid jegens de Schrift klaar en zuiver,
consequent en zonder vrees antwoordend op de haar in het telkens wisselende heden
voorgelegde vragen.>%

De zo geordende kerk zal met innerlijke noodzakelijkheid zendings-kerk zijn, dat is: zij zal
haar bestaan niet leiden ten bate van de ‘christenen’, zodat zij als het ware omwille van
haarzelf zou leven, maar zij zal, terwijl en dédrdat zij haar bestaan leidt voor de ‘christenen’,
tegelijk ten bate van de ‘heidenen’ haar leven hebben en haar opdracht vervullen. Zij zal ter
wille van de in Christus met God verzoende wereld leven en werken, bidden en strijden: hoe
zou ze in haar opdracht |éven, indien zij zich daartoe niet gewoonweg en letterlijk
gedwongen zag?>%*

Wat betekent de leuze van een ‘levende’ kerk?>°> Men wachte zich voor alle willekeurige
voorstellingen en begrippen. Willekeurig moet alles heten wat uit de eenheid-van-leven-en-

der oecumenische beweging’, in de bundel De openbaring der verborgenheid 1934, 161vv. Misschien heeft [I.
von] Déllinger met hetgeen hij in zijn boek Kirche und Kirchen [Miinchen: Cotta] 1861 over ‘Evangelische
Alliantie’ zegt, ook ons te waarschuwen tegen een “undogmatische aber symbolfreudige” hernieuwing van de
eenheidsbeweging. De roomse kerk, aldus Barth, is een valse kerk. Maar toch ook z6 een deel van de Una
Sancta, niet alleen in die zin dat ook in haar midden gelovigen zijn, maar wel degelijk ook als kerk, als instituut,
omdat en in zoverre het Woord Gods daar nog gezag heeft en, zij het (naar ons oordeel en
waarschijnlijkheidsrekening) in gebrokenheid, ook daar zijn werk volbrengt. *Zie ook in de ‘Vragen’ (bijlage) §8
over de pluriformiteit van de kerk.

503 yg|. over de opdracht dat de kerk in haar verkondiging ook “das Gebot der Stunde” spreke, Prolegomena,
383 [GA 11/1982, 499]. Vgl. ‘Die Kirche und die Kultur’, Zwischen den Zeiten |V, vooral 375v. [GA 111/1994, 25-29].
Dit alles heeft echter zijn betrekkelijke geldigheid niet dan wanneer het om zo te zeggen onder de tucht van het
credo en van de theologische bezinning blijft. “Der Nachweis... dasz Blumhardt (sogar) in der Gbermiitigen
Freude, die Theologie los zu sein (in zijn zgn. derde periode), nicht zur héheren Freiheit gelangte, sondern frei
von der Theologie in eine Ideologie verfiel, darf wohl von allen, die des harten Zwangers der Theologie
lediggehen wollen, ernsthaft bedacht werden” (Georg Merz, Zwischen den Zeiten 1932, 548v.).

504 yig|. Barths antikritiek op de zendingskritiek van Paul Schiitz (o.a. in diens Zwischen Nil und Kaukasus
[Minchen: Kaiser 1930] [4538]), Zwischen den Zeiten 1932, 205. [GA 111/2013, 189vv.]

505 Over de “levende kerk”, die men na de crisis van 1918 meende verkregen te hebben en waarvan de
kerkleiding jaar in, jaar uit in het officiéle jaarboek de lof zong, dat zij zich zo kranig hield tegen het “ongeloof”
enz., laat Barth zich begin 1930 aldus uit: [GA 111/1994, 528 -531: ‘Quousque tandem’]

“En zo word ik dan grof en ik zeg: waar deze taal gebruikt wordt, daar is [...] de eigenlijke, gevaarlijke
samenzwering tegen het levende wezen der kerk. Gevaarlijker als het gevaarlijkste wat katholieken, joden,
vrijdenkers volgens de sensatieberichten, waarmee gij telkens weer uw kerkvolk buiten adem tracht te
brengen, tegen haar in het schild kunnen voeren. Gevaarlijker dan alles wat bijv. het Russische atheisme tegen
het ‘christendom’ ondernemen en volbrengen kan. Laten zulke aanvallen tegen de kerk uitrichten wat zij
kunnen, er is één ding dat zij niet kunnen: zij kunnen aan de substantie, het levende wezen der kerk niet raken,
laat staan dan dat zij het zouden kunnen verteren. Zij kan door deze stormende aanval honderdvoud meer
vrucht gaan dragen. De substantie der kerk is de haar gegeven Belofte en het geloof aan deze Belofte. Wanneer
zou de Belofte ooit groter, duidelijker en stralender geworden zijn, dan juist onder werkelijke aanvechting van
buiten? Wanneer zou het geloof betere gelegenheid hebben zich als gel66f te handhaven en zich opnieuw op
te richten, dan juist onder zulke aanvechting?

‘Wat zou een mens mij doen?’ [Ps. 56: 12] ‘Zo God vaoér ons is, wie zal tegen ons zijn?’ [Rom. 8:31] Waarom
wordt niet dit en dit alleen de christenen toegeroepen door de leiders van onze kerk, als zij werkelijk menen
dat de kerk in deze tijden in gevaar is? Wat zij de kerk in werkelijkheid toeroepen, is de verloochening der
belofte, de verloochening des geloofs, en dit betekent de vernietiging van het levende wezen der kerk, welke
vernietiging alleen van binnenuit door de kerk zélf geschieden kan.

163



opdracht niét kan worden afgeleid. Een ‘levende’ kerk kan niets anders zijn dan een in haar
geloof en dus in haar opdracht levende kerk.

4

De derde wijze waarop de kerk haar heiligheid en katholiciteit moet tonen en bevestigen
bestaat hierin dat zij het zich laat welgevallen in de grens van haar bestaan tegelijk het doel
van haar bestaan te erkennen. Ook hier mag geen ruimte gelaten worden voor abstracties.
Grens en doel kunnen in de kerk niet uit elkaar gerukt worden — bijvoorbeeld aldus dat
onder de grens haar aardse, menselijke onvolkomenheid wordt verstaan, onder haar doel
echter haar ideéle wezen en ideale toekomst.>% Deze gedachten kunnen niet aanvaard
worden of het innerlijke verval van de kerk is reeds ingetreden. Wie zulke theorieén in zijn
hoofd heeft weet niets meer van het geheimenis van de kerk. Alles hangt daaraan dat wij
zien: de kerk heeft haar doel precies daar waar ook haar grens is. In deze zin heeft de
bekende zegswijze gelijk: dat de kerk slechts bestaat om zichzelf overbodig te maken en
zichzelf op te heffen. Men kan dit onder drie gezichtspunten trachten te verstaan

a. Wij kennen de kerk alleen in de gestalte van een vergadering van mensen die zich
uitwendig bij haar aansluiten. Men mag de voorwaarden van het uiterlijke belijden nog zo
streng formuleren, daardoor zal niet komen vast te staan welke de belijders zijn van wie de

Hoor toch, zij roepen u toe dat mensen ons daarom niets kunnen doen, omdat wij zelf klaar staan het nodige te
doen om hen af te weren, en wel z6 energiek, z6 doelbewust, en z4 succesvol als men maar denken kan. Zij
roepen ons toe dat God daarom en op zulk een wijze voér ons is, dat wij zélf (vertegenwoordigd door hen, de
leiders!) zonder aarzelen voor onszélf zijn. Zij roepen ons toe dat het heilige ‘nochtans des geloofs’ zich
getoond heeft in de godsdienstige gedachte, die wortelt in de [Duitse] volksziel. De stilzwijgende
overeenkomst, dat het goed is in het heden zo te spreken en dit het volk kond te doen, noem ik de eigenlijke
en gevaarlijke samenzwering tegen het levende wezen der kerk. Als dit voortdurend, onweersproken onder ons
gezegd mag worden, als dit gehoord en geloofd behoort te worden, dan heeft de Kerk opgehouden te bestaan.
De vervolging der Sovjets, of ook de nieuwe roomse vervolging, waarmee gij ons in uw bladen zo bij
gelegenheid bang wilt maken, mag dan uitbreken. Aan deze vervolging zal dan het eigenlijke voorwerp
ontbreken en de martelaren die er zeker zullen vallen, zullen in geen geval christenmartelaren zijn. Als het hun,
die op dit ogenblik in het bezit zijn van de namen, de ambten en het hele apparaat, geoorloofd zal zijn deze
kerk te vernederen tot een menselijk partij-instituut, dan is het hoog tijd al het volk te zeggen dat het uit is met
de kerk, hoog tijd de mensen te zeggen dat zij bedrogen worden, als men van hen verlangt hier Gods kerk te
zien, te eren, te vertrouwen en lief te hebben.

De [protestantse] kerk is nu reeds door een donkere wolk van wantrouwen omringd. Wie niet blind is, moet
het zien. Haar leiders echter zijn blind en zien het niet, verblijden zich n.b. in het vertrouwen, dat hun een
hoopje kerkvolk schijnt te schenken, doordat het zich op zon- en feestdagen met een zeker geduld aan hun
voeten zet — en zien niet dat dit alleen de kleine burgerij is, en zien niet dat ook zelfs in dit goedmoedige,
kleinburgerlijke kerkelijke volk slechts een rest van vertrouwen zich voorlopig doet gelden, die ook nog
verdwijnen kan en zeker verdwijnen zal, als de onwezenlijkheid van het ganse kerkelijke bedrijf eenmaal aan de
dag zal komen. Deze is echter aan de dag gekomen, als deze taal, deze toon nog een tijdje ongestraft en
ongestoord zo voortgaat. Voor dit opium zullen ook de kleine burgers, die nu nog de troost vormen van de
dominees, op een goede dag bedanken. Maar ook als zij het nog niet zouden doen, en als dit drijven ongestraft
nog honderd jaar zou kunnen doorgaan, dan zou het toch nog waar zijn dat deze kerk — de kerk die wettig door
deze taal en deze toon vertegenwoordigd wordt — van God verlaten is en ieder die de kerk zover gebracht
heeft, een verrader van haar wezen en haar roeping.” [Hierop volgt het boven, noot 483, geboden citaat].

Op Barths beide frontaanvallen: ‘Quousque tandem’ (Zwischen den Zeiten 1930, 1v.) en ‘Die Not der
evangelischen Kirche’, Zwischen den Zeiten 1931, 98v.), heeft de officiéle leiding van de kerk doorgaans
geantwoord in de toon van dr. Wolff, die (volgens zijn medestanders) “in feiner Ironie” meende: “dasz wir das
Evangelicum verkiinden, das versteht sich, wie das Moralische von selbst.”

506 7o bijv. Richard Rothe en Ernst Troeltsch.

164



belijdenis een werkelijk, door God als werkelijk aangezien en aangenomen, geloofs-belijden
is, men zal het langs deze weg met andere woorden toch nooit zover brengen dat men het
corpus of de societas electorum kan omtuinen. De ware kerk in deze zin, dat is: het ware
bestand van degenen die leden zijn van het lichaam van Christus, zal steeds God alleen
bekend zijn. Dit bestand is de grens van de ons bekende, de zichtbare kerk. Maar deze grens
is nu tegelijk haar doel. Deze grens, dit doel hebben wij op het oog als wij belijden: credo
ecclesiam.

Wij wenden daarmee onze blik niet af van de ons bekende, dus van de zichtbare kerk, naar
een of andere civitas platonica. Want daartoe, namelijk om societas electorum>® te zijn, is
juist de zichtbare kerk geroepen.

In onbeperkt vertrouwen op de haar toekomende belofte mag zij, moet zij juist als zichtbare
kerk het Evangelie verkondigen en horen. God is de Rechter ook en met name van de kerk,
maar God in Jezus Christus en alzo die God die zondaren genadig is en die goddelozen
rechtvaardigt. De kerk heeft — haar grens is haar doel! — deze Rechter tegemoet te zien en
tegemoet te gaan in een ondoofbaar vertrouwen>%® op de zegepraal van de genade. En met
dit vertrouwen kan bezorgdheid over het einde noch een eigenmachtig vooruitgrijpen op het
scheidende oordeel gepaard gaan.>%

b. Wij kennen de kerk alleen in hare gespletenheid, dat is: wij kennen haar op onmiddellijke
en verantwoordelijke wijze alleen in de gestalte van de belijdeniskerk waarin wij gedoopt en
opgevoed zijn. Er zijn andere kerken naast de gereformeerde kerk waarin wij de éne ware
kerk van Jezus Christus moeten erkennen. Onder deze andere kerken zijn er, gelijk
bijvoorbeeld de lutherse, in de andersoortige belijdenis waarvan wij nochtans ons geloof en
alzo de éne kerk van Christus herkennen, gelijk men elkaar in een familie als nakomelingen
van één voorvader wederkerig herkent en erkent.>? Er zijn echter ook andere kerken, als
bijvoorbeeld de rooms-katholieke of, midden in de evangelische kerk zelf, de synagoge van
het nieuw-protestantisme, in de belijdenis waarvan wij ons geloof en dus de éne ware kerk
van Jezus Christus niet vermogen te herkennen, die wij met een bezwaard hart als valse kerk
moeten verwerpen. En toch zouden wij, als we niets meer wisten te doen dan dit, zelf blijk

507 Dat is: het lichaam of de vereniging van de uitverkorenen.

508 *Credo: Zuversicht = vertrouwen. M vertaalt met het germanisme ‘toevoorzicht’.

509 yoordracht XII, 139vv., XVI, 196v.

510 De mogelijkheid en rechtmatigheid van een ‘Union’ tussen gereformeerde en lutherse kerken wordt in de
laatste tijd door Barth met kracht bepleit (zie zijn jongste rede te Miinchen, kort verslag in de Nederlandse
dagbladpers, + 20 maart jl.). [Wellicht de voordracht ‘Die Mdoglichkeit einer Bekenntnis-Union’, gehouden op 11
februari 1935 te Ménchengladbach, GA 111/2017, 696-742. De tekst verscheen daarna (nog net voor de
volledige censuur op teksten van Barth) in het blad Evangelische Theologie, door Ernst Wolf in Mlnchen
uitgegeven]. [Wildi nr. 322] Het kunstmatige van de ‘Union’ (0.a. In Nassau, Pruisen, Hessen) in het begin van
de vorige eeuw (ofschoon onder de inspiratie van de herdenking van de Reformatie! in 1817 ontstaan), ligt
hierin dat de grotere hetzij ‘verlichte’ hetzij piétistische indifferentie tegenover de confessionele verschillen
gepaard ging met een romantische animositeit tegen Rome. De unie strekte zich dan ook meest niet verder uit
dan de organisatie en de gemeenschappelijke avondmaalsviering. In het heden is het veeleer zo dat
gereformeerden en luthersen zich nuchter en zakelijk van hun verschillen bewust worden, maar ondanks dat
de éénheid van de reformatorische boodschap herontdekt hebben en, waar te midden van het wassende
religieuze heidendom in de kerk, de kérk zelf in kwestie is gesteld, door hun vereniging (waarvan de vorm in de
nood van deze tijden wellicht op ongedachte wijze als vanzelfsprekend zich zal aanmelden), getuigenis willen
geven van de éne Heer van de kerk. Vgl. Calvijn, Institutie IV, 1, 12; 8, 13. Opmerkelijk is ook de meer milde,
althans meer gedempte toon van Calvijn in zijn polemiek met de pauselijke kerk. Zie de plaatsen aangehaald
door Karl Holl, Gesammelte Aufsditze zur Kirchengeschichte 111, [Tibingen: Mohr 1928] 275. [522]

165



geven niet in de kerk van Jezus Christus ons te bevinden. Want in deze kerk wordt, juist met
het oog op deze grens van de kerk beleden: “één lichaam is het en één Geest, gelijkerwijs gij
ook geroepen zijt tot één hoop uwer beroeping; één Heer, één geloof, één doop, één God en
Vader van allen, die daar is boven allen en door allen en in u allen" (Ef. 4: 4v.).

Wij weten maar al te goed en wij weten eigenlijk helemaal niet wat wij daarmee zeggen. Het
is de trouw jegens dezelfde Heer die ons vasthoudt aan de gréns en die ons wijst op het déel
van de kerk. Het doel, de éne kerk van Jezus Christus, is precies daar waar wij nu de grens
zien die wij omwille van het geloof, maar ook ter wille van de liefde en de hoop moeten zien
en waaraan wij daarom niet kunnen voorbijzien en waarover wij niet mogen heenstappen.
Aan deze grens, juist aan deze grens wordt het ons echter op de lippen gelegd: credo
ecclesiam! |k gel66f een heilige, katholieke kerk.>'?

c. Wij kennen de kerk alleen in haar onderscheidenheid van het Koninkrijk van God. De kerk
wordt, gelijk wij gezien hebben, geconstitueerd daardoor dat het Rijk van God in de
epifanie®'? van Jezus Christus nabij, maar toch slechts nabij gekomen is, dat wij nog tijd
hebben, tijd die (helaas! gelukkig!) geen eeuwigheid is. Het verschijnsel van de
verborgenheid van het lichaam van Christus en het verschijnsel van de onenigheid van de
éne kerk van Jezus Christus stellen ons dit als tastbaar voor ogen. Maar deze verschijnselen
zouden niet eens nodig zijn om ons dit in herinnering te brengen. Immers: waarom eigenlijk
enkel prediking en sacrament? Waarom alleen maar belijdenis en kerkorde? Waarom nog
ambt en gemeente? Waarom alleen, hoogstens geloof en gehoorzaamheid? Waarom dit
staan midden tussen herinnering en verwachting? Waarom enkel zoiets als een belijdende
kerk? Waarom liberhaupt nog altijd kerk en niet het Rijk van God? Waarom zou God niet
alles in allen kunnen zijn en alles in alle dingen? Zie, de “heilige” dwepers en religieuze
idealisten van alle tijden hebben op deze gesloten deur gehamerd en — die kerk voorwaar
zou met iets anders dan de Geest te rade zijn gegaan, die het niet mét hen zou willen doen
en inderdaad met hen doet. Wee die kerk die zich daarbij zou kunnen neerleggen kerk te zijn
en anders niet. Wij moeten met ons denken, maar ook met heel ons doen uitzien naar deze
gréns van de kerk. Ook hier is de grens tegelijk het doel. Daarom moet de kerk bidden en
smeken: Uw Koninkrijk kome! Zij moet dus kerk zijn, die steeds wachtend is en die toch zich
reeds heen spoedt naar het Einde! Hier staat zij werkelijk vlak tegenover haar doel, haar
vervulling en haar opheffing.

Zij zal zich echter, in onderscheiding van de dwepers en idealisten, altijd weer ook het
omgekeerde laten herinneren: namelijk dat haar doel tegelijk haar grens is. Wanneer het Rijk
van God zal gekomen zijn, dan zal de kerk er niet meer wezen, maar zolang de kerk er is

511 *Deze twee zinnen staan niet in Credo.

512 it is ook op te merken bij Paul Schiitz’ kritiek op Blumhardt in zijn Sikulare Religion [Tubingen: Mohr 1932]
[568]. In dit overigens rijke en eerlijke boek treedt het eigensoortige gevaar van de lutherse diepgang en
diepzinnigheid aan de dag. Het lutheranisme heeft meer en meer de concreet-messiaanse verwachting
teruggebogen naar de mystieke innerlijkheid, waarin vooral het “gegevene”, hoe ook met reserves omgeven,
een warm plaatsje is bereid, terwijl de verkondiging van de Komst van de Heer en van de tekenen van Zijn
komst maar al te vaak met een kille achterdocht worden bejegend. Er is in het lutheranisme een beslist tekort
aan profetisme. Daarom wordt Barth gedoodverfd als ‘marxist’. Vgl. een uitspraak van Przywara, Stimmen der
Zeit, januari 1926: “Kirche, und darum ist sie in letztem Sinn ‘sichtbar’, ist positive Vollendung von Schopfung,
ist wachsendes Schépfungsparadies”. Dit staat niet zover van Schitz af als het schijnt. Het is in minder tragische
toonaard en met minder dialectisch voorbehoud dezelfde verwerping van het ‘hameren’ op de grens, op de
gesloten deur van de toekomst.

166



moet het Rijk van God de gréns zijn die zij eerbiedigt.”'® En zolang het Rijk van God haar
grens is, mag en moet zij het dragen, om... — met alles wat daaraan vastzit — alleen-maar kerk
te zijn. Het is altijd weer de overmoed van het religieuze of morele enthousiasme die willens
of verblind deze grens zou willen negeren en ondersteboven lopen. Het geloof erkent
deemoedig de grens van de kerk, omdat het aan haar komende opheffing gelooft. De hoop
van de kerk is een levende en geweldige, maar ook een ingetoomde en behéérste hoop.

Dit zijn in al-te-korte aanduidingen de grondwetten van de sancta ecclesia catholica, [de]
communio sanctorum.

513 De grens is het déel: vandaar de onrust, het messianisme, het gespannen lezen van de “tekenen des tijds”.
Anderzijds, het doel is de grens: vandaar de zakelijkheid, de trouw aan het ogenblik, het dragen van het
“vernederd lichaam” (Fil. 3: 21). Maar onder het ene noch onder het andere gezichtspunt is een onmiddellijke
verhouding tussen de kerk-in-haar-verwachting en de wereld-in-haar-ontwikkeling denkbaar. Een uiting als de
volgende is naar beide zijden onmogelijk: “De kerk mag, o neen, niet eens de kleinste cultuurkracht zijn: maar
zij moet de grootste cultuurmacht zijn.” En dan het redengevende: “Zij is de bruid van Christus, dat is van zulk
een Bruidegom, die voor zichzelf, en voor zijn God, laat samenstromen al de glorie van de volkeren, en die een
stad bouwt van de schoonste symmetrie: vandaar die kubus-vorm in het beeld van het nieuwe Jeruzalem” (K.
Schilder). Het blijft bij hetgeen op 133v. van deze voordracht gezegd is: “deze tijd is in het kruis van Christus
met al zijn verleden, tegenwoordige en toekomstige mogelijkheden als totaal afgesloten en principieel
verleden geworden. In zijn verloop, in de ontwikkeling van de gebeurtenissen die wij wereldgeschiedenis
noemen, heeft de kerk niéts te wachten. Zij rékent ook op niets, tenzij dan op de ‘tekenen des tijds’, d.i. op de
kéntekenen van de toestand van zijn verledenheid, en alzo op de védrtekenen van een van een bloot futurum
zich onderscheidende echte toekomst.” *Het citaat van K. Schilder komt uit zijn bijdrage ‘Jezus Christus en het
cultuurleven’ aan de bundel, samengesteld door N. Buffinga, Jezus Christus en het menschenleven. Culemborg:
De Pauw 1932, 225-287, citaat op 280.

167



[XV] REMISSIONEM PECCATORUM: VERGEVING DER ZONDEN

Wij kennen hopelijk allen de vragen 59-61°% van de Heidelbergse Catechismus, waarin de
vraag, bij de terugblik over de verklaring van het gehele symbool opgeworpen: “wat baat het
u nu, dat gij dit alles gelooft?” in aansluiting bij Calvijns catechismus beantwoord wordt met
de ontwikkeling van de leer van de rechtvaardiging uit het geloof alleen, die inhoudt dat de
mens in de rechte verhouding tot God gesteld wordt door het geloof aan de, hem uit genade
geschonken en toegerekende, genoegdoening, gerechtigheid en heiligheid van Christus.
Hebben wij in dit antwoord, dat zeker kenmerkend is voor de gehele Reformatie van de 16°
eeuw, een ongeoorloofde verenging van de bijbelse boodschap te zien?°!> De

apostolische geloofsbelijdenis antwoordt — gelijk we vanmiddag zullen horen — met een zeer
duidelijk: nee! Want precies op de plaats waar men in het verloop van haar zinnen bij een
wending komt die ons dringt dezelfde vraag op te werpen: wat baat het nu de mens dat hij
door de Heilige Geest tot geloven verwekt werd en zich een lid van de heilige katholieke kerk
mag noemen, antwoordt ook zij: “vergeving van de zonden” of —om ook Luthers
catechismus nog aan het woord te laten, die het verband aldus weergeeft — “in welke
christenheid Hij mij en alle gelovigen dagelijks alle zonden rijkelijk vergeeft”.>'® Het antwoord
op de vraag wat de mens daaraan heeft dat hij de Heilige Geest ontvangt en dat hijin de
kerk van God is, luidt alzo, zeer beslist en zeer “eenzijdig”: remissionem peccatorum. Alles
wat hier nog verder genoemd zou kunnen worden moet toch blijkbaar volgens dit oude,
wellicht oeroude document van het geloof van de kerk aan dat éne ondergeschikt geacht
worden, vanuit dat éne verstaan worden. Wij kunnen dus rustig zeggen dat de Reformatie, in
elk geval naar de maatstaf van het apostolicum geoordeeld, de bijbelse boodschap zeer
zuiver heeft verstaan toen zij juist dit als de praktische scopus'’ van de belijdenis heeft
opgevat: dat wij door het geloof vergeving van de zonden ontvangen.

514 *Credo: '59-64

515 Dit is aan de Reformatie vaak genoeg verweten, zowel door het piétisme als door het
cultuurprotestantisme. Het verwijt ligt ook voor de hand, als men de ‘remissio’ verstaat naar analogie van wat
wij mensen onder elkander vergeving noemen. Maar er ligt in deze eenzijdigheid van de Reformatie een
geheim, dat zich spiegelt in het dogmenhistorische feit dat de Reformatie in dit opzicht geheel uittreedt uit de
lijn van de traditie. Ook Ritschl heeft het opgemerkt en toegegeven: “Man wird sich vergeblich bemiihen den
reformatorischen Lehrbegriff von der justificatio, namlich die absichtliche Unterscheidung zwischen justificatio
und regeneratio bei irgend einem Theologen des Mittelalters nach zu weisen” ([Albrecht] Ritschl, [Christliche]
Lehre von der Rechtfertigung und Versé6hnung |, [Bonn: Marcus 1870], 105).

516 *Beljjdenisgeschriften van de PKN, 68 (vervolg van de beide eerdere delen van het antwoord op de vraag
naar de inhoud van waar het derde artikel op doelt).

517 ‘Scopus’ = brandpunt, oogmerk, doeleind, gezichtspunt, perspectief. “Praktisch”, niet alleen omdat, gelijk
nader blijken zal, de vergeving de heiliging met zich brengt, maar ook met het oog op de “zekerheid des
geloofs”, die door de scholastieke leer en de roomse biechtpraktijk, om zo te zeggen met systematisch
raffinement op losse schroeven wordt gezet. En nog veel sterker geldt dit van de contrareformatorische
theologie (vgl. Bellarminus, Disputationum de controversiis christianae fidei [1586-1593] IV lib. | cap. X de
justificatione), waar o.a. betoogd wordt dat geen mens zeker kan zijn van de vergeving van de zonden tenzij
door bijzondere openbaring, door een hem persoonlijk geldend woord, gelijk bij de boetvaardige zondares en
de moordenaar aan het kruis in de evangelién. Kan men radicaler de zin van de verkondiging opheffen?

168



Denken wij ons een ogenblik dat hier iets geheel anders zou staan. Waarom zou dat niet het
geval kunnen zijn? Het zou immers niet te verwonderen zijn als de eerste eeuwen van de
kerk het, de mens in het geloof ten deel vallende, heilsgoed omschreven hadden als de
nieuwe Wet of als de ware kennis van God-en-de-goddelijke-geheimenissen of als de
sacramentele gemeenschap met de Godheid of als de ware rust van de ziel in Christus of in
de Geest.”'® Moralisme, gnostisch intellectualisme, cultus-vroomheid, mystiek, dat alles wies
en bloeide ook toentertijd rijk en overvloedig genoeg. En hoeveel sympathieker zou het
apostolicum juist de moderne mens in de oren klinken, hoeveel ontvankelijker zou het
hedendaagse bewustzijn staan tegenover de prediking die naar de norm van de belijdenis
geschiedt, indien hier in plaats van de vergeving-van-de-zonden bijvoorbeeld de persoonlijke
bekering, de levensvernieuwing, of de wedergeboorte van de menselijke samenleving of de
kennis van “hogere werelden”>'? of de heroische vroomheid>?° ter sprake werd gebracht. En

518 Bjj Tertullianus (Erasmus, Hofstede de Groot): nieuwe wet. Bij Origenes (Scotus Eriugena, Dean [William]
Inge): kennis van de Godsgeheimen. Bij Ignatius (reformatie van de Benedictijnen, Rittelmeyer): sacramentele
vereniging. Bij Methodius (Hugo van St. Victor, De Hartog): het “eeuwige heden”. Vgl. H.H. Wendt, Die
christliche Lehre von der menschlichen Vollkommenheit (goed dogmenhistorisch overzicht). [Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht 1882] [7579]

513 “Kenntnis héheren Welten” is het doel van de antroposofie van Rudolf Steiner. Wij hier in Holland
onderschatten gewoonlijk wat deze geestesbeweging niet slechts in het Duitse geestesleven in het algemeen,
maar binnen de kerk zelf aldaar betekend heeft en nog betekent. Vgl. Georg Merz, ‘Der Endbruch des
Mysterienglaubens in der Kirche der Gegenwart’ (in de bundel: Kirchliche Verkiindiging und moderne Bildung,
[Miinchen: Kaiser 1931] 121vv. [4652]), Fr. Rittelmeyer, de stichter van de ‘Christengemeinschaft’, Meine
[Lebens]begegnung mit Rudolf Steiner. [Stuttgart: Verlag der Christengemeinschaft 1928]

520 De opleving van de ‘germaanse religie’ heeft vele verschillende bronnen. Zij was tot voor kort slechts bij
uitzondering een wederkeer tot de mythe van de germaanse oudheid, maar eerder een drang tot
‘Germanisierung des Christentums’ vanuit een bepaald, voor Duits, germaans of arisch gehouden levensgevoel,
waarin een heroische houding tegenover het Lot een van de wezenlijkste trekken vormt. In deze geest hebben
Julius Langbehn, Paul de Lagarde, Arthur Bonus krachtig, Friedrich Naumann en Joh. Miller met uit het
Evangelie gevoed voorbehoud gearbeid. De ‘deutschkirchliche’ beweging (H. Tégel, Deutscher Glaube,
[Arbeitshefte fiir den evangelischen Religionsunterricht, nr. 12), Géttingen 1926]) en de ‘deutsche
Glaubensbewegung’ (sinds 1922) zijn geladen met wrok en wrevel tegen het christendom, dat is: tegen het
Evangelie naar de paulinische verkondiging. Met grote vaart gaat het o0.a. onder het aandrijven van generaal
Ludendorff naar een radicale breuk met het “oosterse import”, naar een popularisering van het (ten slotte
romantisch-literair ontdekte) heidendom: Alfred Rosenberg, Der Mythus des 20. Jahrhunderts [Miinchen:
Hoheneichen 1930], een boek dat men tegenwoordig in Duitsland zelfs niet zakelijk kritiseren mag of men
verspeelt zijn leerstoel, gelijk Walter Kiinneth.

Als nooit tevoren wreekt zich de verachting van het dogma, als nooit tevoren is theologie een roeping en een
arbeid geworden van het hoogste praktische belang. Nu zien we het haast allemaal, maar Barth zag het lang
voor deze catastrofe uitbrak. “An den besonderen Schaden, um dessen willen es Theologie geben musz,
namlich an der Sieghaftigkeit, mit der sich heidnische Klugheit, heidnischer Tiefsinn, heidnische (NB: aufrichtige
heidnische) Frommigkeit in immer neuen einladenden Formen gerade der Statte bemachtigt, da Gottes Ehre
wohnen soll, an der Zuchtlosigkeit und Tragheit des sich selbst tiberlassenen menschlichen Denkens und
Redens (deren sich auch die christliche Verkiindigung immer wieder anklagen musz), krank, mitschuldig und
mitleidend die ganze Kirche in allen ihnen Gliedern”, Barth in 1926 (Zwischen den Zeiten IV, 38). [Deze passage
is te vinden in de voordracht over ‘Kirche und Theologie’, waarin Barth antwoordt op bezwaren tegen de
dialectische theologie van zijn vroegere Gottinger collega, (de later rooms-katholiek geworden) Erik Peterson;
GA 111/1990, (644-682) 679)] [Wildi nr. 168]. Op de herleving van de germaanse religie heeft zelfs [Franz]
Overbeck met zijn nuchtere oog niet gerekend dat van die kant er nog eens “leven” in het christendom zou
komen. “Im modernen Leben diirstet das Christentum nach dem Leben und insofern nach Pietismus (zie
tegenwoordig ‘Oxford’, ‘Mottlingen’), im modernen Christentum die Modernitat nach Orthodoxie (zie het
‘Rechts-modernisme’), denn mit dem Leben hat sie sich schon voll getrunken. Und so erhalt im modernen
Christentum das Christentum nichts zu trinken. Denn der Sitz seines Durstes ist ein ganz anderer als bei der

169



omdat men inderdaad in al het genoemde een goede, ten dele zelfs een zeer goede, ja
bijbelse zin leggen kan, waarom zouden ze niet werkelijk hier genoemd kunnen zijn?

Maar natuurlijk, de verklaring van het credo die wij hebben voorgedragen had een geheel
andere moeten zijn, van het begin af en bij elk apart artikel weer, indien op deze plaats
werkelijk één van deze andere, meer of min mogelijke dingen genoemd werd. Indien hier
bijvoorbeeld stond: ik geloof in wedergeboorte en bekering, dan hadden wij niet op die
stringente wijze het tweede artikel in het midden mogen stellen en zelfs genetisch als het
“éérste”, het beginartikel mogen voorstellen, we hadden dan zeker niet de werkelijkheid van
de openbaring zo uitsliitend onder het gezichtspunt van de verzoening van de zondige mens
mogen beschouwen. Wij hadden dan niet zo nadrukkelijk de werkelijkheid en het handelen
van God als het eigenlijke object van het geloof mogen voorstellen en wij hadden vooral het
begrip van de vrije Genade, als ten slotte de zin en sleutel van alle hier betuigde
geheimenissen van het geloof, niet z6 naar voren mogen schuiven als wij inderdaad gedaan
hebben. Wie werkelijk een van die andere dingen, bekering, vernieuwing van de
samenleving, kennis van “hogere werelden” enzovoort op het oog heeft, terwijl hij aan
datgene denkt wat de mens in het christelijke geloof ontvangt en bezit, die heeft de gang
van deze voordrachten van het begin af zeker niet kunnen volgen zonder bewuste of
onbewuste neiging het hier voorgedragene tégen te spreken.

Maar zie, dit voorbehoud, deze tegenspraak of bestrijding zou zich dan toch werkelijk —
geheel afgezien van deze plaats over de remissio peccatorum, waar wij nu een ogenblik
verwijlen — tegen de ganse tekst van het symbool zélf moeten richten. Want het is immers
niet te ontkennen dat de dynamische lijn van het symbool zelf — en waarlijk niet eerst van de
hier gegeven verklaring — in een richting wijst die de mogelijkheid uitsluit dat nu op deze
plaats evengoed de nieuwe wet of de vrede van de ziel of de vernieuwing van de mensheid
of één van de andere dingen die wij daareven aanduidden en die, in het afgetrokkene
geoordeeld, in een geloofsbelijdenis zouden kunnen staan, ter sprake zou komen. Nietwaar?
Wij kunnen het niet helpen dat het tweede artikel nu eenmaal in het midden staat en
imperialistisch optreedt, niet wij zijn het die het kruis van Christus zulk een plaats hebben
toegewezen dat van daaruit het gehele geloof en het ganse leven van de mens wordt
bestreken en beheerst. Niet wij hebben aan het symbool deze vorm gegeven waarin het zich
aan ons voordoet als de belijdenis van Géd, enkel van God, van Vader, Zoon en Heilige
Geest. Dit is nu eenmaal een vorm waarin alle andere geloofsuitspraken alleen als

Modernitat... Sollte diese Tragikomddie wirklich Aussicht haben, noch lange sich von der Welt abzuspielen”
(Christentum und Kultur, ed. Bernouilli, [Basel: Schwabe 1919], 275 [489]). Nee, daar is een eind aan gekomen —
toen het eindelijk duidelijk werd dat het evangelie ‘eschatologisch’ is en dat wij het ware leven hebben in de
gerichtheid op het leven van de toekomende eeuw, toen is met een waarlijk demonische wending de
verharding over tallozen gekomen, en in plaats vanuit het middenveld van de halfslachtigheden door te breken
naar het Einde, is men gevlucht in het begin, met de hielen in de lucht is men gesprongen in de ruisende
stroom van de oerwateren. En nu is er dan eindelijk... [éven!

*Walter Kiinneth (1901-1997) was predikant en theoloog en betrokken in de beweging van de Bekennende
Kirche. Hij schreef een uitvoerig betoog tegen Rosenbergs Mythus: Antwort auf den Mythus. Die Entscheidung
zwischen dem nordischen Mythus und dem biblischen Christus. Berlin: Wichern 1935. Het kwam hem op
vervolging te staan. Hoewel Kiinneth grote bezwaren had tegen Rosenbergs theologie en tegen zijn afkeer van
het Oude Testament, ging hij toch ook een eind mee in diens antisemitisme. M’s in deze aantekening
ontvouwde denkbeelden over de herleving van de germaanse religie heeft hij later uitvoerig uitgewerkt in Edda
en Thora (1939), vooral in hoofdstuk X: ‘Tweespalt en afval’.

170



predicaten bij dit éne Subject kunnen gelden, zodat zij buiten deze zinsorde als leeg en
willekeurig, als religieuze beweringen verschijnen. Niet wij hebben het zo ingericht dat het
handelen van de drie-enige God, gelijk het hier beschreven wordt, op alle beslissende
punten als het éne onbegrijpelijke Geheimenis van de goddelijke “condescentie”??, van de
goddelijke nederdaling en barmhartigheid, voor ons opgaat als een zelfstandig zonnelicht, als
de Opgang-uit-de-hoogte. De inhoud van het symbool zelf dwong zeer bepaald de
theologische verklaring in de richting die wij hier getrouwelijk hebben gevolgd. Is dit echter
juist, dan zal het ons ook vanzelfsprekend voorkomen dat op deze plaats, waar wij ons nu
bevinden, juist van de “vergeving van de zonden” gesproken wordt en van niets anders.

2

Indien wij mogen aannemen dat dit met een zekere innerlijke noodzakelijkheid geschiedt,
dan is daarmee helemaal niet gezegd dat al het andere waaraan wij hier, na en op grond van
het stuk van de kerk, in een goede en ernstige zin en deels zelfs op voorgang van de heilige
Schrift, kunnen denken, door de belijdenis zonder meer zou worden geschrapt en
verworpen. Alleen dit is gezegd en dit moet worden vastgehouden dat al het andere, hoe
men het ook keert of wendt, eerst na dit eerste komt, dat het inderdaad vanuit dit eerste
moet worden verstaan en vandaaruit ook moet beproefd en gewogen worden. Het moet
zich namelijk laten welgevallen telkens weer te worden onderzocht of het misschien méér
het karakter van de menselijke idealen en dus de aard van ons zondige vlees met zich
omdraagt dan het karakter van een gave van de Heilige Geest. Een deel van deze
mogelijkheden zullen wij, indien wij hen ernstig aan dit examen onderworpen hebben,
alleen nog maar halfluid, een ander deel zullen wij in het geheel niet meer wagen in deze
samenhang te noemen.>??2 Want zie, dit wordt in ieder geval met de meeste klem door de
kerk beleden: dat de vergeving van de zonden (of de rechtvaardiging van de zondaar uit het
geloof) de gave is van de Heilige Geest, het “sanctum”>?3, dé schat van de kerk waaraan zich
al de andere gaven, juist als ze zich bijna vanzelfsprékend als gaven van de Geest aan ons
voordoen en ook wanneer zij het werkelijk zijn, zullen moeten laten meten. Deze éne gave
is, om zo te zeggen: de éne noemer waarop al hetgeen in ernst christelijk leven heten wil, als
teller moet komen te staan. Dus elke opvatting waarin de vergeving-van-de-zonden een
goed ding, een schone gave is naast andere geestelijke goederen, is voor het christelijke
geloof onmogelijk. Nee — zegt de belijdenis: genade betekent vergeving-van-de-zonden. En
genade ontvangen betekent de vergeving-van-de-zonden te ontvangen. De genade is niet
een bron waaruit allerlei krachten en verkwikkingen opwellen, maar genade is een akte, een
daad, en wel de wonderdaad van de vergiffenis.>?* Zeker, wij zullen te bedenken hebben dat
naar bijbelse visie met “vergeving” méér gezegd is dan men op het eerste gehoor, afgaande
op de klank, vermoeden zou. Maar van dit strenge begrip van “genade” zullen wij toch geen
duimbreed mogen afwijken, wij zullen dus — terwijl vergeving een veelomvattend woord is,

521 prukfout: “condescendentie” (term van Hermann Bezzel).

522 Bjjv. de kennis van “hogere werelden”.

523 Hét sanctum = hét “heilige”, het “gans-andere”, dat waardoor de kerk (of liever hetgeen in de kerk gebeurt)
is afgezonderd van al het menselijk-religieuze. Vgl. E. Thurneysens boek over Dostojewski. [Miinchen: Kaiser
21922] [4064]

524 *Deze zin staat niet in Credo.

171



hetgeen we straks in rekening zullen brengen — moeten vasthouden dat de genade in elk
geval ident is met deze vergeving.

Slechts in zoverre als de genade zondenvergeving is door de kracht van het Evangelie, is zij
ook wedergeboorte en bekering en oprichting van de wet (Rom. 3: 31) en alzo heiliging,
slechts in zover omsluit de genade de gave-van-de-kennis, de kracht van het berouw, de
gave van de gehoorzaamheid, de gave van de liefde, de gave van de lankmoedigheid, de
hoop, in zoverre is zij oorsprong en inbegrip van alle wérkelijk goede werken. Daar wordt
een licht op de kandelaar gesteld om allen die in het huis zijn te verlichten (Matth. 5: 15).
Zie, al de daareven aangeduide geestelijke gaven zijn volstrekt en tot in de wortel daardoor
bepaald en begrensd dat de mens vergeving van de zonden geschonken wordt en dat dit d/s
geschonken ontvangen wordt. Vindt ge dit misschien weer “eenzijdig”? Verstaat ge wellicht
niet wat hieraan hangt? Nu, ik zal u iets zeggen: zonder dit éne is al het andere, wat ge ook
noemen moogt: wedergeboorte, bekering, kennis, liefde, hoop: 6f joodse moraal 6f heidens
idealisme®?® — en naar beide, tegengestelde zijden gelijkelijk demonische magie®?®, die de

525 “)oodse moraal” is bijv. te achten de hele “ethische”, zichzelf “kantiaans” noemende stroming (overigens

nog het beste in het oud-modernisme) die van Hoekstra, De Bussy (in zijn eerste periode), Hooykaas e.a. is
uitgegaan, eveneens “de opvoeding van de mensheid door God” bij de Groningse theologen. “Joods” is ook wat
Karl Holl maakt van de rechtvaardigingsleer (Gesammelte Aufsctze zur Kirchengeschichte 1, 60v.): het ons
verwerpende oordeel van God is ten slotte ident met het “ideale Sollen”, waaraan wij breken (d.i. schijnen te
breken), “der Sinn dieses Vorgangs (nl. van de ervaring van gericht en barmhartigheid) ist, dasz dem
Angefochteren aus dem Bewusztsein der nie aufhérende Verpflichtung gegen Gott die Ahnung einer ebenso
unléslichen Verbundenheit mit ihm erwdchst”. Daarin is niets reformatorisch, ja niets christelijks. Men kan
precies hetzelfde lezen bij Maimonides, bij Cohen, bij Leo Baeck, bij alle orthodoxe, bij vele liberale joden —ja
men zou wat Holl hier zegt voortreffelijk kunnen gebruiken als een omschrijving van het gebeuren van de
‘Grote Verzoendag'!

“Heidens idealisme” is voor sommige lezers misschien een vreemde verbinding. Evenwel de scheiding van
lichaam en ziel of onsterfelijke geest, de grondslag van alle mystiek van de onthechting, de rechtvaardiging van
de geest als niet-zondig door de strijd tegen het vlees en de zelfverheffing boven de stof is “heidens” (Plato,
oudere Stoa, Plotinus) van oorsprong, en behoort tot de vaste elementen van het geestesleven in elk stadium
van de westerse cultuur. Hier voorbeelden te willen geven zou in het oeverloze voeren. Slechts zij opgemerkt
dat de leer van de habitualis intentio [letterlijk: voornemen uit gewoonte] (Trente) structureel heidens-
idealistisch is. Dat daarentegen de Heid. Cat. overal vasthoudt dat “ik”, dat de “mens” in het oordeel is, en dat
ik “met lichaam en ziel” niet mijn, maar mijns getrouwen Zaligmakers Jezus Christus eigen ben. [vr. 1] De
voorstelling van een procesmatige ontwikkeling van een nieuwe levenskiem uit de wedergeboorte dreigt
praktisch tot het hier verworpen “idealisme” terug te leiden.

Er is gevraagd [Zie bijlage: ‘Vragen’, §10, 16v.] of er toch geen “continuiteit” moest worden aangenomen
tussen de “oude” en de “nieuwe” mens. Dit ligt voor de hand zolang men de geest “dinglich” denkt. Waarom
moet deze echter nu juist denkbaar zijn? De apostel Paulus en de Heid. Cat. vr. 88-90 spreken van het sterven
van de oude mens en de opstanding van een nieuwe mens. En toch wordt het één gelijkgesteld met een
“hartelijk leedwezen”, het andere met een “hartelijke vreugde in God”. In het sterven-opstaan noch in het
leedwezen-vreugde is continuiteit (ofschoon niet te ontkennen) dénkbaar. Moet er echter niet een continuiteit
worden aangenomen tussen de verschillende akten van het geloof? Er is een continue “gelovigheid”, maar het
geloof is een akte, waarbij telkens weer de totaliteit van de mens wordt prijsgegeven en de totaliteit van Gods
genade wordt toegerekend. Ook hierin ontbreekt de continuiteit niet, maar ze ligt in een andere orde, ze rust
in de “Gegenstand”: Christus, want er is geen “je und je” zonder een “ein fur allemal”.

526 “Demonische magie”: “demonisch” noemen wij de eenzelvig en zelfgenoegzaam-geworden creatuur, die in
haar “machtigheid” als een God zich wil doen gelden. “Magie” noemen wij het geheel van handelingen,
woorden enz., waarmee de mens door geheimzinnige, maar effectief-geachte kracht-overdraging mensen,
geesten en goden dwingt. Het woord wordt (met betrekkelijk recht) tegenover “religie” gesteld. Dat God Zelf
om zo te zeggen de enige Magiér is, dat is intussen een besef waartoe ook de religie slechts zelden komt. Van
Nicolaj Nicolsky (Spuren magischer Formeln in den Psalmen) is, ofschoon wij geen belang hebben bij een
ontkenning van deze mogelijkheid, te zeggen dat hij enerzijds de anti-magische werking van het israélitische

172



mens ondanks alle glans van deugd en godsvrucht en broederlijke gezindheid, ondanks al de
tover waarmee zij zich pleegt te omgeven, niet hélpt, maar hem verderft, omdat ze hem
terugdrijft in de fijnste vormen van de werkheiligheid en terugwerpt op zichzelf.*?” Genade is
niets anders dan de akte, de daad van de vergeving van de zonden. “Von diesem Artikel kann
man nicht weichen oder nachgeben, es falle Himmel und Erden und was nicht bleiben mag”
(Luther).>?8

3

Om deze harde zaak: “de genade is de zondenvergeving” te verstaan moeten wij uitgaan van
een eveneens zeer harde stelling uit onze voorlaatste voordracht: “de Heilige Geest is de
Geest van het Woord van God, de Geest van Jezus Christus”. Daarop hebben wij toen streng
aangehouden. En nu brengen wij deze “harde rede” van hier en die van daar met elkaar in
verband om te zien wat zij samen praktisch betekenen: wie de Heilige Geest ontvangt, wie
tot geloven verwekt wordt en alzo een lid wordt van de heilige, katholieke kerk, die wordt
het openbaar dat het werk hetwelk het Woord van God in het vlees volbracht heeft (die
ommekeer van gericht in genade, die overgang van de dood tot het leven in Christus’ kruis-
en-opstanding), dat dit werk, dat wij in zijn gehéél als het werk van de verzoening hebben
omschreven, in het vlees, in het mens-zijn, in de menselijke natuur van deze Andere
volbracht, voor hemzelf en als zodanig aan hemzelf voltrokken werd, want deze Andere is de
eeuwige Zoon van God.

Dit “openbaar”-worden “aan” de mens kan niet gescheiden worden van het “deelhebben”
“van” de mens. De vocatio interna, de “inwendige roeping”, is niet iets dat aan de akte van
de zondevergeving voorafgaat, en zij is ook niet te beschouwen enkel als een véérhof van de
unio mystica, waarover Calvijn zo diep en Schriftuurlijk gesproken heeft.>?® Wie de Heilige
Geest ontvangt en alzo tot het geloof wordt bekwaamd, die is niet ver van Christus, omdat
Christus niet ver is van hém — de Geest is de Geest van het Woord! — die is in Zijn nabijheid,
die is in en met dit gebeuren niet meer — door wat ook —van Hem gescheiden, maar die is
met Hem, met Zijn vlees, geestelijk verenigd.

Deze mens, die gelooft, heeft het Woord dat hem bezocht heeft gehoord en in zich
opgenomen, hij heeft, gelijk het teken-en-zegel van het Avondmaal betuigt en bevestigt,
geestelijk Zijn vlees gegeten en Zijn bloed gedronken (Joh. 6: 56). Zie, ik zeg u een
verborgenheid, die echter behoort tot het credo: het menselijke vlees, de menselijke,

profetisme nog onderschat, anderzijds blind schijnt voor het noodwendig-“magische” gehalte van alle poézie.
Poézie is nu eenmaal “bezwering”. *Het essay van Nicolsky verscheen voor het eerst in een Beiheft van het
Zeitschrift fiir die alttestamentische Wissenschaft, Berlin: De Gruyter 1927.

527 *#De laatste bijzin staat niet in Credo.

528 *Schmalkaldische Artikel 2, 1; BSLK 415, 21v. (uit 1537).

529 In dit verband zal men verstaan waarom Barth een ordo salutis [rangorde in het heil] verwerpt. Het woord is
opgekomen onder invloed van het piétisme (Karl [von] Hase, Hutterus redivivus [Deens: 1841, Leipzig: Breitkopf
& Hartel 1848], 293), maar de idee, nl. om wat bij de reformatoren als een éénheid met Christus bedoeld is,
waarover niet dan dialectisch gesproken kan worden, de werkelijkheid van deze éénheid als een causale
ontwikkeling van het mindere tot het meerdere te verstaan, is daarvoor en daarbuiten wijd verspreid. Vgl. K.
Heim, Das Gewiszheitproblem [in der systematischen Theologie: bis zur Schleiermacher], Kap. 14 [Leipzig:
Hinrichs 1911] [546]. Dr. [S.P.] Dee, Het geloofsbegrip bij Calvijn, Kampen[: Kok] 1918 [868], verzamelde een
rijkdom van plaatsen welke over de “unio mystica” handelen en toont overtuigend aan dat geloof en unio bij
Calvijn slechts logisch worden onderscheiden (190v.). *De laatste twee zinnen staan niet in Credo.

173



verdorven natuur is in het geloof waarlijk het vlees van de Zoon van God deelachtig
geworden. Op dit geheimenis doelde het credo als het zo “eenzijdig” genade en
zondenvergeving ident stelde. Het mens-zijn van de Zoon van God is de mens in zijn eigen
mens-zijn tegenwoordig, door het geld6f. Het wonder van zijn eigen bestaan: dat hij door de
Geest is wat hij is en heeft wat hij heeft, betuigt hem het wonder van de vleeswording van
de Zoon van God als voor hém geschied. De Geest neemt ook dit “uit het Mijne”. Het komt
van de Zoon! Dat sluit dus al dadelijk in: wij worden daardoor, dat wij ons dit toe-eigenen op
grond van Zijn tegenwoordig-worden, van Zijn nabijheid-in-het-woord, niet de meesters van
Christus, niet de rentmeesters van Zijn goederen, maar, doordat dit geschiedt, wordt Hij
onze Heer, worden wij in Zijn tegenwoordigheid gesteld, maakt Hij ons tot Zijn eigendom en
wel zo wezenlijk als Hem, de Zoon van God zijn eigen vlees ten eigendom is.>*° Met een
volstrekt overwicht immers beschikt en heerst Hij over de menselijke natuur, welke Hij heeft
opgenomen tot waarachtige éénheid met Zichzelf. Z6, met hetzelfde overwicht, heeft Hij ons
ten eigendom gemaakt, zodat dns leven in het vlees opgehouden heeft ons eigen leven te
zijn, zodat degene die in ons vlees leeft Christus is, de eeuwige Zoon, “ons” leven echter
opgaat in het leven van het geloof in Hem. “Niet meer ik leef, maar Christus leeft in mij”,
zegt Paulus, en voor zover er toch gezegd moet worden: “ik leef” betekent dit: “hetgeen ik
nu in het vlees leef, dat leef ik door het geloof des Zoons van God" (Gal. 2: 20, vgl. Joh. 6:
56).531

530 Deze wending is kras. Maar reeds bij Augustinus klinkt deze jubel telkens, ook in passages die niet mystiek in
engere zin kunnen heten, zo in de preek over Ps. 100: 3: “Hij draagt in u de moeite, hij dorst in u, duldt
verdrukking, Hij sterft nog in u en gij zijt in Hem reeds opgestaan.” Van hieruit zal men retrospectief menige
passage van de Rémerbrief beter verstaan, bijv. wat gezegd wordt (280v.) [GA 11/2010, 407-408] naar aanleiding
van het “zonen Gods” (Rom. 8: 14), een passage die inderdaad [A.] Oepke kon verleiden hier de Indische leer
van het Adwaita (tweeheid-loos) te vinden (Karl Barth und die Mystik, [Leipzig: Dorffling 1928] 34 [4454]): “Hier
ist aufgehoben der grauenhafte Druck, den das Unendliche fiir alles Endliche, aufgehoben auch die
Kompromittierung die alles Endliche fiir das Unendliche bedeutet, aufgehoben das Verdachtige, Satte,
Bourgeoise des Bejahens und das Miszliche, Schweifende, Giftige des Verneinens, aufgehoben die sinnlose
Fllle des Moglichen und die leere Bedeutsamkeit des Unmoglichen, aufgehoben die Ohnmacht des Lebens und
die Macht des Todes, aufgehoben die Nur-menschlichkeit des Menschen und die Nur-Gottlichkeit Gottes,
aufgehoben also gerade die Doppeltheit des Aspektes unseres Leben... Von dort aus bin ich erkannt, bin ich
getrieben, bin ich gelebt, bin ich geliebt — Und im Lichte dieses meines unanschaulichen Ich (d.i. Christus) lebe
ich nun als der der ich bin, in der Anschaulichkelt, in der Leiblichkeit, im Reiche der Doppeltheit... in dem Bezirk,
wo die Furcht des Herrn nicht nur der Anfang, sondern auch das Ende meiner Weisheit sein musz, im Dunkel,
aber nun nicht ohne den Widerschein des ungeschaffenen Lichtes.”

531 Het is opvallend dat, terwijl het Johannes-evangelie in Barths Rémerbrief geen enkele maal geciteerd wordt,
deze plaats (Gal. 2: 20), die toch (om in de gangbare terminologie te spreken) niet minder “mystiek” is, daar
ettelijke keren op hoogtepunten van de commentaar voorkomt, 129 [GA 11/2010, 209] (in verband met Saulus
voor Damascus): “Seine Laufbahn brach ab. Er erblindete. Und da begann er Gott zu lieben, da erkannte er ihn
als seinen und aller Menschen Schopfer und Erldser, da fing der Eifer fur ihn an zu brennen... Indem er ein
Wartender wurde in Beziehung auf Gott wurde er ein Habender, ein Friedenhabender und darum ein mit Gott
Eilender... Nun ist er, was er ist: Der Gesandte dessen vor dem jeder Mensch Staub und Asche ist d.h. aber: er
ist, was er nicht ist, er weisz, was er nicht weisz, er tut, was er nicht tun kann. Ich lebe, doch nun nicht ich...” En
140 [GA, a.w. 224-225]: “Wir sind verséhnt mit Gott, wir haben Frieden mit ihm. Unsre Haltung ihm gegeniiber
ist Offenheit, Empfanglichkeit, Bereitschaft, Willigkeit geworden... Wir sind? wir haben?... Ja, wohlverstanden —
sofern wir — nicht wir sind, sofern wir glauben... Ich — doch nun nicht ich! und unter Anbetung und Dank:
Christus in mir!”

174



Maar van hieruit moeten wij nu trachten te zien hoe het “vé6r ons” en “aan ons”>3?
samenhangen: want juist met dit Overwicht van eeuwige waardij, dat in de toe-eigening-
van-Zijnentwege werkzaam is, is nu ook gezegd dat hetgeen Hij in deze wereldtijd voér ons
gedaan heeft, 34an ons gedaan werd.>3* Wat hieraan in de weg stond kon immers alleen de
scheiding zijn die bestond tussen ons leven-in-het-vlees en het leven van de Zoon van God in
ons vlees. Bleef het bij deze scheiding, dan waren en bleven wij —ondanks alle bekering en
overgave —in de diepte zelfstandig en meesters over onszelf. En zolang dat waar zou zijn,
zouden wij hetgeen Hij in Zijn vlees gedaan heeft, niet van verre vatten, laat staan dan dat
wij dit werk van de Heer zouden kunnen erkennen als voor éns geschied en aan éns
voltrokken. Als zelfstandigen zouden wij nimmer vrij zijn voor de Genade die tot de wortel
van ons wezen dringt.>3* Maar deze scheiding is inderdaad in onze verkiezing door de vrije
Genade van ééuwigheid, en in onze geroepenheid-tot-het-geloof door de Heilige Geest ook
in de tijd — al mag ons dat nég zo verborgen zijn en verborgen blijven — opgeheven.

De openbaring van de Geest is het wonder van het horen van het Woord van God. Daarin
wordt het ons openbaar (zodat wij overtuigd worden en door de waarheid gevangen
genomen), dat wij met Hem verenigd zijn, niet buiten, maar “in Christo”>**, leden van Zijn
lichaam, alzo dat alles wat Hij gedaan heeft voor ons en aan ons gedaan is. “Niemand heeft
ooit zijn eigen vlees gehaat, maar hij voedt het en onderhoudt het; z6 voedt en onderhoudt
de Here de gemeente; want wij zijn leden Zijns lichaams, van Zijn vlees en van Zijn gebeente”
(Ef. 5: 30). Wij besluiten dus dat werkelijk wij, als zondaren, in en met Zijn vlees gekruisigd,
gestorven en ten grave gebracht zijn, dat wij werkelijk bekleed zijn met de gerechtigheid van
die gehoorzaamheid waarmee Hij in het vlees standhield, dat wij in en met het vlees van
Jezus Christus zijn opgewekt ten leven, dat wij meegenomen zijn op Zijn weg, op de weg
waarop Hij geleden heeft, gestorven is en opgestaan — dat dit alles — het moge voor onze
aanschouwing en ervaring gans verhuld zijn en voor ons begripsmatige denken een

532 Hier komen niet allereerst de individuen in het gezichtsveld, gelijk trouwens nergens in Barths theologie. En
dat is goed paulinisch! en goed-israélitisch daarbij (het “gemeente-ik” in de psalmen). “Dat de genade
particulier is” spreekt vanzelf vanuit het akte-karakter van de openbaring. In een andere zin die zij praktisch
spoedig genoeg krijgt, is deze Satz de religieus-ideologische bovenbouw van het burgerlijke levensgevoel. Men
kan niet zeggen: ik dan gerechtvaardigd zijnde, dan in de omvatting van: wij dan gerechtvaardigd zijnde. En
wanneer een mens zegt of zingt: “de Here is mijn herder”, dan zegt hij dat om zo te zeggen van tussen de
golvende ruggen en de warme vacht van de kudde van de Heer — deze Herder heeft de gewoonte niet met één
schaap apart op stap te gaan.

533 *Het zinsdeel achter de dubbele punt staat niet in de tekst van Credo.

534 Wij worden “im eigenem Hause in Frage gestellt”... “es ist Gottes Wirklichkeit, indem Gott selbst den
Menschen nicht nur von auszen, nicht nur von oben, sondern auch von innen, von unter her, subjektiv
gegenwartig wird” (KD 1, 473). *Deze zin staat niet in Credo.

535 “en christooi”, een van de moeilijkste termen van de paulinische literatuur. Vgl. A. Deissman, Die
neutestamentliche Formel ‘in Christo Jesu’, [Marburg: Elbert 1892] 97v., K. Deiner, Paulus und die Mystik
seiner Zeit, [Leipzig: Deichert 1918], 40-98, E. Sommerlath, Der Ursprung des neuen Lebens nach Paulus,
[Leipzig: Dorffling & Franke] 1927, 98, R. Steiger, Die Dialektik der paulinischen Existenz, [Leipzig: Hinrichs]
1931, 63vv. [4232], Karl Mittring, Heilswirklichkeit bei Paulus, ein Beitrag zum Versténdnis der unio cum Christo
in den Paulusbriefen ([Gutersloh: Bertelsmann] 1929), 98vv., A. Schweitzer, Die Mystik des Apostels Paulus
([Tubingen: Mohr] 1930), Kap. 5-8. [743] Het “moeilijke” betreft de lichte verschuivingen in het woordgebruik
en de theologische denkbaarheid — maar de levende zin is verstaan overal waar kerk is, en misschien nooit zo
diep als door Luther (bijv. in zijn Sermon von der Bereitung zum Sterben (1519)).

175



stikdonker raadsel — voor ons zo waar is als voor Hemzelf. Daarin ligt het heilgeheim®3¢,

daarin liggen het “voor ons” en het “aan ons” tot onverbrekelijke eenheid verbonden. Wat
vOoor ons even waar is als voor Hém, dat is waarachtig niet alleen voor ons, maar ook aan ons
geschied. Zie, dit is het geheimenis hetwelk ons in het geloof, dat is: door de Heilige Geest,
openbaar wordt, dit is de remissio.

4

Wanneer wij nu nog eenmaal willen vragen wat het eigenlijk voor ons betekent, wat wij nu
daaraan hébben dat wij dit daareven aangeduide geléven, dat wil zeggen wat het ons baat
dat ons “zijn in Christus” en vandaaruit het sterven en opstaan van Christus ons ten goede
ons openbaar wordt — dan kunnen en moeten wij daarop stellig — na al het gehoorde — het
voorlopige en in algemene zin zuivere antwoord geven: dit alles omvat inderdaad onze
wedergeboorte en bekering en de oprichting van de wet van God, met dit alles is de

536 vgl. Institutio IV 17, 2 en I, 14, 15. Het “heilgeheim” hier bedoeld wordt door Kohlbriigge (in een Paaspreek
van 1849) vertolkt vanuit de “Sabbat”.

“Wij hebben Gods Sabbatdag gebroken. Toen de Here God hemel en aarde, de zee en al wat daarin is, en ook
ons geschapen had, zie toen was alles zeer goed. Sedert is het ons en onze vaders onmogelijk geweest, om God
ook maar één ware Sabbat te houden; want wij en onze Vaders gingen met werken om, om door onze werken
de verstoorde schepping weer te herstellen; daarbij konden wij echter geen rust vinden, noch ook in Gods rust
weder inkomen. Ons gehele leven bestond uit werkdagen, en er kwamen geen rustdagen, maar wij oogstten
steeds opnieuw Gods toorn in, en ons werk was steeds verloren. Dat kwam omdat de dood daartussen lag, ons
algehele gescheiden-zijn; toen was onze gezindheid vleselijk, was vijandschap tegen God, onderwierp zich
daardoor aan de wet Gods niet, vermocht het ook niet; en daarvan hadden wij zo weinig begrip, dat wij veeleer
daarbij volhardden: Alles, wat de Here gesproken heeft, zullen wij doen.

Maar wanneer de goedertierenheid van God onze Zaligmaker en Zijn liefde tot de mensen verschenen is, heeft
Hij ons zalig gemaakt, niet uit de werken der rechtvaardigheid, die wij gedaan hadden, maar naar Zijn
barmhartigheid, door het bad der wedergeboorte en vernieuwing des Heiligen Geestes, welke Hij over ons
rijkelijk heeft uitgegoten door Jezus Christus, onze Zaligmaker, opdat wij gerechtvaardigd zijnde door Zijn
genade, erfgenamen zouden worden naar de hoop des eeuwigen levens. Dit is een getrouw woord!

Toen het de tijd Zijner liefde was, heeft Hij een nieuwe hemel en een nieuwe aarde geschapen, een nieuwe
mens geschapen naar Zijn beeld, in volkomen gerechtigheid en heiligheid voor Hem, en heeft ook een nieuw
verbond met hem gemaakt: Gij zijt Mijn zoon en Ik ben uw God. En toen God deze Schepping zag, was Hij met
alles verzoend. Hij schiep met een eed vrede en zegen, een eeuwige Sabbat; Hij heeft Zijn lust van eeuwigheid
tot eeuwigheid in het werk van Zijn doorboorde handen. De Heer van de Sabbat heeft voor ons de Sabbat
gehouden, de Sabbat opgericht, toen Hij rustte in Zijn graf. In Zijn graf schiep Hij voor ons de eeuwige Sabbat.
Hij heeft de oude Adam, die de Geest niet had, met al zijn werken, zijn denken en willen, met al zijn begeerten,
met huid, vlees en alle beenderen, met hart, hoofd en verstand, zoals wij leven en zijn, met Zich in het graf
genomen, en heeft hem aldaar begraven.

Zo liet Hij dan, nadat Hij uit het graf was gegaan, met welbehagen het licht opgaan, op een eerste der
Sabbatten. Hij liet de eeuwige Zondag aankomen, Hij, de Zon der gerechtigheid, en in deze Zondag zijn al onze
levensdagen ingesloten, zijn wij wedergeboren en nieuw geschapen, een nieuwe mens in Hem, zoals wij leven
en zijn, met huid, vlees en alle beenderen, hart, hoofd en verstand, handen, voeten en alle leden. In Zijn
nieuwe Schepping — in de rust Gods, die Hij ons geschapen heeft — hebben wij nu een dag, een eeuwige dag,
waarop geen nacht meer volgt, gelijk weleer. Dit, dit is de dag des Heren!”

Met bijzondere nadruk willen wij hier wijzen op het weinig-bekende, maar voortreffelijke boek van Eduard
Ellwein, De novitate vitae [Vom neuen Leben], Minchen[: Kaiser] 1932 [850], dat een doorlopende vergelijking
bevat van de commentaren op de Romeinenbrief van Faber, Erasmus, Luther, Melanchthon, Bucer en Calvijn,
op dit éne punt dus vooral van cap. VI en VIII 1-14.

*De citaten uit de paaspreek (1849) van Kohlbriigge zijn afkomstig uit Feeststoffen, Amsterdam: Scheffer 21893,
78-81.[4722|4780]

176



heiliging>*’ van ons leven-in-het-vlees gegéven. Nietwaar? Hoe zou ik mij daar niet bijna

letterlijk aan de haren gegrepen en naar boven getrokken voelen als ik hoor, gelijk het in
vraag 1 van de Heidelbergse Catechismus wordt samengevat: “dat ik met lichaam en ziel,
beide in leven en in sterven niet mijn, maar mijns getrouwen Zaligmakers Jezus Christus’
eigen ben”. Wat is alle morele begeestering en religieuze geestdrift vergeleken met de
diepten-omwentelende verandering, die met deze kennis (dat wij van onszéIf niet zijn) door
de Geest in het leven van een mens binnenbreekt? Wat is de verste en hoogste doelstelling
van de vrome wil>*® gemeten aan de ontdekking dat de mens is meegenomen op de grote
Gang van God, die nedergedaald is in de benedenste delen van de aarde en door alle
hemelen doorgegaan, om het al met Zichzelf te vervullen? Wat is alle mystiek en
eenheidsextase vergeleken bij dit geloof dat de mens het voorwerp is van deze onteigening
en toe-eigening, dat hij z6 radicaal aan zichzelf onteigend en door God Zichzelf toegeéigend
wordt? Vergeleken bij dit gelddéf ja, nu zullen we het eindelijk wel weten wat geldof is, nu we
weten dat wij ons /éven niet anders hebben dan door het geloof in de Zoon van God. Maar
nu zal dit zijn leven pas recht voor de mens komen te staan als een leven in het vlees, dat hij
enkel als leven-van-het-geloof mag leven. Hij zal verstaan dat dit leven, zolang hij het nog
heeft, een leven in boete en heiliging zal zijn, dat het alleen geleefd kan worden als een
dagelijks sterven van de oude en een dagelijks opstaan van de nieuwe mens. Want nu tonen
hem de geboden van God de gerechte Toorn waaraan hij ontkomen is, maar ook de weg van
de dankbaarheid, die hij nu schuchter maar gehoorzaam heeft te betreden. Nu is hij, door
het gel66f aan deze onteigening en toe-eigening, niet meer zijn eigen meester, nu is hij vrij-
geworden tot het vermogen om de broeders te dienen in welke Christus Zelf hem ontmoet
met de herinnering dat alles aan Hem gedaan of ook niet gedaan is wat wij aan hen doen of
ook niet doen (Matth. 25: 40, 45). Nu gaat het gebeuren dat de mens ganselijk getroost is en

537 yigl. Barth, ‘Rechtfertigung und Heiligung’ (Zwischen den Zeiten 1927) [GA 111/1994, 57-98] [Wildi nr. 184],
‘Der heilige Geist und das christliche Leben’ in Zur Lehre vom heiligen Geist, 1930 [GA 111/1994, 458-520,
opgesteld voor de derde Theologische Woche van de Reformierte Bund] [Wildi nr. 215]. Prof. Gunning, Wordt
volmaaktheid trapsgewijze bereikt? ([Nijmegen: Ten Hoet] 1892) [GVW 2, 503-521]. De vraag wordt in
ontkennende zin beantwoord. “De volmaaktheid, ons aller doel, wordt niet trapsgewijze allengs bereikt, maar
met de vergeving der zonden, in Christus door de Heilige Geest gegeven, wordt zij dadelijk geheel en volkomen
ons deel. En dit werkt niet een ophouden om naar ontvouwing van die volmaaktheid te streven, maar is eniglijk
en alleen de grond, waarop men inderdaad daarnaar streven kan.” (3) Of “volmaaktheid” hier wel bijbels
gedacht wordt als ident met heiliging? Gesteld dat dit zo is, dan is nog te herinneren: “aber das alles wiederum
nicht in ruhend gesicherter Gegebenheit, sondern im Akt des géttlichen Gebens” (Zum Lehre vom Heiligen
Geistes, 74 [GA, a.w. 493]), en “was wir besitzen kdnnten, das wire als solches nicht das Allerletzste sondern
irgend ein Vorletztes von dem Vielen, das wir im Tode, der alles Besitzens Ende ist, doch wieder hergeben
miszten”, 98 [GA, a.w., 514]. Vgl. Ed. Bohl, Dogmatik ([Amsterdam: Scheffer] 1887), §73 (502) [548], “Der
Mensch an und fir sich nach der Bekehrung”.

538 ygl. de negatieve wilsmystiek van Santa Teresa, bijv. in haar autobiografie (Nederlandse vertaling Titus
Brandsma), 70vv., 181vv. [Werken der H. Theresia. Hilversum: Paul Brand 1918-1926] Vgl. de monografie van
Joh. Weyenberg (RK), Die Verdienstlichkeit der menschlichen Handlung, Freiburg [i.B.: Herder] 1931. [4636] Wie
“Paulus” werkelijk gehoord heeft, die zal — al zal hij zich niet verbergen hoeveel logische en praktisch-ethische
moeilijkheden dit meebrengt in de theologische rechtvaardiging — telkens weer het door Kohlbriigge
meermalen geciteerde rijm bijvallen: “Notre théologie / Est courte, simple, unie: / c’est Christ, le seul Sauveur /
Et sa grace adorable / Est pour un misérable / Le plus parfait systeme des moeurs / Car Dieu en est I’Auteur.”
*Citaat van onbekende herkomst. Geciteerd o.a. in H.Fr. Kohlbriigge, Opleiding tot recht verstand der Schrift,
voor eenvoudigen die Gods Woord onderzoeken. Utrecht: Broese 1845, 29.

177



tegelijk in de hoogste onrust gebracht>3, nu wordt hij een man van de vrede en een
ijzerharde strijder tevens, nu staat hij midden in het leven in de volle vrijheid van de
kinderen van God en juist als zodanig staat hij onder de tucht van de Geest. Hij is vol
verwachting en daarom vol geduld, hij is wakend en biddend, volijverig voor het huis van de
Heer, vurig van geest, hartstochtelijk in hetgeen de liefde vraagt — en met dit alles gezegend
en beladen laat hij nochtans werkelijk alles geheel aan de Here Zelf over, hij is niet slechts
(gelijk men wel pleegt te zeggen) “van harte” maar de facto deemoedig en in deze
geestesstaat een bode van Gods Heerlijkheid. Maar hoe zouden wij hier ook maar
enigermate volledig kunnen zijn? En wat zou het voor zin hebben dit te proberen? Ook
Calvijn in het beroemde hoofdstuk van zijn Institutie: ‘De vita hominis christiani’ (over het
leven van de christelijke mens) heeft over deze heiliging toch slechts in aanduidingen
gesproken en het geheel niet anders dan naar de maten van zijn eigen beeld kunnen
formeren.5%

53% Men zie de onovertrefbare passages uit de Rémerbrief (hierin gaat het in het geheel niet om paradoxen in
de diepste, onophefbare zin) over de “nieuwe mens”, “nieuwe wereld”, “nieuwe schepping”, over de
“navolging van Christus” en de psychologische (jawel!) verfijning van de onderscheidingen die daarin is
doorgevoerd. [Zie het begripsregister in GA 11/2010 op de vier genoemde termen.] Zo kan men trachten de
heiliging te omschrijven, omgekeerd kan men niet aan het psychische complex bijv. troost + onrust de heiliging
aflezen en tot haar werkelijkheid besluiten. Dat, behalve Luther, de reformatoren zo sober zijn geweest met
zulke beschrijving, ligt niet alleen aan de tijd waarin zij leefden en die inderdaad weinig verfijnd was in
psychologisch opzicht, maar het ligt hieraan dat over de heiliging Giberhaupt weinig gesproken werd. Zou dit
betekenen dat er toen in de kerken van de Reformatie minder werkelijke heiliging gevonden werd? Dr. J.H.
Gerretsen, Rechtvaardiging bij Paulus, Nijmegen[: Ten Hoet] 1905 [908]), geeft toe en onderstreept: “In de
dagen der reformatie had men één centraal dogma: de rechtvaardiging. Men wist bijkans van niets anders af.
Niet van eigen heiligheid, maar van eigen zondigheid en van Gods genade sprak men. En dit is het zekere
bewijs, dat juist in die dagen de rechte heiliging aanwezig was, terwijl omgekeerd het naar voren dringen van
de heiliging, een zeer duidelijke aanwijzing is, dat men van het fundament der zaligheid is afgegleden” (253).
540 vooral in Institutie 111 6-10 is de eenvoud en innerlijke éénheid van dat beeld te bewonderen. Het ascetische
erin wordt zeer versterkt en met een grotere graad van reflectie aangetroffen bij Voetius, Ascetica sive exercitia
pietatis (1664) [De praktijk der godzaligheid. Utrecht: Banier 2002] Naar een geheel ander beeld is de vita
hominis christiani ontworpen bij Dr. Kuyper, Het Werk van den Heiligen Geest (het derde deel). [Amsterdam:
Wormser 1888] [5123] Zonder de plaats en functie van de meditatio vitae futurae in Calvijns ethiek te
overdrijven kan men toch wel zeggen dat deze bij Calvijn opmerkelijk groter en ingrijpender is.

O. Noordmans legt in zijn Herschepping telkens nadruk op de nieuwe zin en de nieuwe noodzaak van de ascese
juist als keerzijde van de aanvaarding van geschiedenis en leven, bij het “vertoeven” van de Parousie (24v.
[NVW 2, 228], 127 [a.w. 257], over de leer van de drie ambten in de prediking als ascetisch van karakter:... “zo...
dat ascese wil zijn ook in de preek, een kuise uitbreiding van het Evangelie over de breedten van het leven en
een peiling van het gemoed met terughouding... dat de prediking in haar grote lijn regelrecht naar de
voleinding heenwijst...”, 172v. [a.w., 288]. Er is te herinneren aan wat De Bussy eens schreef: “een ketter moet
bleek zien” was reeds in de middeleeuwen een regel voor de handlangers van de Inquisitie: een ketter moest
bleek zien, niet uit innerlijke onrust of uit vrees voor vervolging, maar ten gevolge van de levensopvatting en de
levenspraktijk. Wie in de dagen van de Hervorming leefde in het midden van de maatschappij zonder te
genieten van hetgeen zij haar aardsgezinde mens te genieten bood, hij kon er zeker van zijn, dat dit zijn gedrag
hem blootstelde aan het gevaar omwille van het geloof vervolgd te worden. “Stemmig, karig ter spraak...
afgezonderd van zijn kameraden, sober in kleding en voedsel, hologig en verschoten van kleur, ziedaar de
verschijnselen der gevaarlijke ziekte, die men ketterij noemde” (Bakhuizen van den Brink). Men kan zich bij de
overweging van het geweldige derde deel van de Institutie van Calvijn niet genoeg doordringen van de
waarheid: er was een tijd dat “protestantisme” en “levensernst” factisch en praktisch (uitzonderingen
daargelaten) samenvielen. En men moet bedenken: uit welke bron? Uit geen andere dan de prediking van de
rechtvaardigmaking! *”Formeren” — Credo: ‘reden’ — waarschijnlijk een verschrijving van M: ‘formuleren’. “Een
ketter moest bleek zijn”. I.J. de Bussy in ‘Katholicisme en Protestantisme’, in: Opstellen, Amsterdam: De Bussy
1926, 326. [232] Citaat van J.N. of R.C. Bakhuizen van den Brink niet gevonden.

178



5

Wij zouden trouwens, hoe we het ook aanleggen, “in de ruimte” praten, gans ijdel en
vergeefs, ook wanneer we hier dagenlang nog zo schoon en grondig, nog zo levenswijs en
nog zo bijbels verder zouden spreken, tenzij we ons klaar voor de geest stellen dat het leven
van de christelijke mens evenals dat van de heidens-vrome mens louter schijn en bedrog zou
wezen, wanneer niet de beslissende inhoud en zin van de vereniging tussen Christus en ons,
en dus de beslissende inhoud van de openbaring en van het geloof, déze was: de vergeving
van de zonden, de rechtvaardiging die wij alleen door het geloof ontvangen.

Gaat het ernst worden met de heiliging, dat is: daarmee dat wij in het geloof onder de wet
van Christus gesteld worden, dan kan het ons immers niet lang verborgen blijven dat wij juist
voor de wet van Christus, de wet van de Geest van het leven, nimmer kunnen bestaan, dat
de meest keurige en koene en ook de meest bijbelse beschrijving van het christelijke leven
ten slotte nergens voor dient dan om ons te beschamen, ons droefgeestig te maken en ons
aan onszelf als christen, maar ook aan de kerk als de gemeenschap van de heiligen te doen
vertwijfelen, indien wij namelijk ook maar één ogenblik in de mening zouden verkeren met
ons christelijke leven nu werkelijk aan de door Christus gestelde aanspraken te kunnen
voldoen.>*

Zijn Aanspraak, onze heiliging door Hem, moet toch wel verstaan betekenen dat wij voor
God zijn uitgezonderd, Hem gewijd, door Hem beheerst zijn, dat wij alzo voor God staan
evenzeer rechtvaardig, even bruikbaar, even gehoorzaam als Christus in de dagen van zijn
vlees. Nu, daarvan kan in “ons” christelijk leven zeker geen sprake zijn, zo zeker als ons
leven-in-het-vlees duurt en niet in het geloof opgaat. Ons geloof, onze bekering, onze
gehoorzaamheid, onze broederliefde, ons geduld en onze ijver, ons waken en bidden —dit
alles als ons werk, als onze prestatie, als onze zelfopenbaring en zelfverwerkelijking kan niet
volstaan om voor God als gerechtigheid van Christus te verschijnen. Dit alles is vol feilen en
faalt, en niet slechts gedeeltelijk en dus kwantitatief, maar in beginsel en dus kwalitatief faalt
het. Te zeggen bijvoorbeeld dat het “tekortschiet” zou nog de schijn ophouden alsof het hier
gaat om een meer of minder, een voorlopig record, dat bij een nieuwe aanloop zal worden
opgevoerd.>* Zo staat het niet, want juist de christelijke en dus wel verstaan de eerst

541 vigl. Zur Lehre vom Heiligen Geist, 91, 93 [GA 111/1994, 509, 510]. Van hieruit moet opnieuw bezinning
intreden over het gebruik van de term “christelijk” in het openbare leven. “Wird es denn gar niemandem Gbel
bei dem Gedanken, dasz dieser, wenn man will geringfligige sprachliche Unfug auf ein hochst allgemeines
Vorhandensein eben der praesumptio, eben der christlichen Werkgerechtigkeit hinweisen kdnnte... [Met de
aantekening:] Hinter dieser Andeutung steht viel was ich gegen die Sprache unserer evangelischen Kirchen (auf
der Kanzel und vor allem in ihrer Presse) immer mehr auf dem Herzen habe. Hort man nicht allzu viele falsche
Einsatze in ihrer Musik und allzu viele Versuche, die entstehenden Unreinheiten durch unentwegtes
Weiterspielen und — durch Fortissimo gut... oder doch vergessen zu machen? Ich meine wiederum den
Durchschnitt gerade der ‘Bewegteren’ derer, die mit Ernst Pastoren sein wollen. Aber ich firchte manchmal,
dasz manche von den Weltkinder, die nicht in die Kirche gehen und die Kirchenzeitungen und Gemeindeblatter
nicht lesen, besser als manche Pastoren verstehen, dasz es hier etwas zu fragen gibt.” [93n1073a; GA, a.w. 510
voetnoot df]

542 yan hieruit moet duidelijke taal uitgaan over de Groep-beweging, die ook in haar aannemelijkste vormen
geen blijk geeft hiervan veel te verstaan. Vgl. Otto Reinhold, ‘Anmerkungen zur christlichen Ethik’, Zwischen
den Zeiten 1930, de passage 255vv. *Deze zin staat niet in Credo. Met Groep-beweging wordt verwezen naar
de Oxfordgroep, een in 1921 door de Amerikaanse lutherse predikant Frank Buchman opgerichte beweging die

179



waarlijk geheiligde mens zal zich — voor zover hij nu toch, zij het ook in het geloof, zijn leven
leeft — als zondaar voor God erkennen en bekennen, als een mens wie ook zelfs zijn heiliging
tot vloek en verderf zou gedijen, omdat zij hem noodzakelijkerwijs 6f aan de vertwijfeling 6f
aan de lichtzinnigheid zou overleveren, indien niet het innerlijkste wezen van de heiliging dit
was dat de onafzienbare verandering die de Zoon van God aan de Zijnen voltrekt, in een
doen védr hen, in een plaatsbekledende werkzaamheid hun ten goede bestaat. De
verandering aan deze mensen is dat zij van henzélf niet zijn. Maar deze mensen zullen —
zolang het leven-in-het-vlees duurt — toch in zichzelf “zichzelf” zijn. En zo — dat is de genade,
die met de zondenvergeving samenvalt — als zulke mensen heeft de Zoon van God hen
Zichzelf toegeéigend. Wij zagen dat het “voor ons” wel verstaan het “a4an ons” omvat, nu
zien wij dat de kracht van dit “aan ons” toch wéér gelegen is in een “vé6r ons”.>*3

Het is alles waar en het houdt zijn volle geldigheid hetgeen wij van het christelijke leven
gezegd hebben en hetgeen — wij waren immers onvolledig — nog verder daarover te zeggen
zou zijn, maar de kracht van deze waarheid en deze geldigheid ligt in geen christelijk leven,
ook niet in dat van de meest christelijke mens, die nog zo ernstig met alle denkbare
richtsnoeren en gezichtspunten, eisen en mogelijkheden ernst zou maken, maar de kracht
waardoor van dit leven dan toch gezegd kan worden dat het van God is en dat het God
toegeheiligd wordt ligt enkel in de Zoon van God zelf, aan Wie te geldven de zin van dit ons
leven-in-het-vlees is.

Nog eenmaal zien wij hier en weer iets concreter wat het inheeft dat wij in de tussentijd
leven, tussen hemelvaart en wederkomst, en waarom nu als vermaning, die aan alle andere
vermaningen principieel voorafgaat, moet klinken: “zoekt hetgeen bdven is, waar Christus
is” —waarom? Omdat wij in deze tussentijd alleen maar daarvan kunnen leven dat wij
vergeving hebben en steeds weer vergeving ontvangen, vergeving van de zonde is echter dit:
dat Christus voor ons intreedt. De intercessio, dat is “hetgeen béven is”.>** Dat wil zeggen:
christendom bestaat geen ogenblik en in geen enkel opzicht afgezien van Christus, zonder
Zijn werkzaamheid. Hij heiligt ons en wij hebben dit te geloven dat Hij ons heiligt. En dit
geloof heiligt ons dan inderdaad tot zaligheid en niet tot verderf, omdat Hij aan de eeuwige
eis die aan ons gesteld is genoeg gedaan heeft en omdat wij — juist dé6r dit geloof aan Hem
—zonder beding en ten volle daaraan onze bijval en ons vertrouwen schenken dat Hij
genoeg gedaan heeft. De heiliging bestaat ten slotte alleen in dit geloof, maar dan — ten
overvloede zij het gezegd — dit geloof als geleefde werkelijkheid.>*

individuele ontwikkeling als voorwaarde formuleerde voor maatschappelijke verandering en die lange tijd
Morele Herbewapening heette.

543 *Deze vier zinnen staan niet in Credo.

544 Kol. 3: 3, vgl. Rom. 8: 34, Luc. 22: 31v.

545 vigl. Voordracht XII, 139n439. Vanwege het hoge gewicht van de zaak plaatsen wij in dit verband gaarne
enige fragmenten uit een preek van Kohlbriigge (uit zijn latere tijd: 1874) over Rom. 6: 22.

“Gij zult toch wel niet leren, dat, als een mens maar gelooft, hij dan zalig kan worden, al doet hij dan ook nog
zoveel zonde? Daarop is nu het antwoord gekomen: Neen, dat leer ik niet. Nu welaan dan, zegt het hart
wederom, als gij dat niet leert, hoe komt dan een mens tot de heiliging? Immers, als ik dat ook alles geloof, zo
ben ik daarom toch niet van de zonde af, dit word ik immers te goed bij mij zelven gewaar. Ik moet de Wet er
stellig bijnemen; dat kunt gij mij niet betwisten? de Wet — zekerlijk niet als een wet der werken, maar als een
wet der heiliging door de kracht van Christus en de hulp des Geestes. Daarop is het antwoord: Dat is de leer
van de Apostel niet.

God wil het geloof in Christus; daarin is een mens rechtvaardig. Wilt gij nu nog een wet er bijnemen, om u van

180



de zonde vrij te maken en los te werken? Wel, dit ware een verloochenen van Christus en van de arbeid Zijner
ziel. Wat gij met de wet tot stand wilt brengen, daarmede kan de eeuwigblijvende Wet Gods ook niet tevreden
zijn, want dezelve vordert een volkomen, volstandig, eeuwig bevrijd-zijn van de zonde. Zij kan niet daarmede
tevreden zijn, dat een mens er zich van loswerkt, waarbij hij na jaar en dag, en dag aan dag zelf weder opbouwt
in zijn eigen begeerlijkheid, wat hij even te voren in zelfgekozene vromigheid heeft afgebroken. Gij meent
evenwel dat dit ‘uzelven van de zonde los te werken’ nu nog uw taak zou blijven; Ik treed u echter met de
prediking in de weg: ‘Gij zijt van de zonde vrij’. Uw antwoord daarop is: ‘Dat zie ik niet, dat word ik wel anders
gewaar.’

Ik weet wel, dat het een zware zaak is, zulks te geloven, als men niets ziet dan zonde, maar ik weet ook,
waardm het zo zwaar is, dit te weten. De gemeenschap met Adam is een natuurlijke, de gemeenschap met
Christus is een hemelse, een geestelijke! is een gemeenschap des geloofs. De vraag is nu: Hoe kom ik tot deze
gemeenschap? Daarop ware allerlei te antwoorden, om aan te tonen, wat de mens niet al doet, om bij al het
zuchten naar zulk een gemeenschap zich van deze gemeenschap te ontslaan. Ook ware daarop allerlei te
antwoorden, om aan te tonen, welke schuilhoeken de mens al opzoekt, om zich van de genade te ontslaan, en
welke zonden hij voor zich houdt, om daarmede niet aan het licht, niet voor God te komen. Ik wil echter liever
op deze vraag: ‘Hoe kom ik tot zulk een gemeenschap?’ u weder het Apostolische antwoord brengen van Rom.
6:22.

Dat God ons in Zijn macht genomen heeft, zodat wij niet meer aan onszelven toebehoren, daarvan hebben wij,
die geloven, reeds pand en zegel ontvangen in onze doop, toen wij gedoopt zijn geworden in de Naam des
Vaders én des Zoons én des Heiligen Geestes. Wij zijn in Gods macht niet overgegaan door een daad van onze
zijde. Van onze zijde zij de erkéntenis, dat wij in Gods macht zijn overgegaan. Maar van Gods zijde is het
geschied. Hij heeft Zich in Christus Jezus een volk geschapen, dat overeenkomstig Zijn wil is. Zijn dienst is een
vaderlijke dienst, en Hij doet gelijk Boaz, die, toen hij op de akker kwam, tot zijn dienstknechten zeide: Vrede zij
ulieden! [vgl. Ruth 2: 4]

Ziet, dat is de genade onzes Gods, Hij heeft ons niet half van de zonde vrijgemaakt, maar geheel en al. Nadat Hij
dit gedaan heeft, heeft Hij ons niet aan onszelven overgelaten, en tot ons gezegd: ‘Ik heb u volkomen
vrijgemaakt, daar hebt gij nu Mijn wetten en geboden, gedraagt uzelven nu als heren en dappere helden; Ik
heb uimmers van alles voorzien.” Ware dat het geval, dan kwam er ten laatste ook niemand van ons terecht.
Men vraagt steeds: hoe komt men dan nu tot gemeenschap met God? Antwoord: Wij zijn reeds in deze
gemeenschap. God heeft ons met de list Zijner liefde gevangengenomen. Wij waren in de slavernij der zonde
zeer tevreden, en wij zouden wel eeuwig daarin gebleven zijn; immers bij al het klagen over de zonde toont
nochtans alle vlees, als de gelegenheid, om van zulk een slavernij bevrijd te worden, daar is, dat vlees niet
vallen wil voor God, ook veel liever God déddt, dan dat het met die zonde tot God zou komen, bij welke elke
andere zonde voor God niet in aanmerking komt.

De Apostel Paulus is voorwaar een zeer verstandig Apostel. Hij werpt ons allen onverhoeds het net over het
hoofd, en predikt ons zeer liefelijk: Gij kunt niet meer doen wat gij wilt, u niet meer bewegen zoals gij wilt; gij
zijt Gods, uws Heren arrestanten, Die heeft u gevangengenomen; gij kunt in het geheel niet meer over uzelven
beschikken. Gij zijt thans in Zijn Huis, gij staat nu op Zijn rechtsgebied.

Dat is nu een geheel andere leer, dan die, welke in het menselijke hart zit. In het hart des mensen zit de leer:
Als ik eens vergeving van mijn zonden heb, zo zal ik mij aan de dienst van God wijden. Men heeft vergeving van
zijn zonden, en nu wijdt men zich ook aan de dienst Gods, dat wil zeggen: men houdt de dienst Gods voor een
Zondags- en een tempeldienst, — voor iets bijzonders; daarnevens heeft men dan zijn eigen private zaken, — die
moeten tot deze dienst niet behoren, en van deze private zaken brengt men nu God van tijd tot tijd iets ten
offer. Daarbij gaat het de mens steeds om zichzelven. Hij bezoekt de kranken, hij helpt de arme broeder, opdat
Christus niet zegge: gij hebt het niet gedaan. Hij heeft ogenblikken, waarin hij alles zou willen laten varen en
prijsgeven, en hij buigt zich voor een wijle onder de Waarheid, opdat het hem niet zou verweten kunnen
worden, dat hij zichzelf gezocht, dat hij zichzelf en eigen eer heeft liefgehad.

De Apostel betuigt: ‘Nu hebt gij uw vrucht tot heiligmaking!’ Deze woorden hebben alle een hoge betekenis.
‘Nu’ schrijft de Apostel, dat is gezegd in tegenstelling van een eertijds. 'Gij hebt’ schrijft hij; van dat ‘hebben’
was dan in dat eertijds geen sprake. ‘Uw vrucht’ hebt gij, zo schrijft hij, dat is: gij hebt de vrucht, die u toekomt,
die niet voor een vreemde is. ‘Tot heiligmaking’ schrijft de Apostel: in de slavernij der zonde legdet gij er u op
toe, dat gij God welgevallig mocht zijn, volgens uw gedachten; evenwel uw pogingen, uw krachtinspanningen,
hebben u geen nut gedaan; gij hebt daarbij niets ingeoogst; het kwam nooit tot de heiliging; na lange
moeitevolle arbeid, nadat gij uzelven hadt afgetobd, was op eens alles weer bedorven en verwoest, alles viel de
zonde weder ten buit. Thans staat de zaak evenwel geheel anders. Daarom moet gij nu niet meer denken in uw
harten: ‘Neen, ik ben niet rechtvaardig en heilig, ik heb nog eerst dit en dat te doen, véor ik het zo ver gebracht

181



heb; ik heb eerst nog allerlei geboden na te komen, maar dat wil nog niet zo recht; ik moet de goede
gelegenheid afwachten; er staat mij nog zoveel in de weg, dat moet eerst nog verwijderd worden; ik hoop
evenwel met Gods hulp het eindelijk zo ver te brengen.’ Veelmeer behoort gij in uw harten alzé te denken:
Christus is gestorven voor onze zonden, zo zijn wij dan met Hem gestorven. Christus is opgestaan en is ons
leven, zo zijn wij dan met Hem opgewekt, en met Hem in het nieuwe leven, dat uit God is, overgegaan. Als gij u
van harte aan deze waarheid onderwerpt, zo zult gij het wel ervaren, wat zulk een Evangelie met zich brengt;
want het is een heerlijk lot, een slaaf van de volzalige God te zijn. Gelijk een machtig heer er zijn roem en eer in
stelt, dat zijn dienaren goed gekleed en van alles welvoorzien zijn, zo heeft onze God er nog op een geheel
andere wijze Zijn roem en Zijn eer in, dat het Zijn dienaren aan niets ontbreke, maar dat zij overvloed hebben.
Het gehele zijn, het ganse gedrag, het zitten, het staan, het nederliggen, het in- en uitgaan, het doen en laten in
de dienst van God heet in de Schrift met één woord: ‘heiliging’, of heilig-gemaakt-zijn, dat is: op zodanige wijze
in zulk een stand geplaatst-zijn, dat alle beweging naar de goede, welbehaaglijke en volkomen wil van God is.
De Apostel zegt niet: ‘Gij hebt nu uw vrucht, dat gij heilig wordt’, alsof hier gesproken werd van een toenemen,
een voortgaan van deugd tot deugd, van kracht tot kracht, of van een allengskens plaats vindende reiniging,
opdat wij hoe langs zo meer rein en God gelijkvormig worden. Wat Christus voor de Zijnen daargesteld heeft,
dat legt Hij Zelf ook in de Zijnen ten uitvoer. Hij heeft het voor hen daargesteld, dat zij rein en zonder aanstoot
zullen bevonden worden op Zijn dag; zo zullen zij daarom ook als dezulken bevonden worden. Nu hebt gij uw
vrucht, om als zulken bevonden te worden, als gij het niet bij de wet zoekt, maar als gij gelooft wat waarachtig
is, nl. dat gij van de zonde vrijgemaakt en dienstknechten Gods geworden zijt.

De Apostel betuigt, dat wij van zulk een dienst Gods het einde hebben... een eeuwig leven. Dat vindt men bij de
wet niet, daar vindt men de dood. Einde goed, alles goed! Wat vraag ik naar een heiligheid, naar een
vromigheid, naar hetgeen alle mensen voor gerechtigheid en godzaligheid houden, als het einde er van niet
goed is. Het lopen naar eigen verkiezing en naar instellingen der mensen heeft een zeer slecht einde. Ik moet
het standpunt kennen, waarop ik wezenlijk mijn vrucht heb tot heiligmaking. Daar, waar het niet heet: Christus
en voorts de wet, maar: de Wet enig en alleen, volkomen en eeuwig, maar een ander Mens, dan ik ben, Die
deze Wet op Zich neemt: Christus Jesus, mijn Heer, — en ik, mij gehouden aan Hem, in Hem geloofd, ganselijk
afstand gedaan hebbende van alle wet; Hem geloofd, dat ik de Zijne ben; mij aan Hem, aan Zijn gerechtigheid
gehouden, in weerwil van zonde, nood en dood. Zo zal ik daarvan deze mijn vrucht hebben, dat ik mij, naar zijn
welbehagen bewegen zal, dat mijn werken zullen bevonden worden als zijnde in God gedaan.

Laat u geen wet daarbij of daarnevens in de handen toveren! Zeker zal het er in den beginne geheel anders
uitzien, dan gij gelooft; maar het winterkoren kent zijn tijd om uit te spruiten...”

“Zo gaat het in de heiligmaking des Geestes aller kinderlijk en eenvoudig toe, daar is geen dringende drijver,
geen moeten, geen lopen uit zichzelven, maar een bestendige, rustige en zalige afhankelijkheid van de vrije
genade en van de levendmaking des Geestes. In de heiligmaking des Geestes is kinderlijke vrees. Des Heren
tegenwoordigheid en heiligheid is er het element, dat men liefheeft en waarbuiten men niet ademen kan; de
vleselijke heiligmaking daarentegen werkt uit inbeelding en uit overschatting van zichzelve, uit slaafse vrees, zij
huichelt gehoorzaamheid, het geloof is er een voorwendsel, en waar zij de naaste schendt en schade doet, zegt
zij: ‘God ziet het niet’, 6f: ‘Ben ik mijns broeders hoeder?’ [Gen. 4: 9] 6f: ‘Mijn zonde is te groot, dan dat zij kan
vergeven worden’ [4: 13]... Zij heeft zo weinig begrip van Gods heiligheid, dat zij heden met dezelfde
aanmatiging beginselloos en karakterloos omverwerpt en afbreekt (uit lust tot de wereld) wat zij gisteren
onder trompetgeschal, met aanmatiging als had zij kracht van Boven, waagde op te bouwen.

De vleselijke heiligmaking houdt geen stand, liegt zo lang zij kan, is woelig en overspelig, kan niet rusten, niet
wachten op Gods Woord, zij eet verborgen brood en drinkt gestolen wateren. De heiligmaking des Geestes
verbeidt de Here, schoon Hij vertoeft, haar ziel verheft zich niet in haar, zij houdt zich aan het ‘nochtans’ van
het zalig Evangelie Gods, al is er geen rund op de stal, zij houdt zich in de hutten en blijft kuis, zij eet van des
Heren brood en drinkt van de wijn, dien Hij gemengd heeft, en al doodde haar de Here Zelf, ook dan zou zij nog
op Hem hopen. Zij heeft het van de aarde niet verwacht en in de zalige hemel ziet zij eerst, dat zij werkelijk het
bruiloftskleed reeds aanhad.”

*Citaten — op de twee slotalinea’s na — met geringe wijzigingen uit De ware vrijheid: leerrede over Romeinen 6
vs. 22. Amsterdam: Spin 1856, passim. De uitdrukking uit de aanhef van deze aantekening: “uit zijn latere tijd:
1874” is 6f te wijten aan een verschrijving — deze leerrede werd gehouden op 25 juli 1847 (maar dat is niet
Kohlbriigge’s “latere tijd”) — 6f de leerrede is overgenomen uit een andere, latere uitgave. De twee laatste
alinea’s stammen uit De ware zelfbeproeving: de drie stukken van het formulier om het heilig nachtmaal te
houden. Amsterdam: Scheffer 1894, 28v.

182


https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=17/TTL=5/CLK?IKT=4&TRM=ware
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=17/TTL=5/CLK?IKT=4&TRM=zelfbeproeving
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=17/TTL=5/CLK?IKT=4&TRM=drie
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=17/TTL=5/CLK?IKT=4&TRM=stukken
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=17/TTL=5/CLK?IKT=4&TRM=formulier
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=17/TTL=5/CLK?IKT=4&TRM=om
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=17/TTL=5/CLK?IKT=4&TRM=heilig
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=17/TTL=5/CLK?IKT=4&TRM=nachtmaal
https://webggc.oclc.org/cbs/DB=2.37/SET=17/TTL=5/CLK?IKT=4&TRM=houden

Ons geloof is, indien het recht geloof is, gans en al onze gerichtheid naar deze “Hij”, die wij
eigen zijn, doch aldus dat Hij zelfstandig en volkomen “boven” is, het “generzijds” van ons
leven-in-het-vlees en de grond waarin ons heil buiten ons verankerd ligt. Wanneer Hij dat is,
dan is ons christelijke leven geen schijn en bedrog. Het geloof, dat het laatste geheim van
het christelijke leven is, bestaat naar zijn beslissende gehalte in het hdren van de met
geweldige aandrang aan ons gerichte vraag: “Hoe zijt gij rechtvaardig voor God?” en in het
hoéren van het antwoord (gelijk bijvoorbeeld de Heidelbergse Catechismus vraag 60 dat
geeft): “Alleen door een waar geloof in Jezus Christus, alzo dat, al is het dat mij mijn
consciéntie aanklaagt dat ik tegen alle de geboden Gods zwaarlijk gezondigd en geen
daarvan gehouden heb en nog steeds tot alle boosheid geneigd ben, nochtans God, zonder
enige verdienste mijnerzijds, uit louter genade mij de volkomen genoegdoening,
gerechtigheid en heiligheid van Christus schenkt en toerekent, evenals had ik nooit zonde
gehad noch gedaan, ja als had ik zelf al de gehoorzaamheid volbracht, die Christus voor mij
volbracht heeft, in zoverre ik zulke weldaad met een gelovig hart aanneme”.>*® Ik zou
hieraan uit de Catechismus van Kohlbriigge nog de volgende opmerking willen toevoegen:
“aan welk woordeke moogt gij u houden, wanneer gij geen enkel kenmerk van ware genade
in uzelven vindt en deswegen diep neerslachtig zijt? Aan het woordje: nochtans.”>%’
Inderdaad: dat wij ons, met het oog gericht op Jezus Christus als Degene die ons dddrmee de
weg van de heiliging doet betreden, dat Hij voor ons intreedt, die aldus vanuit Zijn vrije
genade aanspraken op ons doet gelden — dat wij, met het oog op Hém, ons aan dit
“nochtans” houden, dat is de kern van het geloof in de vergeving van de zonden, dat is de
ster waar het ganse christelijke geloof op vaart, te midden van alle aanvechting.

546 ooral de “ethische” prediking heeft met dit stuk niet zelden geknoeid, zelfs bij dr. Gerretsen vindt men bijv.
telkens de stelling dat het God onmogelijk is vergeving te schenken, indien in de mens niet eerst berouw
aanwezig is (zulks met beroep op Lucas 17: 3 (!): “indien uw broeder tegen u gezondigd heeft”), dat “van
plaatsbekledend lijden te spreken beslist onschriftuurlijk is”, enz.

547 vgl. Kohlbriigge, Vragen en antwoorden tot opheldering en bevestiging van den Heidelbergschen
Catechismus (Akkrum[:Stapert] 61925, 110). [4345] Ook hier hangt alles aan de immanente triniteit. Deze leer
en de daarop gebouwde christologie alleen kunnen het “nochtans-des-geloofs”, waarover zovelen spreken,
“funderen”. Dwaalleer, hoewel gelukkig in zichzelf geen verstoring van de gelding van de waarheid, draagt toch
de verantwoordelijkheid voor veler onvrede enerzijds en voor veler zelfverzekerdheid anderzijds. Men zie bijv.
Hermanns leer: “dasz wir in der Macht des Menschen Jesus liber uns den auf uns wirkenden Gott selbst
erfassen”. Barth zegt daarvan: “Das ist monophysitisch und das ist unmaoglich... Die orthodoxe Christologie ist
ein aus der H6he von 3000 m. steil abflieszendes Gletscherwasser; damit kann man etwas schaffen. Die
Hermannsche Christologie, so wie sie dasteht, ist der hoffnunglose Versuch, eine stehende Lagune mittels einer
Handpumpe auf dieselbe Héhe zu treiben” (Die Theologie und die Kirche, 275v.). [GA 111/1990, (545-603) 593-
595, ‘Die dogmatische Prinzipienlehre bei Wilhelm Herrmann’ (lezing, gehouden bij de vrijzinnige ‘Freunde der
christlichen Welt’, n.a.v. de postume verschijning van de dogmatiek van Barths vereerde leermeester, 1925)]
[Wildi nr. 156]. Hetzelfde geldt van de leer aangaande de H. Schrift als neerslag van religieuze ervaring en van
de heiliging als zedelijk groeiproces (vgl. L. Ihmels, Das Dogma in der Predigt Luthers, [Leipzig: Edelman 1912]
166vv.), dat is alles de tragikomedie van de handpomp.

183



[XVI] CARNIS RESURRECTIONEM, VITAM AETERNAM, AMEN: WEDEROPSTANDING DES
VLEZES EN EEN EEUWIG LEVEN, AMEN

Wanneer op deze aarde een heilige, katholieke kerk bestaat, indien er een vergadering, een
ruimte, een gemeente is waar de mens gelijk hij is en leeft de vergeving van de zonden om
Christus’ wil verkondigd wordt, wanneer het bestaan van de kerk en dit in haar
plaatsvindende gebeuren het werk van de Heilige Geest, de krachtdadige openbaring van
God is, dan betekent dit: midden in de menselijke geschiedenis en in de menselijke
samenleving, midden in de ons maar al te goed bekende tijd en wereld, midden in de ruimte
waarin de mens existeert en zijn leven uitleeft, over de grondaard waarvan een ieder het
beste aan zijn eigen wezen en leven enigermate tot klaarheid komen kan — te midden van al
het gegevene en bestaande is hier met de ganse kracht die aan gdddelijke waarheid eigen is,
een belofte, een verwachting opgericht. Men kan de Heilige Geest niet ontvangen, men kan
niet in de kerk van God zijn en alzo om Christus’ wil vergeving van de zonden erlangen>*
zonder tegelijk daarin, met evenredige noodzakelijkheid en even gelijke zekerheid, deze
belofte en deze verwachting deelachtig te worden. Van deze belofte en verwachting spreekt
het slot van de geloofsbelijdenis: Carnis resurrectionem, vitam aeternam!

1

Met deze woorden is ongetwijfeld bedoeld dat er tegenover’*® de menselijke geschiedenis,
als tégendeel van hetgeen wij als samenleving, tijdsorde, wereldorde kennen, een
toekomstige, gans andere bestaanswijze van de mens in uitzicht wordt gesteld. Hier wordt
de mens, gelijk hij zichzelf kent of meent te kennen, als het ware een spiegelbeeld van
hemzelf voorgehouden, waarin hij zichzelf als een volkomen vreemde verschijnt, waarin hij —
is hij dat? ja, toch, hij is het! — zichzelf aanblikt met de uiterste verbazing. Hij staat tegenover
een volstrekt-andere, een nieuwe mens en toch wordt hem nu gezegd met de kracht van de
goddelijke openbaring: gij, die nu en hier dit zijt, gij zult eenmaal en daar dat gans-andere
zijn. Gij zou slechts schijnbaar in de kerk zijn, gij zou slechts schijnbaar vergeving van de
zonden om Christus’ wil ontvangen hebben, wanneer dit uw toekomstige zijn niet véér u
stond met dezelfde kracht en waarheid.>*° De ernst van uw belijdenis, van uw geloof aan
God, de Heilige Geest en daarmee dan onmiddellijk ook de ernst van uw in en met de kerk
gesproken: “ik geloof in G6d” zou dubieus geworden zijn, onder verdenking van voosheid en
ijdelheid, indien ge hier wellicht plotseling bleef steken en weigeren zou mee te gaan in de
belijdenis van het geloof in deze goddelijke beldfte. “God” en de “belofte”, deze twee zijn
één. Het was niet wel mogelijk er bij voortduring op te wijzen, maar eigenlijk is toch van de
eerste zin van het credo af heimelijk, en hier en daar toch ook reeds zeer open en opvallend
mede hierover gesproken. Zeiden wij bij de aanvang van het derde artikel dat dit de méns in
de geloofsbelijdenis betrekt, doch dat dit in de gehele gang van het credo reeds indirect
gebeurd was — nu hebben wij ons klaar voor ogen te stellen in welke, omvattende zin de
mens van meet af in het credo is betrokken gewéést. God heeft met Zijn “almacht” ons

548 *Germanisme: ‘verkrijgen’

549 vgl. Voordracht |, 21n57.

550 “Met dezelfde kracht en waarheid”, d. i. niet maar: met een gelijke, in kracht overeenkomende, maar
zonder tweeheid of vergelijking: in en met het éne gebeuren van de remissio, de vergeving.

184



leven en onze dood in de kreits, in de gesloten cirkel van Zijn heilsdaad en Zijn
rechtsaanspraak opgenomen.>>! Wij hoorden dat in Christus niet de schepping tot haar doel
gekomen is, maar dat veeleer in Hem de Schepper schepsel geworden is, en het schepsel
opgenomen werd in de éénheid met de Schepper als eersteling van een nieuwe
schepping!>>* Wij hoorden dat in het lijden van Christus de “tijd van Pontius Pilatus” werd
geoordeeld, dat deze smarten onder het juk van de wereldtijd reeds de geboorteweeén
waren van een nieuwe tijd, die geen wereldtijd meer zijn zal.>>3> Wij hoorden van de tijd van
de kerk als van een tijd tussen de tijden, die sinds de hemelvaart is ingegaan, maar ook dat
de begrenzing van deze tijd tegelijk de poort is waarop Jezus Christus in Zijn wederkomst
klopt.>>*

Wij hoorden dat aan de nieuwe “vernedering” en “verhulling” van de Here door Zijn ingaan
in de hemelen een einde is gesteld, als Hij komt om te oordelen de levenden en de doden.>>®
Wij hoorden dat de kerk haar grens als haar doel heeft te beschouwen en dat die kerk zeker
met iets anders dan de Geest te rade is gegaan die niet met de “heilige” dwepers op de deur
van het verborgen Rijk zou hameren.>>® Wij hoorden dat bij de grenzen aan het credo zelf
gesteld, naast het sacrament en het werkelijke leven van de mensen, het komende Rijk
genoemd werd, waarvan de verschijning ook de belijdenis en het dogma zal stempelen tot
een kinderlijke zegswijze.>>” Genoeg om u te herinneren: wij hebben reeds nu en dan dit
spiegelbeeld van de ons bekende mens-en-tijd-en-wereld min of meer klaar voor ogen
gehad: het toekomstige zijn van de gelovigen, de opstanding van de doden en het eeuwige
leven.

Maar nu wordt het uitdrukkelijk en met uitzonderlijke, als het ware samengebalde kracht tot
gelding gebracht als integrerend moment van de christelijke Godskennis — en zie, nu eerst
kan het Amen klinken, nu eerst kan gezegd worden op al het voorafgaande, op heel de
belijdenis: ja, dat is waar! Het geloof is ook en ten slotte “een vaste grond der dingen, die
men hoopt en een niet-meer-twijfelen aan het verborgene, dat men niet ziet" (Heb. 11: 1).
Deze uitdrukkelijke en bijzondere inscherping is ons nodig en komt als de laatste troost aan
de dag: dat mét God de Vader, de Zoon en de Heilige Geest wijzelf object van het geloof zijn
in deze, hier ontwikkelde zin: dat wij zullen “veranderd” worden (1 Kor. 15: 51). Zonder dat
staat ons niet alleen de troost en belofte, maar ook de strengheid en hoogheid van het
christelijke credo niet ondubbelzinnig>>® voor ogen.

551 ygl. Voordracht Ill, 33.

552 Vgl. Voordracht IV, 51v.

553 yigl. Voordracht VIII, 94v.

554 ygl. Voordracht XI, 128v.

555 vgl. Voordracht XII, 138v.

556 vgl. Voordracht XIV, 166.

557 Vgl. Voordracht |, 19vv. *Deze hele passage, vanaf “Zeiden wij bij aanvang van het derde artikel...” staat niet
in Credo.

558 “De strengheid en hoogheid van het credo” houdt namelijk ook dit in dat de ‘eschatologie’ geen nieuw stuk
kan zijn naast de trinitarische ontwikkeling van de waarheid. Met Paul Althaus daaruit te concluderen dat de
eschatologie bij Barth niets anders is dan een “Tautologie des dialektischen Verhaltnisses von Zeit und
Ewigkeit” (Zeitschrift fiir systematische Theologie 1923, 779) was reeds toen (1923) een misverstand, maar mist
nu (in Barths latere werken) alle grond.

185



Het is intussen van belang goed vast te houden dat het bij dit laatste woord van het credo
gaat om het inprenten, extra aandacht vragen en nader ontvouwen van reeds bekende en
reeds erkende waarheid. Wij kunnen van hetgeen de mens, op grond van de in Christus
volbrachte verzoening wedervaart, principieel niet méér en niet anders zeggen dan: credo in
Spiritum sanctum, credo ecclesiam, credo remissionem peccatorum. lets meer of zelfs iets
beters kunnen wij geloven noch verkondigen. Wat zou dat wezen? lets meer en iets beters
dan de Geest, waardoor God ons openbaar wordt als onze Verzoener, iets meer en iets
beters dan de “nieuwe geboorte”, dan de eeuwige liefde die ons bezocht heeft? Wat zou dat
kunnen zijn, iets meer en iets beters dan de vergeving van de zonden en al hetgeen daarin,
volgens de vorige voordracht, ligt opgesloten?>>° Nee, de zogenaamde eschatologie is niet
een “leer van de laatste dingen”, aldus dat daarmee een nieuw gebied van christelijke
Godskennis zou opengaan, dat visioenen en verten ons worden getoond waarheen onze
harten zich wenden als tot het onbekende, waarheen ons verlangen steeds is uitgegaan en
nu opnieuw uitgaat, met achterlating van de eerste beginselen van de kennisse Gods door
het evangelie en in de wet —>%°de eschatologie kan alleen op een bijzondere wijze aantonen
en ontwikkelen hoe de belijdenis van de Geest, van de kerk, van de vergeving en daarmee
het hele credo ten slotte bedoeld is: namelijk als geloof in en belijdenis van de belofte die
aan de méns gegeven is, van de hoop die voor hém is opgericht.

Slechts vanuit dit gezichtspunt kan men begrijpen dat de eschatologie in de theologie van de
reformatoren een naar verhouding van de andere geloofsartikelen zo kleine rol heeft
gespeeld.”®! Zij hebben vooral over het geheimenis van de vergeving-van-de-zonden weten
te spreken op zo diepe, schier volkomen wijze dat hun en hun tijdgenoten daarmee het
wezenlijke van de eeuwige belofte gezegd scheen. Zij hebben over de justitia forensis en
over het kindschap van God>®? zo gesproken dat hetgeen over de opstanding en het eeuwige
leven te zeggen is, daarin vervat was. Zij hebben het geloof zozeer van alle schouwen
onderscheiden dat de toekomst, door het Woord verkondigd, in het gel66f des te sterker
moest worden aangegrepen en omhelsd. Zij hebben geweten dat God de maat van alle
werkelijkheid is, dat de eeuwigheid éérst is en dan de tijd en dat daarom ook de toekomst
eerst is en dan het heden, zo zeker als de Schepper eerst is en dan het schepsel.>®3 Zij
hebben in het Woord het heil dat uit vrije Genade komt gehoord als eeuwig heil.>%

En toch zal men het een zwakheid van de reformatorische theologie moeten noemen, die
zich later en tot op onze dag toe heeft gewroken: dat zij de in het Oude en in het Nieuwe
Testament gegronde aanwijzing van het symbool, om al hetgeen onder het gezichtspunt van
het heden gezegd werd onder het gezichtspunt van de toekomst ndg eens te zeggen, niet

559 *De drie laatste zinnen staan niet in Credo.

560 *Het eerste deel van deze lange zin staat niet in Credo.

561 Men zie ook in de Heid. Cat., waarin eigenlijk alleen vr. 52, 57, 58 daarover handelen, maar echt als aan de
rand van de soteriologie.

562 (“Justitia) forensis’ is eigenlijk letterlijk te vertalen met juridisch: bedoeld is de rechtvaardigheid die buiten
ons is, in Christus, en die ons “toegerekend” wordt. Dat is wel verstaan op zichzelf reeds vol van datgene wat
buiten alle wereld- en zielsontwikkeling staat, wat op ons toekomt, wat in tegengestelde richting tot de vitale
en ethische dynamiek van de zelfverwerkelijking van de mens gaat, en hem ontmoet, bereikt, treft, bekleedt

enz. en draagt zo de trekken van het ‘eschatologische’.

563 vgl. KD 1, 487.

564 *De |aatste vier zinnen staan niet in Credo.

186



nadrukkelijker heeft opgevolgd. Zonder iets gans-nieuws uit te spreken zegt dit laatste stuk
van het symbool juist het voorafgaande, maar dan ook al het voorafgaande, z nieuw dat
zijn karakter van openbarings-waarheid, van gelddéfs-artikel nu volkomen helder aan het licht
treedt.”®> Wij hoorden in de onmiddellijk voorafgaande voordrachten dat ook de méns in het
credo staat en van meet-af daarin mede bedoeld was. Nu verstaan wij eerst recht de zin
daarvan: het geloof in de Heilige Geest, aan de kerk, aan de vergeving van de zonde sluit in
zover (maar ook slechts in zéver) het geloof niet alleen in God, maar ook aan de méns in zich,
als wij in en met dit alles geloven aan de opstanding van de doden en aan een eeuwig leven,
in zover dus als onder de “mens” het ons voorgehouden spiegelbeeld van ons toekomstige
leven verstaan wordt, niet de mens die wij zijn, maar de mens die wij krachtens de ons
gegeven belofte en hoop zijn zullen. Déze mens hoort, met God tezamen, in het credo.

3

Wij nemen nu bij hetgeen nog uitdrukkelijk en in het bijzonder over deze belofte en
verwachting te zeggen is, de beste weg als wij uitgaan van de drie onmiddellijk voorafgaande
artikelen: ik geloof in de Heilige Geest, ik geloof de heilige, katholieke kerk, ik geloof de
vergeving van de zonden. Wij hebben bij elk van deze drie artikelen de klemtoon gelegd op
de oorsprong, grond en waarborg ervan, namelijk dat de Geest de Geest van Jezus Christus
is, dat de kerk de door Hém zelf geschapen, onderhouden en geregeerde kerk is, dat de
vergeving-van-de-zonden de vergeving is, die ons geschonken wordt door Hém die ons
Zichzelf toegeéigend heeft. Daarmee hebben wij van een hoogste en op zichzelf, in haar
substantie, niet te overtreffen éénheid tussen Jezus Christus en de Zijnen gesproken. Aan
deze eenheid ontbreekt ook in het heden niets.>®® Wij kunnen immers niet meer in Christus
hebben dan alles, en inderdaad alles hebben wij in Hem. En ook hierin kan geen beperking
liggen dat wij zeggen moeten: ja, maar wij hebben alles alleen in Hem en niet in onszelf,
zodat wij in onszelf leeg en nietig zijn, zodat wij zonder Hem verloren zouden zijn, zodat het
“nochtans”, waarvan aan het einde van de vorige voordracht sprake was, geheel en al op
Hém betrokken is en alleen in deze betrekking tot Hém meer is dan een ijdel pochen en
krampachtig bezweren. Daarin ligt waarlijk geen beperking van de waarachtige eenheid
tussen Christus en de Zijnen.

565 vigl. Das Wort Gottes und die Theologie, 94vv. [GA 111/2012, 695, 697, ‘Biblische Fragen, Einsichten und
Ausblicke’ (1920)] “Auferstehung ist Gottesherrschaft... die Wahrheit gibt ihre fremde, sprode ‘transzendente’
Stellung gegeniiber der Wirklichkeit auf. Sie ‘spielt’” wieder auf dem Erdboden, wie es Spriiche 8 heiszt...
Auferstehung ist die neue Welt... Die Wirklichkeit, auch die entwicklungsmaszig, reformfreudig, optimistisch
verstandene Wirklichkeit, sie wird durch die Wahrheit nicht bestatigt noch erklart”. Met waarheid moet hier de
waarheid van God in Zijn openbaring bedoeld zijn, zo niet, dan is dit door de latere inzichten en uitspraken van
Barth herroepen.

566 Daarop legt Luther volle nadruk — maar zo dat het in zijn rechtlijnigheid, ongebrokenheid tot opheffing van
de eschatologische verwachting lelden kan. Hetzelfde is van Kohlbriigge te zeggen, die bijv. het “duizendjarig
Rijk” niet alleen niet chiliastisch wil verstaan, noch ook als slaande op de kerk, maar als de “zoete regering der
genade”. “De eerste opstanding is het zich te samen verheugen in het Woord en deszelfs loop en macht..., de
nieuwe hemel en de nieuwe aarde, dat is de Gemeente Gods... waar genezing en vertroosting is. Kom er mee in
wonen! de poorten worden des daags niet gesloten.” En hoogst bedenkelijk wordt de ontwikkeling van de
waarheid van de vereniging met Christus, als het heet: “wie de zoete regering der genade kent, leeft in dat
duizendjarig Rijk, hetwelk die nog verwachten, welke hun conscientién niet gereinigd hebben van dode werken
en daarom in de rust Gods niet zijn ingegaan” (Opleiding tot recht verstand der H. Schrift (1845), 49-54).

187



Wij hebben in de IXe en Xe voordracht bij herhaling getuigenis gegeven aan de waarheid dat
in de dood van Christus werkelijk alles reeds volbracht was hetgeen tot verzoening van de
mens met God geschieden moest. Het ontbrak alleen aan de onthulling van het volbrachte,
want de goddelijke daad van de verzoening werd volbracht in de verborgenheid van Zijn
goddelijke zelfontlediging en was nog niet overgegaan en opgenomen in de openbaring van
Zijn heerlijkheid. Dit is het wat dan “na drie dagen” in Zijn opstanding uit de doden geschied
is. Precies over deze zelfde verhulling en onthulling gaat het indien wij nu van Zijn éénheid
met de zijnen in het heden en in de toekomst spreken. Ook deze eenheid is vdlbracht, zij is
hier niet kleiner en daarginder niet groter, maar zij is nu verborgen en ginds openbaar. Het
heden, waarin wij door het geloof leven, is het regnum gratiae, tussen de hemelvaart en de
wederkomst, de toekomst die wij tegengaan is het door de wederkomst geopende regnum
gloriae.*®” In het heden is de eenheid tussen Christus en de Zijnen naar haar vorm een
zodanige dat zij niet blijven kan, met andere woorden: dat zij blijven kan zolang deze tijd-
tussen-de-tijden duurt, daarna echter voor een andere vorm maoet wijken. De vorm van deze
eenheid is toch nu en hier déze dat Jezus Christus voor de kerk evenzo in God verborgen is
als de kerk zelf in de wereld verborgen is. Hij is voor de zijnen niet op een directe wijze
tegenwoordig en daarom zijn ook de zijnen voor anderen noch aan zichzelf op directe wijze
kenbaar. De eenheid berust van Hem uit geheel en al op de zending en werkzaamheid van
Zijn Geest, en van ons uit geheel en al op het geloof. Nogmaals: dat beduidt geen gebrek,
geen geringere werkelijkheid van deze eenheid, alsof de hulp, de troost, de leiding die de
zijnen van Hem ontvangen in het heden, onzeker, oneigenlijk en onwezenlijk zouden zijn.
Niettemin roept de vorm van deze vereniging met Christus om verandering, om resurrectio,
om opstanding. Niettemin betekent déze vorm op zichzelf een vrddg, die des te
aangrijpender en des te brandender is omdat zij haar beantwoording duidelijk genoeg in
zichzelf draagt, maar nu toch anderzijds het nodige antwoord niet z6 ontvangen heeft dat zij
voor ons als vraag heeft afgedaan en uit ons leven is weggenomen. Gelijk de zonde ons eerst
brandt wanneer zij in het licht van de vergeving komt°®8, zo brandt in ons, die geloven, deze
vraag omdat zij reeds het licht van het goddelijke antwoord in zich draagt.>®®

Want, nietwaar? wij “hebben” de Heilige Geest alleen in Zijn strijd tegen het vlees en vooral
ook in de weerstand van het vlees tegen Hem, en dus, indien wij het nauwkeurig nemen,
“hebben” wij de Heilige Geest alleen in de door Hemzelf in ons hart en in onze mond
gelegde béde om Zijn tegenwoordigheid en Zijn bijstand.

Zo is toch ook de kerk die wij kennen de tegen de wereld en de dwaling, tegen de verzoeking
en de aanvechting, tegen de afval in haar eigen, nog zo gesloten rijen, strijdende kerk, en zo
ver het oog reikt is het toch zo dat de kerk in deze strijd altijd weer de moed opgeeft en
daarom nederlaag op nederlaag lijdt.

567 Het “rijk der heerlijkheid”, vgl. Voordracht XI, 124n405.

568 vgl. Voordracht V, 58.

69 vgl. KD |, 487v. enerzijds: “Gerade und nur eschatologische Aussagen, [...] die sich auf diese ewige
Wirklichkeit beziehen, kénnen als Aussagen (ber zeitliche Verhaltnisse beanspruchen, wirklich und eigentlich
gemeint zu sein”, anderzijds: “von uns aber ist zu sagen: so schenkt sich uns Gott in seiner Offenbarung, dasz
wir reich in ihm, arm in uns selber sind und bleiben, ja erst recht werden... das Zeichen bleibt das Zeichen, das
wieder vergehen und fallen kann; der Heilige Geist aber bleibt der Heilige Geist, ganz und gar der Geist der
Verheiszung.” *Deze zin staat niet in Credo.

188



En zo zijn wijzelf, doordat wij vergeving van de zonden ontvangen hebben, ja Gods kinderen,
en toch is het volgens 1 Joh. 3: 1 nog niet verschenen wat wij zijn zullen. Dat wil toch in elk
geval zeggen: wij kennen onszelf niet als de van zonde bevrijden, wij kunnen slechts roemen
in onze rechtvaardigheid door een onbeperkte erkenning van onze zondigheid, wij kunnen
slechts gehoorzaam zijn in het geld6f, dat is: alleen in het geloof aan de gehoorzaamheid van
Christus kunnen wij ervoor instaan dat ons doen ooit werkelijke gehoorzaamheid geweest is
of werkelijke gehoorzaamheid zijn zal. Wij zijn, wij blijven ook als justi: peccatores, als
gerechtvaardigden: zondaren.>’? De gelovende staat, zo welverzekerd het geloof in zichzelf
mag zijn, over de ganse linie van het leven, tegenover de schijn (die hij uit zichzelf echter niet
als schijn kan doorzien) alsof het geloof dan téch op zichzelf zou staan als een eenzaam
vertrouwen, als een waagstuk zonder werkelijk doel en zonder genoegzame grond, alsof het
zou vallen wanneer wij voélen dat het valt, en nimmermeer z6 onbeweeglijk zou kunnen zijn
als het toch in zijn kwaliteit van geloof in Jezus Christus niet maar moet of kan zijn, maar
waarlijk is. Wij hebben de schat die wij hebben in “aarden vaten” (2 Kor. 4: 7). Wij hebben de
belofte en zeker, in en mét haar, ook de vervulling, maar de vervulling dan toch
welbeschouwd in de vorm van de belofte, waardoor wij ons moeten laten troosten, waarin
het woord zich tot ons richt: Mijn genade is u genoeg, terwijl wij toch tegelijk ondanks deze
genoegzaamheid moeten bekennen dat wij gasten en vreemdelingen zijn op de aarde (Heb.
11: 13). Wanneer wij de “volheid des tijds” die inderdaad is aangebroken anders zouden
verstaan, wat zou dan de zin zijn van de Adventsverwachting?®>’! Wanneer de kerk de
vervulling met het nieuw-protestantisme als een definitieve verstaat, dan wordt haar terécht
toegeroepen: “erléster miiRten mir die Erlésten aussehen”.>”2 Van een aflossing en oplossing
van de belofte door de vervulling, van een heil dat niet zélf wederom belofte, teken en
onderpand van de hoop zou zijn, van een kerk als een eiland van de zaligen te midden van de
stroom van de tijd zal men in het Nieuwe Testament geen spoor vinden.>’? Het is toch
veeleer z6 dat alle andere, dat is: onvervulde belofte, alleen echt kan zijn voor zover zij
heenwijst naar deze volgeworden belofte die in Christus gegeven is. En het is toch zo dat wij

in het geloof aan deze belofte de “goddelijke natuur deelachtig zijn”.>’*

4

Over het vergaan van deze vorm van de vereniging met Christus, de vorm van de “aarden
vaten”, van de “vreemdelingschap”, van de “volgeworden belofte” spreekt de heilige Schrift,
waar zij spreekt van de opstanding van het vlees. En van de na dit vergaan in het aanzijn
tredende nieuwe vorm spreekt zij waar zij spreekt over het eeuwige leven. Zij spreekt daar

570 Vgl.: Luther onderscheidt soms in deze zijn geliefde en centrale woord aldus: peccatores in re, justi autem in
spe, maar dat is eerder als een rationalisering dan als een verheldering en ontvouwing van zijn leer op te
vatten.

571 vgl. de eerste preek in Suchet Gott, so werdet ihr leben. [Deze preek, ‘Advent’ (Lukas 3, 2-6), is van
Thurneysen, en staat dus niet in de GA]. Vgl. ‘Verheiszung, Zeit, Erfillung’. Zwischen den Zeiten 1931, 457v.
[Bijdrage voor kerst 1930 in de Miinchner Neuesten Nachrichten; GA 1/1998, 591-598] [Wildi nr. 212]

572 70 Nietzsche, in Also sprach Zarathustra.

573 vgl. Barths Weihnacht, 1934, 49. [“... gibt der Welt ein’ neue Schein’, GA |, 628v.]

574 Zur Lehre von der Heiligen Geist, 97 [GA 111/1994, 513]: “Offenbarung Gottes wire ja nicht Offenbarung,
wenn sie uns nicht, wie immer das zu verstehen sein moge, Anteil an Gottes eigenem Wesen geben wiirde.”
Vgl. Barth, ‘Drei Predigten’, Heft 17 van de reeks Theologische Existenz heute [1934], 29. [GA 1/1998, 367-378.
Predigt Gber 2 Petr. 1,3-11] [Wildi nr. 295] *De laatste vijf zinnen staan niet in Credo.

189



van de voltrekking van de volbrachte verzoening van de mens in zijn toekomstige verlossing.
Verzoening is geen verlossing, maar onderpand van de verlossing. Verlossing is openbaar-
wording en in zover voleindiging van de verzoening.>’> De Schrift zegt ons daarmee dat
Pasen en de veertig dagen van de “verschijningen”, de nieuwe tijd die in onze tijd werd
neergelaten, geen toevallige in de menselijke geschiedenis hier en daar uitgestrooide
mirakelen waren, maar al tezamen het téken van datgene wat ten laatste en uiteindelijk als
doel en zin van alle geschiedenis geschieden moet en zijn zal. Het is de boodschap
aangaande het Rijk van God, dat alsdan niet alleen “nabijgekomen” is, maar dat, na de
opheffing van alle andere rijken, het ene en eeuwige Rijk is.>”®

Stellen wij tot nauwkeuriger omschrijving van dit leerstuk nog vast dat wij met dit alles
spreken over de wederkomst van Jezus Christus.”’” Daardoor onderscheidt zich de
christelijke eschatologie van alle andere wereldse of religieuze of religieus-wereldse
toekomstverwachtingen dat zij niet primair de verwachting van een iets is, al zou dit de
opstanding en het eeuwige leven heten, maar dat zij primair en wezenlijk de hoop is van
degenen die de Heer verwachten.>”® Hij wekt de doden op, Hij schenkt eeuwig leven, Hij is
de Verlosser, zo zeker als de verlossing de openbaring van de in Hem volbrachte verzoening
is. Onze vreugde in het uitzicht op de komende verandering en het komende anders-zijn kan
op zichzelf slechts een vodr-vreugde zijn van de vreugde van Zijn bruiloft>’°, waar wij bij
mogen zijn, waar wij 66k tegenwoordig zijn, waaraan wij 66k deelnemen. Alles hangt
daaraan dat uit Zijn verborgenheid in de onzichtbaarheid van God Zijn openbaring in
goddelijke zichtbaarheid worden zal. Immers de héérlijkheid van de menselijke natuur, de
gestaltenis van de tweede Adam, die nu ook aan de zijnen zélfs in het geloof zo ganselijk
verborgen blijft, is enkel en alleen in Zijn Persoon werkelijkheid. Zij kan alzo alleen door een
daad van Zijn Persoon ook aan ons openbaar worden. Het gaat toch daarom dat Hij als het
Hoofd van zijn lichaam de leden mét zich en tét zich trekke: dat is: optrekke in de

575 *Deze twee zinnen staan niet in Credo.

576 yigl. Op. 21: 6: “Het is geschied”, gegonen, te beschouwen in verband met tetelestai — “het is volbracht”,
voordracht Xl, 122. “Hier verschijnt Gods macht om te doden en levend te maken als de macht gericht te
oefenen en genade te schenken... als de macht om de kosmos der mensheid oud te laten worden en te doen
vergaan en hem als vergane wereld wederom te verwekken tot een nieuw leven.”

577 Deze omschrijving is niet overbodig, gezien de opzet van Paul Althaus’ beroemd geworden monografie Die
letzten Dinge, [Gutersloh: Bertelsmann 3]1926. [864] Hij gaat namelijk uit van algemene inzichten aangaande
de noodwendigheid van het dat en de mogelijkheid van het zo van een grens van de ons bekende wereld en
wat men met meer of min gezuiverde wijsgerige begrippen als “eeuwigheid” daartegenover stelt. Hij geeft dan
een schema van mogelijke voorstellingen, waarbij hij onderscheidt een 1) ‘axiologische’ en een 2)
‘teleologische’ eschatologie, dat is: 1) een beschouwing waarin de tijd wordt gesteld tegenover de eeuwigheid
als het volstrekte, als de absolute norm en als het oordeel waaraan alles bezwijkt, 2) een beschouwing waarbij
de tijd gespannen staat en gericht op een concreet eind en op een uiteindelijke vervulling. Binnen dit schema
wordt nu een plaats gezocht voor de toekomst van Christus. En ook Carl Stange, Das Ende aller Dinge
([GUtersloh: Bertelsmann] 1930), komt tot de formulering dat eschatologie zou zijn “die Begriindung des
Jenseitsglaubens des Christentums”. *Paul Althaus (1888-1966) was een Duits evangelisch theoloog, predikant
en hoogleraar systematische theologie, die in 1933 de machtsovername van de nazi’s toejuichte, wat hem na
1945 niet zwaar aangerekend werd.

578 Jesaja 40: 31, Jes. 60: 9, Ps. 37: 9. Vgl. daarentegen de orthodox-joodse wijsgeer Franz Rosenzweig over het
“beschleunigen des Reiches”, Stern der Erlésung lll, 20v., 37. In Beethovens Missa solemnis [1819-1823, opus
123] is het “vitam venturi saeculi” opgevat en bewerkt op zulk een wijze dat om zo te zeggen een
geseculariseerd anabaptisme daarin zijn drang en dringend begeren uitzingt.

579 vgl. Matth. 25: 6, Matth. 22: 2v., Op. 21: 2, Op. 10: 7, 9.

190



zichtbaarheid van Zijn eigen opstanding, binnentrekke in de onweersprekelijkheid en
voldongenheid van Zijn eigen verhoging. De hoop op onze opstanding en op het eeuwige
leven is daarom leeg en ijdel, wanneer zij niet wezenlijk en in de eerste plaats de hoop op
Hém is, en wel niet op Hem als op degene die onze wensen, hoe hoog en edel ook, vervult,
maar op Hem die Zijn eigen goddelijke wil aan ons voltrekt.>8® Het is dus een innerlijke
noodwendigheid dat de hoop met het geloof ten aanzien van hun Voorwerp restloos
ineensmelt. De verwachting kan zich geen ogenblik op iets of iemand anders richten dan op
Degene die in het geloof gekend wordt. De komende verlossing kan niets anders zijn dan de
openbaring en verschijning van de volbrachte verzoening.>8!

5

De vraag en de vrees waarmee de eenheid-met-Christus in dit leven, ondanks en in haar
zekerheid, omgeven is, het hulsel dat deze eenheid tot een voor ons verborgen werkelijkheid
maakt is allereerst en concreet het feit dat ook degenen die in Christus geloven en door het
geloof waarachtig met Hem verenigd zijn sterven moeten, alsof ook zij “dood zijn door de
misdaden en de zonden” (Ef. 2: 1). Hun “ontslapen” is volgens het Nieuwe Testament (1
Tess. 4:13, 1 Kor. 11: 30, 15: 6, 2 Petr. 3: 4) in het geheel niet op te vatten als iets
natuurlijks, maar als een zeer bevreemdend gebeuren.>®? Trouwens, de meeste wonderen in
het Nieuwe Testament zijn op een of andere wijze tekenen die een goddelijk protest tegen
de macht van de dood inhouden. Dit behoort tot de meest stellige resultaten van het
onderzoek van de evangelién, dat daarom door niemand over het hoofd gezien kan
worden.>® Verder: tussen de opstanding van Christus en de opstanding van de zijnen
bestaat een z6 nauwe samenhang dat Paulus (1 Kor. 15: 13, 16) plechtig moet verklaren:
“indien de doden niet opgewekt worden, dan is Christus ook niet opgewekt”, het één-zijn
met Hem zou dan blijken niet waarlijk een verzoend-zijn met God te beduiden: “uw geloof is
dan ijdel, zo zijt gij nog in uw zonden” (1 Kor. 15: 17).°%* Is de openbaring die in Jezus’
opstanding geschied is geen alomvattende levenswaarheid voor heden en toekomst van de
mens, dan is zij ook geen historische waarheid, dan zijn wij, apostelen, “valse getuigen
Gods”. Geldt het woord van de verkondiging slechts binnen de grenzen van deze wereld,
zodat wij alleen in dit leven op Christus zijn hopende, nemen wij dus de dood als feit en
fatum, dan zijn wij ook zeker nog onder het even onherroepelijke van onze zonden in de ban

580 ygl. Barth, ‘Gottes Wille und unsere Wiinsche’, Heft 7 [1934] van de serie Theologische Existenz heute, 28v.
[GA 111/1017, 107-110]. Vgl. daarentegen Thomas Aquinas over het voorwerp van de hoop (‘Quaestiones
disputatae de spe’, Summa Theologiae 2, 29, 17, 23v.), een beschouwing die ons niet verwonderen zal als we
weten dat Thomas een liefhebben van God “plus et principalius quam semetipsum” en “propter ipsum Deum”
rekent te behoren tot de “inclinatio naturalis” (Summa Theologiae 1 q. 60 a 2, a 5). *Vertaling resp.: “meer en
belangrijker dan zichzelf’, ‘omwille van God zelf’ en ‘natuurlijke neiging’.

581 *De |aatste twee zinnen staan niet in Credo.

582 ygl. dr. Gerretsen in een brief (juni 1910), geciteerd in Een boekje van herinnering, Nijmegen[: Ten Hoet]
1924, 121: “de grote ellende is altijd het methodisme... Indien men aan de gereformeerde theologie een
eschatologie geeft, is zij de enige theologie die voldoet... Voor het methodisme is de dood van de individuele
mens zo ongeveer telkens het eind van de wereldgeschiedenis”. [4216] Vgl. Barth, Auferstehung der Toten, 91.
[Nog niet in GA].

583 vgl. Friedrich Ziindel, Jesus, [Miinchen: Kaiser] 1922, 218v., 221v., 278vv. [4290]

584 vigl. Auferstehung der Toten, a.w., 88.

191



gehouden. Indien Christus aan de dood niets kan doen, dan heeft Hij ook zeker het gedane
niet ongedaan kunnen maken, “zo zijt gij dan nog in uw zonden”.

Intussen: ook die leden zijn van Christus’ lichaam sterven, en de opstanding is nog niet
geschied. Dat Jezus Christus het leven en de onverderfelijkheid heeft aan het licht gebracht
door het Evangelie (2 Tim. 1: 10) betekent nog niet dat aan de dood nu ook zijn macht over
ons is ontnomen. Nog steeds moeten wij sterven. Nog steeds — ondanks al hetgeen volbracht
werd en aan het licht gebracht — wenen wij en zijn vol tranen en zuchten, nog is er genoeg
rouw en gekrijt en moeite, nog zijn de eerste dingen niet voorbijgegaan (Op. 21: 4).

De dood als scheiding van de onsterfelijke ziel*®® van het sterfelijke lichaam bezegelt de
werkelijkheid dat wij nog in de tweeslachtigheid van Adamskinderen en Godskinderen onze
existentie hebben, dat wij nog bestaan én als rechtvaardigen én als zondaren, dat wij nog
leven én in de tijd “van Pontius Pilatus” én in de nieuwe tijd van de vrije Genade. Dit “nog
niet” en dat “nog” tezamen constitueren de staat van de ‘fthora’, de “verderfelijkheid”, de
stand van de “zwakheid”, het lot van de “oneer”, de schande en vernedering (1 Kor. 15:
42v.), dat hier en nu, dagelijks en tot het einde, de werkelijkheid van onze éénheid met
Christus weliswaar niet opheft of beperkt, maar toch verhult en verdonkert. Wij leven wel
met Hem en leven alzo “in eeuwige gerechtigheid, onschuld en zaligheid” (Luther)*%, maar
onder de scherpste tegenstand van ons menselijk-tijdelijke bestaan, voor zover dit met de
menselijke natuur in Christus nog niet of niet dan in het geld6f gelijkvormig werd. Wij leven,
juist indien wij geloven, onder de druk van de weerstand van het vlees. Dezelfde mens die in
Christus Jezus hier en nu reeds boven alle engelen verheven werd is in zichzelf nog steeds
deelgenoot van de naar verlossing, dat is concreet: naar verlossing uit het doodslot
smachtende oude, door de zonde verstoorde, schepping. Sterven is zeer nuchter en
onbarmhartig alleen maar doodgaan, wanneer er geen einde aan het eindige is, geen
vergaan van de vergankelijkheid, geen dood van de dood.>®’ Juist de gelovige kan aan het
feit dat hij gedwongen wordt te sterven niet met stichtelijke dweperij de angel uittrekken.
Ook de machtige schrede van Romeinen 7 naar Romeinen 8 kan het dualisme nog niet uit de
weg ruimen dat de Wet van God ook en met name in hen die geloven de zonde aan de dag
brengen moet en dat de zo ontdekte zonde ook voor hen de laatste schijn van een zachte
overgang aan de dood ontneemt, maar hem veelmeer opnieuw als gericht doet ervaren (1
Kor. 15: 56). Zo dan, de hun gegeven vrede met God is tegelijk een vertwijfelde strijd met
zichzelf, een waken en bidden zonder te vertragen, een rusteloos jagen naar het wit.>®

588

58 De “onsterfelijkheid der ziel”. Ondanks alles wat door C. Stange, P. Althaus en vele anderen tegen de
“onsterfelijkheid” met recht is ingebracht en dat van het hoogste gewicht is om de bijbelse leer van de
“opstanding” in het rechte licht te stellen — men zal toch niet kunnen ontkomen aan het inzicht: “ein Wechsel
der Pradikate vollzieht sich zwischen dem Gesatwerden in Verweslichkeit (1 Kor. 15) und dem Auferstehen in
Unverweslichkeit. Das Subjekt beharrt.” (Wort Gottes und die Theologie, 97 [GA 111/2012, 699 (‘Biblische Fragen
etc.’], vgl. Auferstehung der Toten, a.w., 109).

58 *De Kleine Catechismus bij het tweede artikel (vanwaar hij komen zal). Belijdenisgeschriften van de PKN, 67.
587 Heidegger: “Die tiefe Langeweile, in den Abgriinden des Daseins wie ein schweigender Nebel hin- und
herziehend, riickt alle Dinge, Menschen und einen selbst in eine merkwirdige Gleichgultigkeit zusammen”.
(Was ist Metaphysik?, [Bonn: Cohen 1929] 14).

588 *Deze twee zinnen staan niet in Credo.

58 vigl. Barth, Erkldrung des Philipperbriefes, 103vv. [nog niet in GA] “Die Vorliebe fiir dieses Bild (vom
Wettlauf) hangt mit dem paulinischen Kampf fiir die Gottesgerechtigkeit aufs Nachste zusammen. Man sollte
es anders meinen. Wer nur eine ‘Gerechtigkeit aus Gott’ kennt, Gott nur als Subjekt, der wird wohl nur von

192



6

De “opstanding des vlezes” nu, waarvan het symbool spreekt, is niets anders dan de radicale
opheffing van deze onze staat, van deze stand van de tweedracht. Het is de scheppingsdaad
van God, waarbij onze existentie, tot nog toe gespleten tussen genade en genadeloosheid,
als zodanig wordt teniet gedaan en verslonden tot overwinning. “Opstanding” betekent dat
de vraag: “wie zal ons scheiden van de liefde Gods?” [Rom. 8: 39], waarbij wij waarachtig
ook in dit leven niet om antwoord verlegen zijn, in alle opzichten ophoudt een vraag te zijn.
Opstanding betekent niet dat de mens ophoudt een mens te zijn om een god of een engel te
worden, wel echter dat hij (volgens 1 Kor. 15: 42v.) in “onverderfelijkheid, kracht en ere”,
verlost van deze verscheurdheid van het leven en daarmee verlost van de, deze
verscheurdheid van het leven bezegelende scheiding van lichaam en ziel, en alzo in de
totaliteit van zijn menselijke existentie verwekt uit de dood — een méns mag zijn. Opstanding
betekent heel eenvoudig dat de mens ook in zichzélf wordt wat hij in Christus reeds is: een
“nieuw schepsel” (2 Kor. 5: 17), dat het kleed van de ongerechtigheid van hem afvalt en dat
het kleed van de gerechtigheid, dat hij in het verborgene reeds lang draagt, zichtbaar wordt.
Het is dus niet de vervulling van onze wens naar eindeloze “nieuwe” mogelijkheden van deze
wereld, ook niet de bevrediging van de “diabolicus furor famae immortalitatis" (de
demonische aandrift van de honger naar onsterfelijkheid, Calvijn), niet een belofte die
uitzicht geeft op hetgeen wij een zalig afsterven noemen, maar>° het is de scheppingsdaad
van God waardoor onze existentie als vleselijk, zichzelf handhavend bestaan, waardoor onze
hemel en onze aarde als schouwplaats van de rebellie, waardoor onze tijd als de tijd van
Pontius Pilatus wordt opgeheven en veranderd in een existentie, in een hemel-en-aarde, in
een tijd van vrede met God zonder enige tegenstand of tweedracht: een leven, een heelal,
een tijd vol van die vrede die in het verhoogde leven van Jezus Christus, zij het voor onze
ogen verborgen, nu reeds volle werkelijkheid is. Het geloof in de “opstanding van de doden”
is dus niet een apart geloof naast het geloof in God de Vader, de Zoon en de Heilige Geest,
het is de vervulling in heerlijkheid van de openbaring-in-verborgenheid. Het is niet een

einem Leben in Gelassenheit wissen. Paulus weisz gerade davon gar nichts, sondern nur von einem Leben in
hochster, angesichts unsrer Verse (Fil. 3: 12v.) mochte man fast sagen: aufgeregtester Aktivitat... Aber nicht das
will Paulus hier sagen und begriinden... Es versteht sich von selbst, dasz er in dieser Beziehung hinter den
Propagandisten des Gesetzes nicht zurlicksteht. Er mochte aber sein ‘Laufen’ nicht mit dem der Andern
verwechselt wissen. Nicht weil er von dem seinigen mehr hielte, sondern weil er weniger davon halt... Wie
merkwiirdig, dasz man unsre Stelle so hat auslegen konnen, als ob nun Paulus nur das Harmlose habe sagen
wollen, dasz er... zwar noch nicht am Ziel, aber immerhin... danach unterwegs sei... ouch éde heiszt nicht ‘noch
nicht ganz’ sondern: ‘noch nicht’. Das gilt prinzipiell fiir die christliche Situation dasz man noch nicht ergriffen
hat, noch nicht auch nicht teilweise am Ziel ist. Das tertium comparationis ist der Wettlaufer, wie er mit
ausgestreckten, leeren Handen dahinrast... Aber, wenn das die christliche Situation ist, ist sie dann nicht von
erschreckender Leere? Kann man so existieren? — daraufhin, antwortet Paulus, dasz ich vom Christus Jesus
ergriffen bin... Die sentimentale Frage, ob man das aushalte, ob das nicht ein leeres Waghnis, ein Sprung ins
Dunkle sei, kommt gar nicht in Betracht, ist im Voraus erledigt: daraufhin dasz ich vom Christus Jesus ergriffen
bin.” *’Wit’ is hier een “verouderd” (Van Dale) woord voor ‘doel’, de witte roos van de schietschijf, vgl.
‘doelwit’. Credo: ‘Ziel'.

590 *Het eerste deel van deze zin tot hier staat niet in Credo.

193



“kosmologisch” toevoegsel bij een overigens “soteriologisch” gehouden belijdenis®®!, het
hoort bij het antwoord op de vraag: “wat baat het u nu, dat gij dit alles gelooft”, het brengt
aan de dag dat en hoe de méns een plaats heeft in het credo, het is als gel6odf één met het
geloof in de heilige kerk, de gemeenschap van de heiligen en de vergeving van de zonden.
De belijdenis stelt in uitzicht dat wij niet meer zullen staan midden tussen herinnering en
verwachting, dat de gedaante-van-deze-wereld, de tijd, zijn spanning en kwelling zal zijn
tenietgedaan. Vrije genade was het geheimenis van de opstanding van Christus, zo zeker als
God zich in het ten-einde gaan van de kruisweg de vrijmachtige Heer over het menselijk zijn-
en-lot heeft getoond, zo zeker als het “vlees" Hem geen aanknopingspunt bood, maar
evenmin bij machte was om Hem een hindernis in de weg te leggen die de verhoging en de
openbaring-van-de-verhoging onmogelijk zou maken.>*? Vrije genade is ook de opstanding
van de doden. In de almacht van de scheppingsdaad die in de “opstanding” van de doden
geschiedt, wordt de Almacht als heilsmacht, als trinitarisch genadebewijs openbaar.>®3 Het
geheimenis van Pasen wordt tot de éne zienlijke werkelijkheid van Christus’ leden, opdat

“Hij de eerstgeborene zij onder vele broederen” >%

7

Wanneer deze nieuwe vorm van ons één-zijn met Jezus Christus het eeuwige leven genoemd
wordt, zo hebben wij ook nu weer voor de abstracties van onze filosoferende moedwil ons
te wachten. De eeuwigheid van ons leven als voorwerp van de christelijke geloofsbelijdenis
betekent niet: een leven in een of andere boventijdelijkheid of in tijdloosheid of in een
eindeloze tijd>®>, en ook niet (let wel!) een leven in een of andere nog zo nauwlettend, koen
en verheven uitgedachte volkomenheid.>*® Het eeuwige leven beduidt de eeuwigheid van
ons leven, het kan dus evenmin beduiden, dat dit ons leven vernietigt en dat een ander

%91 Indien men aan deze termen bijzonder gewicht hecht, zou in ieder geval het “kosmologische” als deel van de
“soteriologie” en deze laatste als leer van de openbaring van de “heilsmacht”, die “Almacht” is, verstaan
moeten worden. Vgl. Voordracht Ill, 34, XI, 123.

592 yg|. Voordracht X, 117. Vgl. Auferstehung der Toten, a.w., 62: “Eben darum handelt es sich in der
Auferstehung der Toten, dasz was wir nicht sind identisch gesetzt wird mit dem was wir sind.”

593 “Opera trinitatis ad extra sunt indivisa”, maar voor ons zijn ze verscheiden en vaak zelfs tegenstrijdig. In de
“opstanding” zullen wij, om zo te zeggen, zelf, hoewel creatuur, deel hebben aan de Perichorese, aan de
innerlijke kringloop van het goddelijke leven. Daarom heet ook ons leven “eeuwig” leven, “omdat het in het
onverhulde Licht Gods geleefd wordt en in zover aan Gods eigen leven deel heeft”.

594 *Deze hele passage vanaf ‘Het geloof in de “opstanding van de doden”...” staat niet in Credo.

595 ygl. Karl Heims leer van de dimensies in Glaube und Denken, [Berlin: Furche] 1931, 63v., 96v., 141vv., 291vv.
[484]

5% En minst van al een volkomenheid die men met cultuurtermen zou kunnen omschrijven. Wonderlijk doet
het daarom aan de eschatologische verwachting in verband te zien gebracht met het nieuwe Jeruzalem als
“zuivere cultuurstad”. Wat moet men denken van uitingen als de volgende: “de catastrofe van de jongste dag is
voor haar (de zuivere cultuurstad) onthulling nodig. Maar laat ons niet vergeten, dat op het moment van die
catastrofe zelf, alle geestelijke en stoffelijke potenties reeds aanwezig zijn, welke nodig zijn, om haar te
verwerkelijken en dat die catastrofe zelf louterend werken zal, om elk cultuur-ontbindend element uit deze
kosmos uit te zuiveren. Want als God de nieuwe hemel opent, dan zal die nieuwe hemel geen mechanisch
toegevoegd en opgelegd nieuw hoofdstuk achter de historie-beschrijving van de wereld bij wijze van
aanhangsel zijn, doch zij zal alleen maar wezen de ontplooiing van al die krachten, welke door de Christus in de
‘nieuwe’ (vernieuwde) mensheid gelegd zijn en aanvankelijk reeds waren uitgewerkt” (dr. Schilder in de
bundel: Jezus Christus en het menschenleven, 284). *Voor M’s sarcasme jegens K. Schilder zie voetnoot 360 en
429.

194



leven in zijn plaats treedt, dat een ander leven ontstaat in een andere wereld die wij dan
bijvoorbeeld de “eeuwige wereld” zouden moeten en kunnen noemen.>®’ De eeuwigheid
van ons leven beduidt eindelijk ook niet dat ons leven met het leven van God in een of
andere zin ident wordt. Maar eeuwig leven in de zin van de heilige Schrift is stellig het ons nu
gegeven leven in deze onze tegenwoordige wereld, het is daarom als geschapen leven van
het leven van God blijvend onderscheiden, maar het is ditzélfde leven niéuw-geworden, op
een nieuw-geworden aarde, onder een nieuw-geworden hemel, nieuw-geworden namelijk
in zijn betrekking tot God zijn Schepper, Verzoener en Verlosser.>®® Het leven is nieuw-
geworden daarin dat het nu niet meer een leven is dat zich onderscheidenlijk aan ons
voordoet, namelijk én als ons leven in Christus én als ons eigen leven, dat hoogstens in de
akte van het geloof op Hem betrokken is. Veelmeer is het dan zo — maar ook eerst ddn — dat
het leven in de staat van de eeuwigheid ook als ons eigen leven een met God verzoend en
alzo een rechtvaardig en heilig leven is.

De oude theologen hebben het eeuwige leven beschreven als een leven in de visio
beatifica>®, in de zaligmakende aanschouwing van God gelijk Hij is, als een leven in de fruitio
Dei®®, in de vreugde van de liefde tot God, waarbij Hij bemind wordt gelijk Hij bemind zijn
wil. En onze gereformeerde vaderen in het bijzonder hebben er volle nadruk op gelegd dat
het als eind van de wegen die God met ons ging, noodzakelijkerwijs een leven zal zijn waarin
wij God de eer geven. “In eum finem rediturus est Christus, ut gloriosus sit in sanctis suis et
admirabilis in credentibus” (met dit doel is Christus wederkomend, dat Hij heerlijk zou zijn in
Zijn heiligen en te bewonderen in de gelovigen, Fr. Turrettini).?%! En nu is het ogenblik
gekomen dat wij onze overwegingen een wending mogen geven en plaats laten aan hetgeen
in ander verband werd afgewezen. Wij mogen namelijk, nadat wij wat het eeuwig leven
inhoudt als eenheid met Christus hebben bepaald, aan dit leven van ongestoorde vrede met
God en in ongebroken verheerlijking van God nu ook boventijdelijkheid, tijdloosheid en
eindeloze tijdsduur toeschrijven, namelijk om, vanuit de ons bekende tijd denkend, het gans-
andere althans enigermate aan te duiden®%? — tenzij wij er de voorkeur aan geven boven de

597 *Deze bijzin staat niet in Credo.

598 Het trinitarische denken moet tot in de eschatologie worden doorgetrokken, daarom juist is het onmogelijk
onder eeuwig leven een ander leven te verstaan, “Gott ist kein Kaputtmacher” (Blumhardt), noch ook “dit
leven anders”, wanneer men daaronder zou verstaan een uit immanente noodwendigheid zich ontwikkelende
verandering van vorm. Het is de trinitarische heilsmacht voorbehouden hier hetzelfde wonder te stellen als in
het sepultus-resurrexit. *Blumhardts hartenkreet luidde letterlijk: “Glaubt doch nicht, dasz der Heiland als der
groRe Kaputtmacher kommen willl” Geciteerd in Fr. Zindel, Johann Christoph Blumhardt — Ein Lebensbild.
GielRen: Brunnen 1920, 224. [4384]

599 yjsio — vgl. bijv. Thomas Aquinas, Q. disp. de Anima 15, 17, 20, Summa Theologiae 1, 2 qu., 3, art. 4 11, 114, de
Veritate XIV 2.

600 fryitio = vgl. bijv. Bonaventura Breviloquium V, 6, Sent. |V, dist. 49. Brev. VII, 7, 4: “Ad illud; visio est tota
merces, dicendum quod illud non dicitur proprie, sed per concomitantiam, quia visio et complacentia in qua est
perfecta ratio fruitionis inseparabiliter se habent”. Vgl. Voetius, Disputationes Il, 1235v.

801 *Tyrrettinus, Inst. Theol. Elench. XX, vi, 17, in de Geneefse uitgave van 1690 deel I, 674. Barth citeert dit uit
Heppe (uit de eerste druk van 1861, 516. Heppe/Bizer 1958, 566 Belegstelle 19). Hij had het citaat al gebruikt
in zijn eschatologiecollege van 24 februari 1926 te Minster, zie GA 11/2003, 490 (waarbij hij citaten van
Turrettinus per abuis aan Amesius toeschreef). Juist in 1935 bezorgde Bizer de 2° druk, waarvoor Barth op 12
februari 1935 zijn beroemd geworden Geleitwort schreef (GA 111/2017, 745).

602 ygl. H.W. Schmidt, Zeit und Ewigkeit, [Gitersloh: Bertelsmann 1927] 217vv., H. Herrigel, Das neue Denken,
[Berlin: Schneider 1928] 228vv. [182] Zeer goede dingen brengt prof. [Ph.] Kohnstamm in het midden, De
Heilige, 71-80, vgl. zijn [Het] Waarheidsprobleem, [Haarlem: Tjeenk Willink 1926] 288vv., 294vv. [7766/1]

195



schijn-van-positiviteit van deze woorden uit te stijgen en ons klaar voor ogen te stellen dat
wij, juist omdat wij vanuit de ons bekende tijd denken, niet weten wat wij zeggen indien wij
hetzij positief, hetzij negatief aldus over de “tijd” van de drievuldige God spreken, met Wie
wij in het eeuwige leven in storeloze®® vrede zullen leven. Wij kunnen ons veel onnodige
moeite besparen, omdat wij waarlijk daarmee genoegen kunnen nemen dat wij in het
eeuwige leven met God leven, met God gelijk Hij Zich geopenbaard heeft en door de kerk
beleden wordt, indien wij dus als de beslissende omschrijving van het eeuwige leven dit
vasthouden dat het “eeuwig” is, dat het daarin eeuwig is dat het in het onverhulde Licht van
God geleefd wordt en in zover aan Gods eigen Leven deel heeft.

8

Wij besluiten met de herinnering dat ook dit alles onder het vodrteken: “credo”, ik geloof,
staat. Dat er niet alleen een opstanding ten leven, maar ook een opstanding ten oordeel is,
niet alleen een eeuwig leven, maar ook een eeuwige dood, dat staat in een ander boek en
behoort tot een andere orde. Het symbool heeft daarvan niet gesproken. Het heeft dit
slechts aangeduid met de uitspraak: “vanwaar Hij komen zal om te oordelen de levenden en
de doden”. Maar wij hebben juist daar gezien dat men in het geloof ook tot Christus, de
Rechter, alleen maar met hoop kan opzien, en Hem alleen-maar met vreugde kan
tegemoetgaan.®%* Het Gericht waaraan wij geloven is de Beslissing van de overwinnende
Genade, na de tijd van dubbelzinnigheid, tweeslachtigheid en verscheuring waarin wij allen
hier en nu staan. Aan een andere beslissing dan deze kan men strikt-genomen niet geléven!
Een andere als deze kan men eigenlijk ook niet verkondigen!®%> De kracht van de christelijke
verkondiging en ook de kracht van de christelijke dogmatiek staat en valt hiermee dat zij de
mens, de mens, aanziet “in Christus”, dat zij hem beschouwt als bij God behorend, dat zij dus
met zijn volharden in het ongeloof, met zijn eeuwig verloren-gaan niet rekent. Het Evangelie
verkondigt onvoorwaardelijke vrijspraak, en de Wet die ons richt is enkel werkzaam indien zij
vanuit het Evangelie haar stem verheft.

Maar juist daarmee is, indien men het wel verstaat, en dus “geloof” en “verkondiging” in
strenge, strikte zin neemt, ook als vanzelfsprekend gesteld dat de loochening van deze
mogelijkheid van verharding en verloren-gaan en dus de positieve leer van de

603 *Credo: ‘streitlosem’

604 vgl. Voordracht XIl, 140v.

605 vgl. Prolegomena, 76 [GA 11/1982, 103]: “Darum ist Gottes Wort Antwort, Antwort an den Menschen,
Antwort auf die Frage, die der Mensch selber ist, so viel iiberlegener der Frage, wie Gott dem Menschen
Uberlegen ist. Weil dem so ist, kann die Predigt ausdriicklich oder stillschweigend nur von Gottes
zuvorkommende Liebe ausgehen. Sie hat den Menschen nicht auf seine Gottlosigkeit und auf seinem
Widerspruch anzureden, sie hat ihn mit axiomatischer Selbstverstandlichkeit zu Gott zu rechnen. Gottes Wort,
von dem das Menschenwort der Predigt lebt, ist ja eben Antwort”. Dat is o.i. ook de diepere zin van Luthers
latere bezwaren tegen de leer van de Verkiezing. Het gaat daarbij niet zozeer om het vasthouden en het
onderstrepen van de menselijke verantwoordelijkheid, ook niet om een afkeer van alle speculatie (die Luther
steeds is eigen geweest, maar die ook in Calvijn veel sterker is dan men gemeenlijk vermoedt), maar hierom
dat de verkondiging ondubbelzinnig zij. Vgl. Comm. op Gen. 25: 11-16, WA 43, 371, Predigt am Sonntage
Sexuagesimae over de gelijkenis van Matth. 20: 1vv., met name over de slotwoorden: “velen zijn geroepen,
maar weinigen uitverkoren”, WA 52, 143v. Vgl. verder op Gen. 26: 9 WA 43, 460, maar ook in jongere werken,
bijv. Sermon von der Bereitung zum Sterben (1519), WA 2, 690, Sermon (iber Joh. 11: 1 (1518), WA 1, 274v. In
de eerstgenoemde preek staat deze machtige en eenvoudige zin: “Suche dich nur in Christo und nicht in dir, so
wirst du dich ewiglich in ihm finden.”

196



“apokatastasis” als de leer van de uiteindelijke verlossing van alle mensen, door de prediking
en de dogmatiek niet onder de door haar verkondigde waarheden kan worden
opgenomen.®% Zij zou daarmee immers het “credo” als de vdéronderstelling van elk
christelijk belijden van zijn kracht beroven en terzijde stellen.®%” Wij zeiden reeds in het
eerste uur van deze cyclus van voordrachten: credo betekent een beslissing: geloof en
ongeloof is tot in de uiterste consequenties tweeérlei. En achter geloof en ongeloof staat een
goddelijke keuze en beslissing, staat Gods genadige Vrijheid en vrije Genade, Wie wij onder
geen beding mogen voorschrijven dat, om zo te zeggen, natuurlijk, voorkeurloos en
wetmatig alle mensen zullen moeten zalig worden. De eschatologische vragen zijn, gelijk alle
voorafgaande geloofsvragen, geen toeschouwer-vragen. Zalig wordt, zalig is wie gelooft.

Er zal hier dus zeer ernstig en indringend gevraagd moeten worden: “gelooft gij dat?”,
waarop wij dan hopelijk antwoorden zullen: “ik geloof, Here, kom mijn ongelovigheid te
hulp”. Het zal zeker beter zijn als wij z6 en alléén zo antwoorden. Wij zullen echter zeker niet
iets anders mogen antwoorden, als werkelijk de vita aeterna zinvol het laatste woord van
onze christelijke Godskennis zal zijn.

606 De term ‘apokatastasis pantoon’ is ontleend aan Hand. 3: 21: “welke (Christus) de hemel moet ontvangen
tot de tijden der ‘wederoprichting aller dingen’, die God gesproken heeft door de mond al zijner heilige
profeten van alle eeuw”. “Pantoon” kan zowel betekenen: “van allen” als “van alle dingen”. Het tekstverband
pleit voor het laatste. De apokatastasis werd geleerd door Origenes — zij het ‘esoterisch’ (d.i. “naar binnen” in
tegenstelling met ‘exoterisch’, “naar buiten”, d.i. voor iedereen als heilsleer te verkondigen), toch openlijk
genoeg: De princ. 1 6, 2,11 6, 1. Homilién op Joh. Ev. XVIII, c. Celsum VI, 26 ook: Homilién XIX op Jeremia — verder
door Gregorius van Nyssa, ook door Maximus Confessor, in de tijd van de Reformatie door Johannes Denk
(verworpen door de Augsb. Conf. art. 17), later meer of min openlijk door Zinzendorf, breed en krachtig door
Oetinger.

607 Werner Elert (Morphologie des Luthertums, [Miinchen: Beck 1931/32] 108vv.) heeft intussen juist gepoogd
de leer van de predestinatie z6 te verstaan dat zij een weerstand is, een grens, een duisternis, die juist door het
geloof (!) overwonnen wordt. Zeer origineel maar, ofschoon niet zonder parallellen in de latere lutherse
dogmatiek, met Luthers eigen leer naar de grote lijn in strijd. Daarentegen geloof ik niet al te zeer te feilen, als
ik veronderstel dat Barth geneigd zou zijn de leer van Samuél Huber natuurlijk niet over te nemen, maar dan
toch ernstig te overwegen als een wijze waarop men toentertijd trachtte te verbinden in een stelsel wat hier
door hem dialectisch voorgedragen wordt. (Vgl. over Huber: Al[exander] Schweizer, [Die] Protestantischen
Centraldogmen [in ihrer Entwicklung innerhalb der reformirten Kirche] |, [Zurich: Orell 1856] 501-548). Terecht
heeft Hutter van Huber gezegd: “rectius sensit quam locutus est”, (Herzog Realencyclopddie3, VI, 412).

197



VOLGORDE DER VOORDRACHTEN®%8

Woord vooraf 1
Rekenschap

l. Ik geloof 10
Il. In God 22
. De Vader, de almachtige 30
V. Schepper van hemel en aarde 39
V. En in Jezus Christus, zijn enige Zoon 53
VI. Onze Heer 66
VII. Die ontvangen is van de Heilige Geest,

geboren uit de Maagd Maria 76
VIIl.  Die geleden heeft onder Pontius Pilatus 89
IX. Gekruisigd, gestorven en begraven,

nedergedaald ter helle 97
X. Ten derde dage wederom opgestaan van de doden 108
XI. Opgevaren ten hemel,

zittende ter rechterhand Gods, de almachtige Vader 119
XIl. Vanwaar Hij komen zal

om te oordelen de levenden en de doden 131
Xll. Ik geloof in de Heilige Geest 142
XIV.  Een heilige, katholieke kerk,

de gemeenschap der heiligen 152
XV.  Vergeving van zonden 168

XVI.  Wederopstanding des vlezes en een eeuwig leven, amen 184

608 *Deze inhoudsopgave bevindt zich in de boekuitgave van 1935 enigszins verscholen tussen de vertaalde
tekst van Barth en de “Aanteekeningen” van Miskotte.

198



